
        
            
                
            
        

    
PHẬT THUYẾT ĐẠI THỪA VÔ LƯỢNG THỌ TRANG NGHIÊM 

THANH TỊNH BÌNH ĐẲNG GIÁC KINH 

HT. Tịnh Không giảng 

(Tập 161 - 210) 



Tập 161 

Nguyện thứ ba mươi sáu: “Giáo Hóa Tùy Duyên Nguyện” 

Kinh văn: "Trừ kỳ bổn nguyện, vi chúng sanh cố, bị hoằng thệ khải, giáo hóa nhất 

thiết hữu tình, giai phát tín tâm, tu bồ đề hạnh, hành Phổ Hiền đạo. Tuy sanh tha 

phương  thế  giới,  vĩnh  ly  ác  thú,  hoặc  nhạo  thuyết  pháp,  hoặc  nhạo  thính  pháp, 

hoặc  hiện  thần  túc,  tùy  ý  tu  tập,  vô  bất  viên  mãn.  Nhược  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ 

chánh giác". 

Nguyện thứ ba mươi sáu này, lần trước tôi đã nói qua với các bạn, thế nhưng ý nghĩa 

vẫn chưa nói hết. Nguyện này vô cùng quan trọng. Hơn nữa, ngay trong những đại đức 

cầu  nguyện  vãng  sanh, người  phát  đại  nguyện  giáo  hóa chúng sanh  này  so  ra  thì  rất 

nhiều, họ không chỉ ở thế giới này của chúng ta. Ngạn ngữ thường nói  "nhân đồng thử 

 tâm, tâm đồng thử lý" , chúng ta liền sẽ liên tưởng đến hư không pháp giới, vô lượng 

vô  biên  cõi  nước  chư  Phật,  người  có  tâm  nguyện  này  nhất  định  không  phải  là  số  ít. 

Nhất  là khi  chúng  ta gặp  được  chúng  sanh  gặp  phải  đại  khổ  đại  nạn, càng  cảm  thấy 

giúp chúng sanh có sự cần yếu bức thiết. Thế nhưng chúng ta phải ghi nhớ, nếu như 

chúng ta không cầu vãng sanh mà ở thế giới này hành Bồ Tát đạo, đối với phàm phu 

chúng ta thì không làm được, mức độ thấp nhất là phải chứng bốn quả vị A La Hán trở 

lên. Vì sao vậy? Kiến tư phiền não đoạn rồi, bạn ở trong sáu cõi có thể không bị cảnh 

giới xoay  chuyển, có thể được tự  tại, vậy  thì  được. Nếu  như bạn  không  chứng  được 

quả A La Hán, cho dù kiến hoặc đoạn rồi, tư hoặc chưa đoạn, hay nói cách khác, trong 

tâm của bạn chưa đoạn tham-sân-si-mạn thì bạn sẽ rất khó ứng phó với mê hoặc của 

danh lợi, mê hoặc của năm dục sáu trần ngay trong ngoại cảnh, bạn sẽ không vượt qua 

được cám dỗ, vẫn cứ là đọa lạc. Sự lợi hại này không thể không biết. 

Chiều nay, sau khi ăn cơm tối xong, chúng tôi ở trong phòng khách lầu hai cùng với 

các vị cổ giáo thọ của Quốc Đại có nói đến những nhà Lý học của Tống Minh, nói đến 

Chu Hy, Chu Phu Tử (đây là những học giả nổi tiếng triều Tống), họ học Phật nhưng 

lại bài trừ Phật giáo. Nguyên nhân vì sao học Phật mà lại bài trừ Phật giáo? Nguyên 

nhân vẫn là ở vọng tưởng, phân biệt, chấp trước không thể buông bỏ. Đây là nói đến 

ba  nhà  Nho-Thích-Đạo,  lý  luận  là  giống  nhau,  thế  nhưng  phương  pháp  dụng  công 

không như nhau, mục đích tu học không như nhau, nhưng làm học vấn thái độ căn bản 

thì giống nhau. Ngày nay tôi đã nói với mọi người rồi, đều là cầu giác ngộ, nhà Nho 

nói ngộ tánh, nhà Đạo cũng dạy người khai ngộ, nhà Phật dạy người đại triệt đại ngộ. 

Những chỗ này xem ra dường như là rất giống nhau, thế nhưng trình độ ngộ nhập có 

cạn sâu khác biệt, không giống nhau. Vì sao nhà Nho học Phật mà bài trừ Phật giáo? 

- 1 - 

Vào thời xưa, học Nho là quang vinh nhất, sau khi chết thì bài vị thần chủ của họ có 

thể được thờ phụng ở trong Khổng miếu, đây là một vinh hạnh không gì bằng, nên nhà 

Nho học Phật mà bài trừ Phật, mục đích là sau khi chết, thần vị có thể được đưa vào 

thờ  cúng  ở  trong  Khổng  miếu, nếu  như họ  học  Phật  thì trong  Khổng  miếu  sẽ  không 

thờ cúng họ. Họ vẫn không buông xả được phân biệt, chấp trước. 

Khai ngộ của nhà Phật, các vị phải nên biết, đây là ở trên cảnh giới công phu không 

như nhau; nhà Phật là vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả 

tướng, nhà Phật phải đạt đến tiêu chuẩn này; Nho và Đạo chưa đạt đến tiêu chuẩn này, 

họ vẫn còn có “phải-quấy-nhân-ngã”, “tham-sân-si-mạn” chưa đoạn. Đương nhiên như 

cảnh giới của Khổng Tử, Mạnh Tử thì cao, họ ngộ thì tương đối sâu, tương đối rộng. 

Cho nên, nhà Nho có đại Nho, cũng có tiểu Nho. Cũng giống như Phật giáo chúng ta, 

có Tiểu Thừa, có Đại Thừa, có Thanh Văn, có Duyên Giác, có Bồ Tát. Mỗi một giai 

tầng, cảnh giới đều không như nhau. 

Mục đích giáo học của Phật giáo là muốn dạy người ngộ nhập vào một tầng thứ tương 

đối,  vậy  mới  có  thể  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Việc  này  ở  trong  Phật  pháp  gọi  là 

 "chứng tiểu quả” . Đây không phải là quả báo lớn, mà chỉ là quả báo nhỏ. Mức độ của 

quả báo nhỏ là siêu vượt sáu cõi luân hồi. Nho và Đạo đều chưa đạt đến cảnh giới này. 

Đạo  là  sanh  lên  trời,  mục  đích  chính  của  họ  là  muốn  làm  thiên  thần,  làm  thần  tiên, 

không  hề  rời  khỏi  sáu  cõi.  Cho  nên,  nguyên  lý  nguyên  tắc  của  họ  rất  giống  nhau, 

phương pháp dụng công cũng rất giống nhau, thế nhưng tầng thứ ngộ nhập có sâu cạn, 

rộng hẹp không như nhau, cho nên quả chứng của họ có khác biệt. Chúng ta hiểu rõ 

đạo lý này, lại nghĩ đến chính mình, chúng ta có năng lực đoạn kiến tư phiền não, có 

năng lực chân thật phá bốn tướng, bốn kiến hay không? Trên "Kinh Kim Cang" nói là 

“vô  ngã  tướng, vô  nhân  tướng, vô chúng sanh tướng, vô  thọ giả tướng”, bạn  có  làm 

được hay không? Bạn quả nhiên đã làm  được rồi, vậy thì được, nếu không cầu sanh 

Tịnh Độ thì bạn cũng có thể đời đời kiếp kiếp ở thế gian này hành Bồ Tát đạo. Giả như 

chúng ta không có năng lực này thì chúng ta phải đặc biệt đề cao cảnh giác. 

Bạn  phải  nên biết, nếu  kiến  tư phiền não chưa đoạn thì  bạn  chắc  chắn  luân hồi. Chỉ 

cần luân hồi thì bạn chắc chắn bị mê khi cách ấm. Giống như hiện tại, ngay đời này 

bạn được thân người, những sự việc trong đời quá khứ đều quên hết sạch trơn. Đây là 

gì vậy? Đây gọi là mê khi cách ấm. Những sự việc đời trước bạn đều không thể ghi 

nhớ, những gì tu học đời trước bạn cũng đều quên hết sạch, cho nên ngay đời này nếu 

muốn đến học Phật thì phải làm lại từ đầu. Chúng ta ngay đời này chẳng phải là làm 

lại từ đầu hay sao? Sự việc này thật quá khó! Người học đạo rất nhiều, người thoái tâm 

cũng  rất  nhiều, người  thành  tựu  thì không nhiều. Nguyên  nhân này  do  đâu?  Nguyên 

nhân luôn là ở nơi duyên phận. 

Đại  Sư Thiện  Đạo  nói trong  “Quán  Kinh” rất  hay, Ngài  nói:  "Chín  phẩm vãng  sanh 

 đều ở nơi duyên, do chúng ta gặp duyên không đồng" . Câu nói này của Ngài, chúng ta 

đem nó dẫn ra để nói. Cơ hội của mỗi một người, cơ ngộ không như nhau, bạn được 

thân người, bạn có thể gặp được thiện tri thức chân thật hay không? Thiện tri thức là 

một  người thì  không  được.  Trước  tiên  cha  mẹ  phải là  thiện tri  thức.  Cha  mẹ  thương 

yêu con cái thì phải cố gắng dạy chúng, không nên chìu chuộng, phải dạy chúng rõ lý, 

dạy chúng hiểu chuyện. Chúng ta xem qua xã hội hiện đại này, có mấy người làm cha 

- 2 - 

mẹ có thể cố gắng như lý như pháp mà dạy bảo con cái của họ? Vấn đề này thì nghiêm 

trọng. Nếu như không thể cố gắng dạy bảo con cái của họ, đó chính là Thánh nhân đã 

nói,  "dưỡng bất giáo, phụ chi quá" , lỗi lầm là của cha mẹ, bạn nuôi chúng, nhưng bạn 

không  hề  dạy  chúng.  Thế  gian  hiện  tại  này,  chúng  ta  cũng  không  thể  nào  trách  cứ 

người làm cha mẹ. Vì sao vậy? Bản thân họ không được tiếp nhận qua giáo huấn của 

Thánh Hiền, cha mẹ của họ cũng không dạy họ, đúng như Thế Tôn đã nói trên Kinh 

Vô Lượng Thọ:  "Tiên nhân bất thiện, bất thức đạo đức, vô hữu ngữ giả, thù vô quái 

 tha",  vậy làm sao bạn có thể trách cứ họ chứ? Đây là nguyên nhân dẫn đến thế giới 

của chúng ta ngày nay đại loạn. Không có người dạy! 

Vào thời xưa, khoảng một thế kỷ trước, người làm cha mẹ còn biết dạy. Người cùng 

tuổi tác của tôi đây, lúc nhỏ cha mẹ còn dạy chúng tôi, nên chúng tôi hiểu được một 

chút đạo lý, hiểu được tôn kính trưởng bối, tôn kính lão sư. Đây là gia giáo. Gia giáo 

là rễ, lão sư dạy là gốc, bạn có gốc, có rễ. Cho nên, vì sao Nho và Phật (Đạo gia cũng 

không ngoại lệ) dạy chúng ta hiếu thân tôn sư? Bạn có thể hiếu thân thì học vấn của 

bạn, đức hạnh của bạn liền có gốc; bạn có thể thân cận minh sư, thân cận thiện tri thức 

thì  đức  hạnh  học  vấn  của  bạn  liền  có  gốc.  Chỉ  cần  có  gốc  rễ  thì  cành  lá  hoa  trái  tự 

nhiên sum suê. 

Chúng ta xem thấy xã hội hiện tại này, trong nước và ngoài nước, gốc và rễ đều không 

có. Vấn đề này thật nghiêm trọng. Họ không hiểu được hiếu dưỡng cha mẹ. Ngày nay 

chúng ta đề xướng hiếu đạo, thanh niên nghe rồi, cảm thấy nghe không vô, không thể 

tiếp nhận. Họ nói chúng ta là quái luận, nói bậy, không hợp thời đại, lạc hậu rồi. Bạn 

nói  xem,  vấn  đề  này  nghiêm  trọng  cỡ  nào!  Hiếu  đạo  không  còn  thì  họ  làm  sao  hiểu 

được tôn sư trọng đạo? Sư đạo tự nhiên bị mất đi. 

Ngày nay trường học tuy là nhiều, nếu nói lời hơi khó nghe thì trường học gọi là học 

điểm, là mở tiệm làm ăn mua bán; thầy giáo thì buôn bán tri thức, học trò nộp học phí, 

đến mua tri thức của thầy. Bạn xem, sách in ra có câu:  "Sở hữu bản quyền, in sao sẽ 

 truy cứu" , đây không phải là làm ăn mua bán hay sao? Lúc trước, tôi cũng dạy học qua 

năm  năm,  những  thầy  giáo  chúng  tôi  khi  rảnh  rỗi  nói  chuyện  với  nhau,  đến  nơi  đây 

dạy học là để làm gì? Là đến để nhận tiền giờ. Học trò đến trường học là để làm gì? 

Học trò đến trường học là để lấy chứng thư tốt nghiệp. Mỗi người có mục đích riêng 

của mỗi người; mục đích của thầy giáo là lấy tiền, mục đích của học trò là muốn lấy 

văn bằng. Thầy giáo lấy được tiền rồi, học trò cũng lấy được văn bằng, vậy thì hết việc 

rồi, cái thỏa hiệp làm ăn buôn bán này đã xong. Không giống như thời xưa, vào thời 

xưa  là  truyền  đạo,  không  phải  là  làm  ăn  buôn  bán.  Thầy  giáo  dạy  học  quyết  không 

mong cầu cúng dường. Cúng dường là học trò phải nên tận nghĩa vụ đối với thầy, tùy 

phận, không có yêu cầu nhất định, tùy theo hoàn cảnh gia đình của bạn; gia đình của 

bạn giàu có thì cúng dường nhiều một chút, gia đình nghèo khó thì cúng dường ít một 

chút. Người vô cùng bần khổ thì thầy giáo không những không nhận cúng dường, mà 

còn phải chu cấp cho học trò, giúp đỡ đời sống gia đình học trò. Từ trước là sư đạo, 

hiện tại thì không còn. 

Hiện  tại,  cả  thảy  thế  giới   "trên  dưới  đều  tranh  lợi" , thế  giới  này  sẽ  nguy  hiểm.  Cho 

nên, dự ngôn các nhà tôn giáo nước ngoài đều thường hay nói, thế kỷ này là cuối cùng. 

E rằng, ngày tàn của thế giới sắp đến gần. Chúng ta đối với những lời nói này đương 

- 3 - 

nhiên  không  thể  hoàn  toàn  tin  tưởng.  Thế  nhưng,  xem  qua  xã  hội  hiện  tại,  nghĩ  lại 

những lời nói này cũng không phải là không có đạo lý. Nhà Phật nói nhân quả, trồng 

nhân thiện được quả thiện. Nếu như tất cả chúng sanh tâm hạnh đều không thiện thì ác 

báo nhất định không thể tránh khỏi. Thiên tai nhân họa, chúng ta từ trên nhân quả mà 

nhìn,  từ  trên  lý  luận  của  Thánh  Hiền  nhân  đã  nói  mà  suy  xét.  Trên  Kinh  Đại  Thừa 

thường nói  "cảnh tùy tâm chuyển", "tất cả pháp từ tâm tưởng sanh"  là rất có đạo lý. 

Thế là chúng ta càng nghĩ, cái tiền đồ này càng đáng sợ! 

Làm  thế  nào  giúp  đỡ  chính  mình,  làm  thế  nào  giúp  đỡ  xã  hội,  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh tiêu trừ tai nạn này? Vẫn là dựa vào giáo dục, ngoài giáo dục ra thì không có biện 

pháp thứ hai. Đây là một vấn đề rất nghiêm túc mà trong lúc giảng Kinh, không ít lần 

tôi đã nói đến. Vấn đề này chính trị không thể giải quyết, quân sự vũ lực cũng không 

thể giải quyết, kinh tế, kỹ thuật mang đến là tác dụng phụ, vẫn là không thể giải quyết. 

Đây là chúng ta hiện tiền sâu sắc thể hội được. Cho nên, thế xuất thế gian, những bậc 

đại Thánh đại Hiền này, chúng ta xem thấy mỗi một người sáng tạo ra tôn giáo đều là 

Thánh Hiền nhân, họ không làm chính trị, không làm quân sự, không làm khoa học, 

cũng không làm kinh tế. Họ làm cái gì? Làm giáo dục. Công việc giáo dục này, ngày 

nay chúng ta gọi là  "giáo dục tôn giáo".  Họ biết được chỉ có giáo dục tôn giáo mới có 

thể giải quyết vấn đề. Thế nhưng từ xưa đến nay, tôn giáo cũng đã truyền mấy ngàn 

năm rồi. Lịch sử của Ấn Độ giáo là dài nhất, người thế gian hiện tại thừa nhận lịch sử 

của nó đã có 8.500 năm. Cho nên, chín tôn giáo chúng ta xếp lại với nhau thì lịch sử 

của Ấn Độ giáo là lâu nhất, thứ hai là Do Thái giáo (hơn 4.000 năm lịch sử), thứ ba là 

Bái  Hỏa  giáo  (có  hơn  3.000  năm  lịch  sử),  Phật  giáo  xếp  ở  thứ  tư.  Thời  gian  truyền 

thừa dài đến như vậy, nên không tránh khỏi trong đó có sự ngộ nhận, có chỗ sai lầm, 

cho nên càng truyền càng sai, thế là tôn giáo dần dần bị biến chất rồi. Tôn giáo vốn dĩ 

là giáo dục, là một loại giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, mỗi một tôn giáo đều là 

như vậy. Tôi xem Kinh điển của họ, tất cả đều có thể tương thông. Thế nhưng, truyền 

qua nhiều năm như vậy, mọi người đem giáo dục quên mất, chỉ còn lưu truyền ở thế 

gian là  nghi thức của  tôn  giáo, thế là  liền biến thành  mê  tín. Tôn giáo vốn dĩ không 

phải là mê tín, mà vốn dĩ là giáo học của trí tuệ. 

Từ trước lão sư của tôi dạy tôi (vào lúc đó nói triết học Phật Kinh), thầy nói:  “Phật 

 giáo là trí tuệ chân thật, là đời sống nghệ thuật cao độ. Tu học Phật pháp là sự hưởng 

 thụ cao nhất của nhân sanh”.  Tôi bị mấy câu nói này kéo vào trong nhà Phật. Khi tôi 

đọc  Kinh,  tôi  giảng  Kinh,  quả  nhiên  không  sai,  lời  của  lão  sư  đã  nói  là  chân  thật, 

không giả, đích  thực  Phật  pháp  là  trí  tuệ cứu  cánh  viên  mãn, là  đời  sống nghệ  thuật 

chân thật cao độ. Chúng ta hưởng thụ được rồi. Lại xem qua các tôn giáo khác có phải 

vậy  không?  Phải!  Không  hề  khác  gì  với  Phật  giáo.  Ngày  nay  chúng  ta  ở  Singapore, 

ngưỡng  cửa  các  tôn  giáo  chúng  ta  đều  đã  bước  qua,  đều  đột  phá  hết.  Chín  tôn  giáo 

thường cùng nhau tụ hội, một tháng chí ít có ba đến bốn lần tụ hội, cho nên chúng ta 

rất quen, là bạn tốt rồi, là người một nhà. Thế nhưng đây là gì vậy? Đây là tình người. 

Mâu thuẫn bên trong có thể tiêu trừ hay không? Rất khó. Mâu thuẫn phải làm thế nào 

để tiêu trừ? Chúng ta phải ở nơi giáo lý, giáo nghĩa mà câu thông thì vấn đề này mới 

chân thật được giải trừ, hồi phục lại giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. Điều này đối 

với xã hội, đối với quốc gia, đối với thế giới, đối với chúng sanh có cống hiến chân 

thật.  Đây  là  bổn  ý  của  chư  Phật,  của  chúng  thần  sáng  giáo.  Đây  là  đại  từ  đại  bi  lưu 

xuất ra ái tâm chân thật. 

- 4 - 

Cho  nên,  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  đại  diện  Lâm  trưởng,  hôm  nay  tuyên  bố  với  mọi 

người, bắt đầu từ tháng sáu, giảng đường này của chúng ta, mỗi một ngày chủ nhật sẽ 

mời chín tôn giáo luân phiên đến đây để giảng Kinh (giảng Kinh của họ). Mục đích do 

đâu? Mục đích của chúng ta là muốn dung thông giáo lý, giáo nghĩa của các tôn giáo. 

Đó mới chân thật là một nhà, vì tất cả chúng sanh mà tạo phước. Những hiểu lầm ngăn 

cách của chúng ta ở trên lý luận hoàn toàn phá hết, chân thật có thể đạt đến hòa thuận 

cùng  sống,  bình  đẳng  đối  đãi.  Chúng  ta  học  tập  Kinh  điển  của  họ,  họ  cũng  học  tập 

Kinh điển của chúng ta. Kỳ thật, họ đã sớm bắt đầu học tập Kinh điển của chúng ta. 

Chúng ta phải nên chăm chỉ nỗ lực học Kinh điển của họ. 

Cho nên, chúng ta vì tất cả chúng sanh mà phát đại thệ nguyện, lưu lại thế gian này để 

giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Nguyện này thì vĩ đại, nguyện này chư Phật Như 

Lai đều tán thán. Khi phát ra nguyện này, chúng ta nhất định phải quy y A Di Đà Phật, 

phải cầu sanh Tịnh Độ. Vì sao vậy? Có thể có được oai thần bổn nguyện của A Di Đà 

Phật gia trì, thì chúng ta ở trong sáu cõi, nhất là ở trong ác đạo mới không bị mê hoặc. 

Cùng ở chung với tất cả chúng sanh mà không mê, đây mới là công phu, mới là bản 

lĩnh. Đây chính là nói rõ, Bồ Tát nói pháp độ sanh vì sao nhất định phải phát nguyện 

cầu sanh Tịnh Độ. Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Các bạn thử nghĩ xem, ở trên nguyện văn nói  "giáo hóa nhất thiết hữu tình" , câu này 

có phải hiện tại nói là  "giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa"  hay không? Trong tất cả 

không  có  phân  biệt,  không  phân  cõi  nước.  Cõi  nước  này  có  phạm  vi  rất  lớn,  là  cõi 

nước chư Phật. Người vãng sanh đến Thế giới Tây Phương là từ mười phương tất cả 

cõi nước chư Phật, cho nên rất là phức tạp. Người trong vô lượng vô biên thế giới chư 

Phật, Phật Bồ Tát ở nơi đó đều khuyên mọi người niệm A Di Đà Phật cầu sanh Thế 

giới  Cực  Lạc.  Cõi  nước  nhiều,  tộc  loại  sẽ  càng  nhiều,  hình  sắc  không  như  nhau, 

phương  thức  đời  sống  không  giống  nhau,  ý  thức  hình  thái  không  giống  nhau,  tín 

ngưỡng tôn giáo cũng không giống nhau, tất cả đều bao gồm hết. A Di Đà Phật cùng 

chư Phật Như Lai bình đẳng phổ độ tất cả chúng sanh, nhất định không có phân biệt, 

không có chấp trước mà là đối đãi bình đẳng. Vì sao phải đối đãi bình đẳng với tất cả 

chúng sanh? Người xưa chúng ta có một câu nói rất hay:  "Bổn thị đồng căn sanh" . Lời 

nói này rất hay, hư không pháp giới tất cả chúng sanh vốn là từ gốc mà sanh ra. Gốc là 

gì? Gốc là chân tâm, gốc là bổn tánh. Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói với chúng ta, hư 

không pháp giới tất cả chúng sanh từ đâu mà có?  "Duy tâm sở hiện",  đây là gốc;  "duy 

 thức  sở  biến" ,  đó  là  gốc.  Phật  tìm  ra  được  đại  căn  đại  bổn  rồi,  cho  nên  mới  đối  đãi 

bình đẳng với tất cả chúng sanh. Tiêu chuẩn bình đẳng giống như chính mình đối đãi 

với chính mình thế nào thì đối đãi với tất cả chúng sanh như thế đó, nhất định không 

có kém khuyết. Cho nên, trên Kinh thường nói  "sanh Phật không hai"  (sanh là chúng 

sanh, Phật là chư Phật), chúng sanh cùng chư Phật không hề khác nhau. Bạn cần phải 

triệt để hiểu rõ chân tướng sự thật này. Chân thật tìm được căn bản, bạn mới có loại 

quan niệm lý luận này, mới có cách nghĩ này. Bạn có cách nghĩ này thì mới có thể có 

hòa thuận cùng sống với nhau, cách làm đối đãi bình đẳng. Đây là chúng ta xem thấy 

 "giáo hóa tất cả hữu tình”.  

Giáo hóa chính là phục vụ. Chư Phật Bồ Tát là người chân thật giác ngộ. Các Ngài thị 

hiện  ở  thế  gian  này,  chọn  lựa  một  nghề  nghiệp  giáo  học.  Giáo  học  này  là  giáo  học 

nghĩa  vụ, giáo  học  không  cầu  học  trò  hồi  báo, đây  là  chân  thật  vĩ  đại. Phương  pháp 

- 5 - 

giáo học thì có rất nhiều. Hôm qua đạo tràng của chùa Trúc Lâm khai mạc. Buổi diễn 

lễ khai quang Thánh tượng Bồ Tát Quán Thế Âm có rất nhiều đồng tu đều đến tham 

gia. Mấy ngày trước họ làm pháp hội Hoa Nghiêm, đọc "Kinh Hoa Nghiêm". Việc này 

rất tốt. Chúng ta biết, Bồ Tát Quán Âm có ba bộ Kinh, gọi là “Quán Âm Tam Kinh”. 

Bộ  Kinh  thứ  nhất  chính  là  ở  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  Thiện  Tài  Đồng  Tử  53  lần 

tham học, tham phỏng Bồ Tát Quán Âm. Bạn xem, Bồ Tát Quán Âm dạy bảo đối với 

Thiện Tài Đồng Tử, nói đến chúng sanh căn tánh không đồng, đáng dùng thân gì để độ 

thì Bồ Tát liền hiện ra thân đó để độ. Chúng ta từ ngay chỗ này liên tưởng đến Bồ Tát 

Quán Âm tùy loại hóa thân. Chư Phật Như Lai đương nhiên là không ngoại lệ. 

Phật  Bồ  Tát  có  thân  tướng  hay  không?  Xin  nói  với  các  vị,  các  Ngài  không  có  thân 

tướng, vậy mới có thể tùy loại hóa thân. Làm sao biết được họ không có thân tướng? 

Trên  "Kinh  Kim  Cang"  đã  nói:   "Nhược  Bồ  Tát  hữu  ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng 

 sanh tướng, thọ giả tướng, tức phi Bồ Tát" , đó không phải là Bồ Tát, Bồ Tát đó là giả, 

không  phải  là  Bồ  Tát  thật.  Bồ  Tát  thật  nhất  định  vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô 

chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng. Họ vô tướng, vô tướng mới có thể tùy hiếu thích 

của chúng sanh mà hiện tướng. Bất cứ tướng gì họ cũng đều có thể hiện, tùy loại hóa 

thân. 

Trên Kinh điển nói Bồ Tát Quán Âm có ba mươi hai ứng thân. Ba mươi hai ứng thân 

là tùy loại hóa thân. Thế là chúng ta đối với thế gian này, nghi hoặc đối với các tôn 

giáo đều phá trừ hết. Đáng dùng thân Ki-Tô để hóa độ, vậy Bồ Tát Quán Âm không 

thị hiện thân Ki-Tô mà vì đó nói pháp hay sao? Ngày nay chúng ta xem thấy Ki-Tô, 

thì “Nam Mô Quán Thế Âm Bồ Tát”, đó chính là hóa thân của Quán Âm Bồ Tát. Xem 

thấy A-Hồng của Hồi giáo, đó là đáng dùng thân A-Hồng để độ thì liền hiện thân A-

Hồng mà vì đó nói pháp. Chúng ta xem thấy A-Hồng, thì “Nam Mô Quán Thế Âm Bồ 

Tát”, chính là do Bồ Tát Ngài thị hiện. Cái nghi hoặc này liền được giải trừ. Tùy loại 

hóa thân, ứng cơ nói pháp. Tâm bình đẳng, tâm cung kính của chúng ta hiện tiền đối 

với hết thảy các tôn giáo, liền biết được Thần mà họ thờ phụng, truyền giáo sư của họ, 

Kinh điển của họ cũng là Tam Bảo cùng Tam Bảo trong Phật Kinh đã nói không hề 

khác nhau. Cho nên, nếu trên lý không quán thông thì trên sự liền có mâu thuẫn, liền 

sẽ có chướng ngại. Trên lý đã thông đạt thì chướng ngại trên sự liền không còn. Cho 

nên, chúng  ta  phải xúc  tiến  giáo  học  tôn giáo. Tôn giáo  phải  ở  trên  lý  luận, giáo  lý, 

giáo  nghĩa  mà  câu  thông.  Học  tập  lẫn  nhau,  chúng  ta  mới  chân  thật  có  thể  phổ  độ 

chúng sanh, giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. 

Chúng ta tuyệt đối quyết không tạo thành chiến tranh tôn giáo. Nếu tôn giáo phát khởi 

chiến  tranh  là  chuyện  cười  của  thiên  hạ,  quyết  không  phải  là  ý  của  Thần.  Tôn  giáo 

phát sanh chiến  tranh  là ý  của người, không phải là ý  của  Thần. Chân tướng sự  thật 

chúng ta thật làm  cho  rõ  ràng  rồi,  thật  làm  cho  tường tận rồi,  mới  biết được ở  trước 

mắt xã hội này tai nạn triền miên, chúng ta phải nên làm như thế nào. Phải nên bắt tay 

vào từ chỗ nào? Phải liên hợp hết thảy truyền giáo sư của các tôn giáo khác nhau. Khi 

qua lại với họ, ta gọi họ là  "hóa thân của Thần Thánh", "hình tượng của Thượng Đế" . 

Bốn chúng đệ tử nhà Phật chúng ta là hóa thân của Bồ Tát, chư Phật Như Lai, là hình 

tượng của Bồ Tát, chư Phật Như Lai. Chúng ta nhất định phải thực tiễn  "học vi nhân 

 sư hành vi thế phạm"  thì chính mình mới có thể được độ, mới có thể giúp đỡ xã hội, 

giúp đỡ chúng sanh tiêu tai khỏi nạn. Cho nên, phương pháp giáo học là vô lượng vô 

- 6 - 

biên, nhưng tông chỉ thì chỉ có một. Phương pháp thì quá nhiều quá nhiều, nhà Phật 

nói “pháp môn vô lượng”. Pháp môn vô lượng này là đem hết thảy giáo học của tôn 

giáo đều bao gồm trong đó, phương pháp khác nhau, nhưng mục tiêu giáo học thì nhất 

định giống nhau. 

Ở chỗ này chúng ta đã nói ra ba mục tiêu. Thứ nhất là sơ cấp,  "giai phát tín tâm".  Bạn 

tin điều gì? Tin đạo. Đạo là gì? Thực tiễn hiếu đạo và sư đạo vào ngay đời sống của 

chúng ta. Đây không chỉ là nhân đạo, là Thần Thánh, mà còn là căn cơ đại đạo của chư 

Phật Như Lai. Chúng ta phải tin tưởng. Chỗ này nếu bạn không tin tưởng, đó chính là 

người xưa đã nói bạn tu thiện pháp có nhiều hơn cũng đều là hư giả, đều không phải 

chân thật, quyết định không thể thành tựu đức hạnh của bạn. Vì sao vậy? Bạn không 

có gốc, không có rễ. Hiếu đạo là gốc, sư đạo là rễ, phải từ chỗ này mà xây dựng tín 

tâm. Người bất trung bất hiếu, bội thầy phản đạo, cho dù thiện hạnh của họ có nhiều 

hơn, thì cũng giống như hoa trong bình nở vậy thôi, xem ra thì rất đẹp, qua hai ba ngày 

thì tàn tạ khô héo, vì không có gốc. Cho nên, chân thật muốn tu học thì nhất định phải 

từ gốc rễ mà tu, đầu tiên phải từ nơi gốc rễ mà xây dựng lòng tin. 

Phật là sư đạo. Hiếu đạo là do lão sư dạy cho chúng ta, chúng ta mới hiểu rõ hiếu đạo. 

Nếu  không  có  giáo  huấn  của  thầy  giáo,  chúng  ta  làm  thế  nào  hiểu  được  đạo  hiếu? 

Không thể nào! Học trò làm sao hiểu được tôn sư trọng đạo? Do cha mẹ dạy. Cho nên, 

tôi  vừa  rồi  nói,  chúng  ta  ở  trong  sáu  cõi  được  thân  người,  nếu  muốn  tiếp  tục  từ  nơi 

công tác hoằng pháp lợi sanh, duyên thứ nhất của bạn, thiện tri thức thứ nhất là cha mẹ 

của bạn. Nếu cha mẹ của bạn có thể chân thật dạy bạn tôn sư trọng đạo thì cha mẹ bạn 

sẽ chọn cho bạn thầy giáo tốt, bạn hiểu được tôn sư trọng đạo. Thầy giáo tốt nhất định 

dạy  bạn  hiếu  dưỡng  cha  mẹ.  Thế  là  học  vấn  đức  hạnh  của  bạn  đã  cắm  gốc  rồi,  bạn 

ngay đời này liền có thể thành tựu đại đức. 

Thế  nhưng,  xã  hội  ngày  nay  rất  phiền  phức,  cha  mẹ  không  hề  dạy  bạn  tôn  sư  trọng 

đạo,  thầy  giáo  ở  trường  cũng  không  dạy  bạn  hiếu  thuận  cha  mẹ.  Bạn  nói  xem,  còn 

cách nào nữa không? Cho nên cứu vãn kiếp vận thế giới này ngày nay, ngoài chúng ta 

phải nương vào truyền giáo sư của tôn giáo ra, đã không còn con đường thứ hai có thể 

đi. Nếu giáo dục tôn giáo không thể hồi phục thì tai nạn thế gian tất nhiên sẽ hiện tiền. 

Cho nên, chỗ này nói  "giai phát tín tâm",  hai chữ “tín tâm” này sâu rộng không bờ mé, 

căn bản nhất chính là hiếu đạo và sư đạo, hai chữ này là căn bản nhất. Hai việc này là 

thiện căn chân chánh, thiện căn chân thật. Không tham, không sân, không si là từ trong 

hai cái căn bản này phát sanh ra. Vì sao vậy? Nếu như chúng ta còn có “tham-sân-si-

mạn”, còn có “phải-quấy-nhân-ngã” chính là bất hiếu, bất kính. Người hiếu thân tôn 

sư  chắc  chắn  là  tan  nhạt  “phải-quấy-nhân-ngã”,  buông  bỏ  “tham-sân-si-mạn”.  Bao 

gồm tất cả thiện pháp đều từ đây mà sanh ra, đây gọi là thiện căn. Tín tâm cứu cánh 

viên mãn là đối với giáo huấn của chư Phật Như Lai, họ chân thật đem cội gốc của vũ 

trụ nhân sanh tìm ra được. Thế xuất thế gian tất cả pháp chân thật tường tận rồi. Họ 

làm sao có thể tường tận? Dựa vào phương pháp của họ, trên tổng nguyên tắc chính là 

nói  "thiền định" . Thiền định sâu thẳm, đem không gian duy thứ đột phá, cho nên mới 

xem thấy được chân tướng sự thật, xem thấy được trong một cái gốc, một cái rễ phát 

sinh ra. Cái gốc rễ này chính là Phật ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói  "duy tâm sở hiện, 

 duy thức sở biến" , họ xem thấy cái này. Tận hư không khắp pháp giới, bao gồm tất cả 

- 7 - 

chúng sanh đều là tâm hiện thức biến. Tin sâu không nghi đối với giáo huấn của Phật, 

chọn lấy nguyên tắc tu học Phật mà dạy cho chúng ta. 

Nói đến thiền định, xếp bằng quay vào vách là một phương pháp tu thiền định. Nhà 

Phật nói  "tám vạn bốn ngàn pháp môn",  đó là một môn trong tám vạn bốn ngàn pháp 

môn. Chúng ta chọn lấy một môn nào? Chúng ta chọn lấy pháp môn niệm Phật. Chúng 

ta dùng phương pháp chấp trì danh hiệu để đạt đến thiền định sâu thẳm. Nếu chúng ta 

đột phá không gian duy thứ, Phật nói cho chúng ta nghe lời nói này, chúng ta phải đích 

thân  đi  chứng  minh,  xem  có  phải  là  tâm  hiện  thức  biến  hay  không.  Phải  đợi  chính 

mình đi chứng minh. Bạn chứng  minh được rồi thì mới gọi bạn là đã chứng đạo, đã 

thành đạo. 



Tập 162 

Hai chữ  "tín tâm"  này, ở vào cảnh giới hiện tiền của chúng ta, quan trọng nhất chính là 

phải tin Phật. Phật là thầy giáo của chúng ta, Bồ Tát là thầy giáo của chúng ta. Chúng 

ta  phải  tin  giáo  huấn  của  Phật.  Giáo  huấn  của  Phật  là  Kinh  điển,  cũng  chính  là  nói, 

chúng ta phải tin Phật, chúng ta phải tin pháp. Tăng có thể tin hay không? Có vấn đề! 

Nếu  như  tăng  không  chân  thật  y  theo  Phật  pháp  mà  tu  học  thì  họ  là  phàm  phu,  họ 

chính mình ngay đời này có được thành tựu hay không là điều rất khó nói, vậy thì tín 

tâm của chúng ta làm sao có thể sanh khởi? Thế nhưng, trên Kinh luận nói với chúng 

ta một nguyên tắc, nếu như tâm hạnh của tăng tương ưng với Phật pháp thì bạn có thể 

tin tưởng, nếu tâm hạnh của họ trái với Phật pháp thì bạn chỉ kính trọng đối với họ mà 

không gần. Kính là cung kính, cung kính tuyệt đối, không có hai thứ. Thế nào gọi là 

không gần? Không học với họ. Làm sao bạn biết được họ có căn bản hay không? Thực 

tế mà nói, bạn tỉ mỉ mà quán sát, họ vẫn còn tự tư tự lợi thì đó là phàm phu. Giống y 

như ta, ta có tự tư tự lợi, họ cũng có tự tư tự lợi; ta có phải quấy nhân ngã, họ cũng có 

phải  quấy  nhân  ngã;  ta  có  tham-sân-si-mạn,  họ  cũng  có  tham-sân-si-mạn,  hai  người 

đều gần giống như nhau. Nếu như họ không có tự tư tự lợi, không có phải quấy nhân 

ngã, không có tham-sân-si-mạn, vậy thì không giống như chúng ta. Lại tỉ mỉ mà quán 

sát, có phải là họ hiếu thân tôn sư? Nếu như họ hiếu thân tôn sư, bạn biết được họ có 

căn bản, vậy thì bạn có thể tin tưởng. Cho nên, Phật Pháp Tăng - Tam Bảo, ở nơi Tam 

Bảo phát khởi tín tâm, y giáo tu hành. Đây là bước thứ nhất, dạy người phải phát khởi 

tín  tâm  đối  với  giáo  huấn  của  Thánh  Hiền  thế  xuất  thế  gian,  sanh  tín  tâm  giáo  hóa 

chúng sanh là mục tiêu thứ nhất. 

Sau khi sanh khởi tín tâm, liền bước vào mục tiêu thứ hai là  "tu Bồ Đề hạnh"  ( "tu"  là 

tu sửa.  "Bồ Đề"  là tiếng Phạn, ý nghĩa là giác ngộ, là trí tuệ). Hay nói cách khác, nếu 

bạn chân thật đã xây dựng được tín tâm rồi, bạn phải đem đời sống sai lầm, hành vi sai 

lầm trước đây của bạn mà tu sửa trở lại. Ngày trước, đời sống của chúng ta là ngu si, 

không có trí tuệ; mê hoặc, không có giác ngộ. Phàm phu trải qua là đời sống thế nào? 

Đời sống ngu si, mê hoặc, cho nên đời sống của họ không dễ qua, trải qua rất là khổ 

cực.  Ngu  mê  thì  làm  gì  mà  không  tạo  nghiệp?  Đời  sống  tạo  nghiệp,  làm  việc  tạo 

nghiệp, đối nhân xử thế tiếp vật thảy đều tạo nghiệp, giống như trên “Kinh Địa Tạng” 

đã  nói:   "Chúng  sanh  Diêm  phù  đề  khởi  tâm  động  niệm  đều  là  nghiệp" .  Các  bạn  thử 

nghĩ xem, Phật Bồ Tát nói lời nói này có quá đáng không? Không quá đáng, chân thật 

- 8 - 

thảy  đều  là  nghiệp.  Tại  vì  sao  tạo  nghiệp?  Ngu  si,  mê  hoặc,  đây  là  căn  bản  của  tạo 

nghiệp. 

Sau khi đã tin vào Tam Bảo, bạn đem thành kiến của chính mình buông xả; đem vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của  chính  mình  buông  xả;  trong  đời  sống,  trong  công 

việc, đối người tiếp vật quyết không tùy thuận phiền não của chính mình, đem nó tu 

sửa lại; tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát, đem những gì Phật Bồ Tát dạy cho bạn, 

ở  trong  cuộc sống, trong  công  việc  nỗ  lực  làm  cho  được.  Đây  gọi  là  tu  Bồ  Đề  hạnh 

( "hạnh"   là  hành  vi  đời  sống).  Như  vậy  bạn  mới  chân  thật  có  được  lợi  ích  của  Phật 

pháp. Việc này là việc lớn, không phải việc nhỏ. Hay nói cách khác, bạn từ mê hoặc 

điên  đảo  quay  đầu  lại,  nương  vào  giáo  huấn  chánh  giác  của  Phật  Bồ  Tát;  từ  ngu  si 

quay đầu lại, nương vào giáo huấn trí tuệ của Phật Bồ Tát. Bạn phải khẳng định Kinh 

điển là trí tuệ, Kinh điển là giác ngộ. 

Vậy thì hành bắt đầu từ đâu? Phía trước tôi đã nói qua với các bạn, bắt tay vào từ Tam 

Phước. Tịnh Nghiệp Tam Phước là  "hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 bất sát, tu thập thiện nghiệp" , bạn phải làm từ chỗ này. Phật vì chúng ta giảng một bộ 

“Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”,  Kinh  này  không  dài,  thế  nhưng  nó  không  phải  là 

Kinh Tiểu Thừa, Kinh này được thu tập vào “Đại Tạng Kinh”. Ở trên Kinh Phật khai 

thị rõ ràng, thập thiện nghiệp là căn bản làm người, làm Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ 

Tát, cũng chính là căn bản của Như Lai quả đức. Chúng ta không thể nào xem thường, 

tận thỉ tận chung. 

Trên Kinh luận bạn thường hay đọc thấy  "thiện nam tử, thiện nữ nhân" , tiêu chuẩn của 

thiện  là  gì?  Chính  là  mười  điều  này.  Mười  điều  đều  làm  được,  bạn  mới  được  gọi  là 

người  thiện,  là   "thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân".  Không  làm  được  mười  điều  này,  bạn 

không  phải  là   "thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân"   mà  trên  Kinh  điển  đã  gọi.  Trong  mười 

điều,  mỗi  một  điều  cần  phải  đầy  đủ  chín  điều  khác,  mỗi  điều  đều  như  vậy,  đó  mới 

được gọi là viên mãn. Nếu thiếu đi một điều, vậy thì điều này bạn làm chưa được viên 

mãn. Phải bắt đầu từ  “Thập Thiện Nghiệp Đạo” mà xây dựng đức hạnh căn bản của 

chúng ta. Hiếu thân, nếu như không thực tiễn trong mười thiện thì bạn không có hiếu; 

tôn kính lão sư, nếu không có tu mười thiện thì bạn không có kính lão sư, hiếu kính 

đều không có. 

Phía sau Tam quy, chúng giới, tâm Bồ Đề, tự lợi lợi tha hạnh đều là mở rộng của mười 

thiện, mở rộng đến Lục độ, mở rộng đến mười nguyện Phổ Hiền. Chỗ này nói Bồ Đề, 

phía sau  lại  nói  "hành  Phổ  Hiền  đạo",  đây  là  Bồ  Tát  hạnh. Mở  rộng đến  trên "Kinh 

Hoa Nghiêm", mười Ba La Mật của Bồ Tát Phổ Hiền đã nói thì tâm Bồ Đề mới viên 

mãn.  Mười  Ba  La  Mật  đã  bao  gồm  hết  thảy  Phật  pháp.  Nền  tảng  của  nó,  cơ  bản  là 

“Thập Thiện Nghiệp”. Cho nên, nếu không có “Thập Thiện Nghiệp”, không có Bồ Tát 

hạnh,  có  sáu  Ba  La  Mật  cũng  tốt,  mười  Ba  La  Mật  cũng  tốt,  nhưng  đều  không  thể 

thành tựu. Điều này bạn phải tường tận, phải xem trọng. Bạn lại truy cứu đến cái gốc 

của mười thiện, đó chính là hiếu thân tôn sư. Cho nên, nếu không hiếu cha mẹ, không 

kính lão sư thì mười thiện bạn chắc chắn tu không tốt, quyết định tu không thành tựu. 

Do  đây  chúng ta  mới  biết, hiếu  thân  tôn sư là  đại  Thánh  đại Hiền thế xuất thế gian, 

chính là đại căn đại bổn giáo hóa tất cả hữu tình chúng sanh. Cội nguồn thế gian đại 

loạn ngày nay chính là chúng ta đã mất đi cái căn bản này, cho nên xã hội mới thành ra 

- 9 - 

như thế này. Nếu muốn xã hội này hồi phục lại trật tự bình thường thì vẫn phải dùng 

phương  pháp  cũ.  Ngoài  phương  pháp  cũ  này  ra,  nhất  định  không  tìm  ra  được  biện 

pháp thứ hai. 

Lục Ba La Mật 

Trong Bồ Tát sáu Ba La Mật, thứ nhất là  "bố thí" . Ý nghĩa của bố thí là gì? Vô tư vô 

ngã, tâm thanh tịnh, bình đẳng, tận tâm tận lực vì tất cả chúng sanh mà phục vụ, đây 

gọi là bố thí. Trong bố thí có hai loại, ngoại tài bố thí và nội tài bố thí. Ngoại tài bố thí 

là nói vật ngoài thân chúng ta. Dùng tiền bạc, vật phẩm giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ 

nạn, đây là thuộc về ngoại tài. Nội tài bố thí là dùng trí tuệ của chúng ta, dùng lao lực 

của chúng ta, đây gọi là nội tài bố thí. Cư Sĩ Lâm trên trên dưới dưới có rất nhiều đồng 

tu mỗi ngày đến đây để làm công quả, việc công quả này là thuộc về nội tài bố thí. Họ 

đến nơi đây để phục vụ cúng dường tất cả đại chúng, đây gọi là bố thí Ba La Mật. 

 "Trì giới"  là gì? Trì giới là giữ quy củ, giữ pháp độ. Đạo tràng này có quy củ của đạo 

tràng. Bạn đến nơi đây để làm công quả, không luận là ra tiền hoặc ra sức đều tốt, bạn 

nhất định phải giữ quy ước của đạo tràng. Không thể nói tôi có cống hiến thù thắng 

đối với đạo tràng này, tôi phải được đãi ngộ đặc thù, hình thành giai cấp đặc quyền, 

vậy thì sai rồi, bạn đã làm mất đi pháp bình đẳng trong Phật pháp. Bạn nhất định phải 

giữ quy củ. 

Đạo tràng Cư Sĩ Lâm này rất tốt, mọi người thường hay nghe Kinh, thường hay đọc 

tụng, đều có thể rõ lý. Chúng ta xem thấy, rất nhiều người bỏ tiền bỏ sức ra, là đại hộ 

pháp  chân  thật  ở  nơi  đây,  khi  tụ  hội,  khi  ăn  cơm  thì  họ  đều  chạy  đến  ở  góc  ngoài. 

Người không chú ý thì sẽ không thấy. Họ không đến trước để tranh, công đức này thì 

càng thù thắng. Bạn từ ngay chỗ này xem thấy đức hạnh của họ. Nếu như tranh ở phía 

trước người khác, để người khác xưng dương tán thán bạn, một chút công đức đó của 

bạn lập tức đã hưởng hết rồi. Cho nên, người chân thật tu phước thì họ không muốn 

cho  người  khác  biết,  người  xưa  chúng  ta  thường  nói  là   "tích  âm  đức".  Tích  đức mà 

không muốn để người khác biết thì đây gọi là âm đức. Âm đức báo được lớn, âm đức 

báo được dày. Họ hiểu được, cho nên họ giữ pháp, giữ quy củ. 

 "Nhẫn nhục"  là có lòng nhẫn nại. Chúng ta phải bồi dưỡng lòng nhẫn nại. Tuy nói là 

bạn phải có lòng nhẫn nại, nhưng không phải một mực mà chờ đợi, vậy thì sự việc bạn 

làm sẽ không thành công, vẫn là phải chăm chỉ nỗ lực. 

 "Tinh tấn"  là cầu tiến bộ. Chúng ta sau mỗi một lần hoạt động thì nhất định phải mở 

hội kiểm điểm. Mỗi một hạng mục, chúng ta đều phải nỗ lực kiểm thảo. Nếu có kém 

khuyết, hy vọng lần sau chúng ta có thể đem nó sửa đổi lại. Đây là tinh tấn Ba La Mật. 

 "Thiền định"  là ta có chủ tể, không thể bị ngoại cảnh bên ngoài dao động. Thiền định 

là công phu chân thật, không luận hoàn cảnh vật chất, hoàn cảnh nhân sự, bạn tiếp xúc 

mà  không  hề động tâm, không  thể  cải  đổi  pháp  môn  khác.  Thí  dụ, hiện  tại  chúng ta 

đọc bổn hội tập "Kinh Vô Lượng Thọ" của lão cư sĩ Hạ Liên Cư. Chúng ta là có sư 

thừa, lão sư đích thân truyền thụ, cho nên chúng ta có lòng tin đối với lão sư, có lòng 

tin đối với bổn pháp của lão sư truyền thụ, quyết không vì nghe được một số lời phê 

bình của người khác mà tâm của chúng ta liền dao động, vậy thì sức định của chúng ta 

- 10 - 

hoàn toàn không có. Người này nói cái quyển này có vấn đề, bạn hoài nghi rồi, lòng 

tin liền dao động; người kia nói cái quyển kia lại có vấn đề, vậy thì cả đời này của bạn 

còn có thể thành tựu hay sao? Một việc cũng không thành! Đây là nêu ra một thí dụ. 

Đối người, đối việc, đối vật, bạn đều phải có lòng tin kiên cố, quyết không dao động. 

Ta học tập với lão sư, có người phê bình lão sư của ta, ta liền mất đi lòng tin đối với 

lão sư, vậy là đạo làm đệ tử liền đã bị mất đi rồi, bạn không thể nào có được thành tựu. 

Chọn lựa lão sư, chúng ta phải rất thận trọng. Khi đã đi theo lão sư thì quyết không 

thay đổi, thì đạo nghiệp của chúng ta mới có thể thành tựu. Nếu dễ dàng bị vài câu nói 

của người thì bị dao động, vậy thử hỏi, bạn rốt cuộc theo học với ai? Ngày nay chúng 

ta theo học với  Thích  Ca  Mâu  Ni Phật, người ta đang  mắng  Thích Ca  Mâu  Ni  Phật, 

phê  bình  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  nói  giáo  pháp  khác  tốt  hơn,  bạn  liền  bỏ  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật để tin theo pháp đó, vậy là bạn không có sức định. Bạn tin giáo pháp đó 

được vài năm, lại có người nói với bạn cái giáo đó không tốt, muốn mắng cái giáo đó, 

thì bạn lại chạy đi tìm một cái giáo khác, cả đời này của bạn chẳng phải là chạy vòng 

vòng hay sao? Vậy thì đến lúc nào bạn mới có thể tìm được một nơi nương tựa chân 

thật? Loại người này trong Phật pháp gọi là “nhất xiển đề”, là kẻ đáng thương, chính 

mình không có sức định, theo gió mà lay chuyển. 

 "Bát Nhã Ba La Mật"  là trí tuệ. Bạn đối với sự lý nhân quả, tất cả người sự vật, đủ thứ 

chuyển biến đều rõ ràng tường tận, đây gọi là Bát Nhã. 

Phật  nói  ra  sáu  câu  này,  chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  từ  việc  nhỏ 

như là mặc áo, ăn cơm, uống một ngụm nước, lấy khăn lau mặt, v.v... sáu Ba La Mật 

thảy đều đầy đủ trong đó, cho đến làm việc, đối nhân xử thế tiếp vật, bạn đều tuân thủ 

sáu nguyên tắc này, từng giờ từng phút không rời khỏi, đây gọi là tu Bồ Tát hạnh. Cho 

nên, loại đời sống này gọi là nghệ thuật cao độ, điều này không giả chút nào. 

PHỔ HIỀN ĐẠO 

Có thể tu Bồ Tát hạnh, lại hướng nâng lên trên cao là  "hành Phổ Hiền đạo".  Phổ Hiền 

không xưng hạnh, mà xưng là đạo. Hạnh và đạo không giống nhau. Hạnh là đang tu 

tập. Đạo là  lấy  được  quả  vị, chúng  ta  nói  chứng  quả,  thành  đạo  rồi. Họ  chứng  được 

quả vị gì vậy? Ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" gọi là "Pháp Thân Đại Sĩ". Hai người có thể 

hành đạo Phổ Hiền. Vị thứ thấp nhất là Bồ Tát Viên Giáo Sơ Trụ, đây là quả vị chân 

thật, không phải là quả nhỏ. Phổ Hiền đạo và Bồ Đề hạnh khác biệt ở chỗ nào? Xin nói 

với  các  bạn, trên  sự  tướng  thì không  có  khác  biệt,  nhưng  dụng tâm  cùng trong  cảnh 

giới  hoàn  toàn  không  như  nhau.  “Bồ  Đề  hạnh”,  tâm  của  họ  dùng  là  gần  giống  chân 

tâm, không phải là thuần chân, chỉ gần giống, rất gần với chân tâm. “Phổ Hiền đạo” là 

dùng  chân  tâm,  quyết  định  không  có  vọng  tâm,  cũng  chính  là  nói  vọng  tưởng,  phân 

biệt, chấp trước chân thật đã đoạn hết, nhất là ý niệm phân biệt chấp trước này vĩnh 

viễn không sanh. Có công phu như vậy thì “Bồ Đề hạnh” liền thành “Phổ Hiền đạo”. 

Tâm mà Phổ Hiền đã dùng chính là  "chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ 

 bi" , khởi tâm động niệm đều tương ưng với mười chữ này, hơn nữa là tương ưng tự 

nhiên, không hề có chút miễn cưỡng làm ra. Nếu như còn có chút miễn cưỡng ở trong 

đó  thì  đó  là  “Bồ  Đề  hạnh”,  không  phải  “Phổ  Hiền  đạo”.  Không  hề  có  chút  miễn 

cưỡng, tâm tâm niệm niệm lưu xuất ra tự nhiên chính là như vậy. Dùng loại tâm này 

mà  "lễ kính chư Phật".  Chư Phật là ai? Tất cả chúng sanh đều là chư Phật,  "tình dữ vô 

- 11 - 

 tình,  đồng  viên  chủng  trí",  hạnh  này  là  “Phổ  Hiền  đạo”.  Trong  mắt  của  Bồ  Tát  Phổ 

Hiền xem tất cả chúng sanh đều là cha mẹ, đều là chư Phật Như Lai. Tâm hiếu kính 

của Ngài viên mãn, hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng đạt đến viên mãn, đây là 

“Phổ Hiền đạo”. Nếu như nói tất cả chúng sanh là cha mẹ quá khứ, là chư Phật vị lai, 

còn thêm  một chữ  "quá khứ",  thêm  một chữ  "vị lai",  thì đó là “Bồ Đề hạnh”, không 

phải  “Phổ  Hiền  đạo”.  Trong  “Phổ  Hiền  đạo”  quyết  định  không  có  loại  ý  niệm  phân 

biệt ở ngay trong đó. Chỗ này rất vi tế. Trong “Phổ Hiền đạo” thuần thiện, vô ác. 

Nguyện thứ hai là  "xưng tán Như Lai".  Thiện tương ưng với tánh đức thì xưng dương 

tán thán. Những  cái  ác  trái  ngược  với  tánh  đức,  không  chỉ  tuyệt  khẩu  không nói  mà 

ngay  cả  ý  niệm  cũng  không  sanh.  Đây  là  Phổ  Hiền  đạo.  Thế  nhưng  ở  trong  Bồ  Tát 

hạnh, trong Bồ Đề hạnh, ý niệm này vẫn tồn tại. Như chúng ta hiện tại học mười đại 

nguyện vương của Bồ Tát Phổ Hiền, chúng ta lễ kính đối với tất cả chúng sanh không 

phải xuất ra từ chân tâm, mà xuất ra từ đâu? Thuận theo giáo huấn của Phật Đà, Phật 

dạy chúng ta làm thế nào thì chúng ta làm như thế đó, đó không phải chân tâm. Xưng 

tán Như Lai, xem thấy việc tốt, việc thiện của người khác thì chúng ta xưng tán; xem 

thấy việc xấu của người khác, tuy là không nói, nhưng đã lưu lại ấn tượng rồi, vậy làm 

sao  được?  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  không  lưu  lại  ấn  tượng,  còn  chúng  ta  lưu  lại  ấn  tượng, 

khác biệt chính ngay chỗ này. 

 "Quảng tu cúng dường”, ở Bồ Tát là bố thí, ở Phổ Hiền gọi là cúng dường. Phổ Hiền 

là dùng tâm cung kính tối cực chân thành. Tâm cung kính chân thành tu bố thí thì gọi 

là  cúng  dường.  Đối  với  chúng  sanh  bần  khổ,  chúng  ta  dùng  tài  vật  cúng  dường  họ, 

cũng giống như cúng dường cha mẹ, tôn trưởng của chính mình vậy, giống như cúng 

dường chư Phật Bồ Tát vậy, quyết không có chút tâm kinh mạn. Đây là Phổ Hiền đạo. 

Quảng tu cúng dường, cái chữ  "quảng" đó không có phân biệt, cho nên nói vô tư vô 

ngã, không phân tộc loại, không phân tôn giáo, tất cả đều không phân, bình đẳng mà 

cúng dường. Cái bình đẳng này không thể nói là cúng dường đều nhiều như nhau, mà 

là  dùng  tâm  bình  đẳng  cúng  dường.  Vật  để  cúng  dường, đó  là  xem  nhu  cầu  của  đối 

phương, xem năng lực của chính mình, tận tâm tận lực chính là viên mãn. Thế nhưng 

phải ghi nhớ, Đại sư Thanh Lương ở trong "Sớ Sao" giảng giải cho chúng ta nghe về 

“quảng  tu  cúng  dường”:   "Trong  tất  cả  cúng  dường,  cúng  dường  pháp  là  tối  thắng". 

Hay  nói  cách  khác, chúng  ta  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ,  hạng  mục  phục  vụ  là  vô 

lượng vô biên. Trong nhiều hạng mục như vậy, chúng ta lấy hạng mục nào làm chủ, 

hạng mục nào là quan trọng nhất, chúng ta không thể không biết. Hạng mục gì vậy? 

Dạy học. Giáo dục là việc cúng dường đệ nhất, giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai 

ngộ, việc này quan trọng nhất. Giúp đỡ chúng sanh đoạn ác tu thiện, đó là tiền phương 

tiện  phá  mê  khai  ngộ,  là  thủ  đoạn,  không  phải  mục  đích.  Mục  đích  là  ở  việc  giúp 

chúng  sanh  giác  ngộ.  Giúp  chúng  sanh  cũng  giống  như  chư  Phật  Như  Lai  vậy,  ngộ 

nhập cội nguồn của các pháp, vậy mới có thể đạt đến chuyển phàm thành Thánh. Hay 

nói  cách  khác,  giúp  tất  cả  chúng  sanh  làm  Phật,  đây  là  mục  tiêu  cứu  cánh,  là  cúng 

dường  chân  thật.  Bạn  muốn  đạt  đến  mục  tiêu  này,  trước  tiên  phải  thành  tựu  chính 

mình. Bạn chính mình không thể thành tựu, lại muốn có thể giúp đỡ người khác thành 

tựu, Phật ở trong Kinh điển nói được rất nhiều là  "không thể có việc này" , không có 

đạo  lý  này.  Cho  nên,  trước  tiên  phải  thành  tựu  chính  mình.  Muốn  thành  tựu  chính 

mình thì phải nỗ lực tu học. 

- 12 - 

Tổng cương lĩnh của tu học, tổng nguyên tắc là  "sám trừ nghiệp chướng" . Trong pháp 

sám hối, từ sơ phát tâm mãi đến Như Lai địa, Bồ Tát Đẳng Giác ngày ngày tu sám hối. 

Mỗi ngày rất nỗ lực phản tỉnh, tìm ra lỗi lầm của chính mình, đem lỗi lầm của chính 

mình cải sửa, đây gọi là sám hối. Chúng ta thấy lỗi lầm của người khác thì dễ dàng, 

thấy  lỗi  lầm  của  chính  mình  thì  quá  khó.  Do  đó  Phật  dạy  cho  chúng  ta,  xem  người 

khác là tấm gương soi cho chính mình. Chúng ta xem thấy lỗi của người khác, không 

nên để ở trong lòng, để ở trong lòng thì chúng ta bị ô nhiễm rồi.  Khi xem thấy lỗi của 

 người khác, liền lập tức quay đầu xem lại chính mình, xem mình có cái lỗi lầm này 

 hay  không.  Nếu  có  thì  sửa  đổi,  không  thì  khích  lệ.  Ngày ngày phải thẩm sát, ngày 

ngày phải cải đổi. Bồ Tát Đẳng Giác vẫn chưa viên mãn Bồ Đề, cho nên họ vẫn có lỗi 

lầm, họ vẫn ngày ngày sửa đổi. Đến trên Như Lai quả địa thì mới là không có lỗi lầm. 

Khi đã không còn lỗi lầm, họ muốn giúp đỡ những chúng sanh có lỗi lầm, thế là họ thị 

hiện có lỗi lầm. Đây gọi là đại từ đại bi, từ bi đến tột đỉnh. Họ đến diễn kịch, họ đến 

biểu diễn để cho chúng ta xem, để sáu căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới Phật Bồ Tát có 

được cảm xúc, có được cảm ngộ. Phật độ chúng sanh, Phật dạy chúng sanh, phương 

tiện khéo léo đến cùng tột. Phía sau các Ngài dạy cho chúng ta, chính mình thành tựu 

thì phải giúp đỡ người khác. 

 "Tùy hỉ công đức"  là phá phiền não đố kỵ chướng ngại của chúng ta từ vô thỉ kiếp đến 

nay. Có chúng sanh nào không có tâm đố kỵ? Phương pháp gì có thể đem phiền não 

đố kỵ đoạn hết? Tùy hỉ, thường tùy Phật học. Tu tùy hỉ công đức có thể không có đố 

kỵ chướng ngại, họ mới có thể chân thật phát tâm giúp đỡ đại chúng. 

Mời  Pháp  sư  Đại  đức  đến  nơi  đây  để  giảng  Kinh  nói  pháp  là   "thỉnh  chuyển  pháp 

 luân".  

Nếu như điều kiện cho phép, chúng ta thỉnh Pháp sư Đại đức thường trụ ở nơi đây, đây 

chính là  "thỉnh Phật trụ thế" . 

Phổ Hiền hoằng nguyện chính là bảy điều này, còn ba điều phía sau đều là thuộc về 

hồi hướng.  "Thường tùy Phật học"  là hồi hướng Bồ Đề.  "Hằng thuận chúng sanh"  là 

hồi  hướng  chúng  sanh.  "Phổ  giai  hồi  hướng"   là  hồi  hướng  thực  tế.  Ba  nguyện  sau 

cùng này đều thuộc về hồi hướng. 

Hành  Phổ  Hiền  đạo,  đây  là  giáo  hóa  ba  tầng  thứ.  Thứ  nhất,  "giai  phát  tín  tâm"   là 

chuyển  ác  thành  thiện.  Thứ  hai,  "tu  Bồ  Đề  hạnh"   là  chuyển  mê  thành  ngộ.  Thứ  ba, 

 "hành  Phổ  Hiền  đạo"   là  chuyển  phàm  thành  Thánh.  Đây  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta. 

Chúng ta ở ngay chỗ này, các vị pháp sư trẻ tuổi, các vị phát tâm hoằng pháp lợi sanh, 

giáo hóa tất cả hữu tình phải ghi nhớ, phải biết làm như thế nào. 

 "Tuy sanh tha phương thế giới, vĩnh ly ác thú" . Đây là nói bạn vào trong sáu cõi thị 

hiện, cũng giống như chư Phật Bồ Tát vậy, đáng dùng thân gì để độ, bạn liền hiện ra 

thân đó, tùy cơ nói pháp. Tuy là sanh vào trong sáu cõi, nhưng bạn vĩnh ly ác thú. Đây 

chính  là  nói,  bạn  vào  trong  cõi  ngạ  quỷ  liền  biến  thành  ngạ  quỷ,  nói  pháp  cho  quỷ 

nghe; bạn vào trong cõi súc sanh, bạn liền biến thành thân súc sanh, nói pháp cho súc 

sanh nghe; bạn vào trong cõi địa ngục, giống như Bồ Tát Địa Tạng thị hiện ở trong địa 

ngục nói pháp. Bạn ở trong một cõi nào nhất định hiện ra thân của cõi đó. Bạn có phải 

là đọa ác đạo không? Không phải, bạn là thừa nguyện mà tái sanh, cho nên gọi là vĩnh 

- 13 - 

ly ác đạo. Vĩnh ly ác đạo không phải là không vào trong ác đạo, mà là nhân của ác đạo 

không còn, loại quả báo khổ trong ác đạo bạn không còn thọ nhận nữa. 

Phía sau là nói thị hiện  "hoặc lạc thuyết pháp" . Bạn thị hiện Pháp sư, Đại đức giảng 

Kinh nói pháp. Pháp sư có tại gia, có xuất gia. Chúng ta xem duyên phận, đáng dùng 

thân gì để độ thì hiện ra thân đó. 

 "Hoặc lạc thính pháp" . Thính pháp là gì? Làm chúng ảnh hưởng. Do đây có thể biết, 

trong  pháp  hội  có  một  số  pháp  sư,  trưởng  giả,  cư  sĩ  có  thân  phận,  có  địa  vị,  có  đức 

hạnh, họ là ứng hóa đến, họ đến nơi đây nghe pháp là làm chúng ảnh hưởng. 

 "Hoặc hiện thần túc" . Thần túc ở đây không phải là nói thần thông, nếu xem nó là thần 

thông thì sai rồi.  "Thần túc"  ở chỗ này giải thích như thế nào? Phương tiện khéo léo 

rất nhiều, đây là thuộc về thần túc. Túc là nói đầy đủ, thần là thần kỳ, khó dò. Phương 

pháp thì rất nhiều. Giống như hiện tại ở trong giảng đường này, chúng ta đang học tập, 

giảng giải với các bạn, chúng ta lợi dụng đường truyền, hiện trường liền trực tiếp phát 

đi khắp thế giới. Trên đường truyền, số người nghe so với hiện trường chúng ta nhiều 

hơn  không  biết  gấp  bao  nhiêu  lần.  Đồng  thời  chúng  ta  đem  băng  ghi  hình  này  rất 

nhanh làm thành đĩa, lưu thông đến các nơi trên thế giới. Đây đều là thuộc về thần túc, 

 "hoặc hiện thần túc".  Cho nên, thần túc ở chỗ này không phải như người thông thường 

nghĩ là quái lực loạn thần, mà là dùng rất nhiều phương pháp khác nhau. Ở trong Phật 

pháp,  ngày  trước  tôi  xem  thấy  ở  phần  “Đại  Tạng  Kinh”  có  một  kịch  bản  là  "Quy 

Nguơn Kinh". Đây là kịch bản rất cổ xưa, kịch bản côn khúc. Đây là  “hoặc hiện thần 

 túc” . Họ đem đạo lý trên Kinh điển đã nói biên thành một câu chuyện, dùng phương 

thức biểu  diễn  sân  khấu  để  đạt  đến  hiệu  quả của  giáo  học. Phương pháp  này  thì  tốt, 

đây là  “hoặc hiện thần túc” . Cho nên, nội dung trong Kinh điển có thể viết thành kịch 

bản.  Hiện  tại  ở  trong  điện  ảnh  phát  chiếu  thì  rất  tốt,  có  thể  đem  nó  viết  thành  phim 

truyện dài tập. Tôi tin tưởng người xem sẽ càng nhiều, sẽ rất dễ dàng tiếp nhận, hiệu 

quả  sẽ  lớn  hơn,  thù  thắng  hơn  so  với  chúng  ta  giảng  ở  nơi  đây.  Đây  đều  là  phương 

pháp của  “hoặc hiện thần túc” . 

 "Tùy ý tu tập, vô bất viên mãn" , Phật pháp không phải định pháp, mà là linh động hoạt 

bát. Tùy ý tu tập,  "tu"  là tu sửa lỗi lầm của chính mình, tu sửa vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của chính mình.  "Tập"  là đang luyện tập, học tập đời sống của Phật Bồ Tát, 

học tập đời sống của trí tuệ, học tập đời sống nghệ thuật. Vậy mới gọi là viên mãn. 

Hai câu sau cùng:  "Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác"  là tổng kết hai nguyện phía 

trước. Nguyện này hôm nay tôi giảng được tương đối tỉ mỉ. Tôi nghĩ, cách nói này mọi 

người  có thể tường tận. Phải  chân  thật học tập  mới  đạt được thọ dụng chân thật của 

Phật pháp. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 163 

Nguyện thứ ba mươi bảy: “Y Thực Tự Chí Nguyện” 

- 14 - 

Kinh văn: "Ngã  tác  Phật  thời,  sanh  ngã  quốc  giả,  sở  tu  ẩm  thực,  y  phục,  chủng 

chủng cúng cụ, tùy ý tức chí, vô bất mãn nguyện”. 

Nguyện thứ ba mươi tám: “Ứng Niệm Thọ Cúng Nguyện” 

Kinh văn: “Mười phương chư Phật ứng niệm thọ kỳ cung dưỡng. Nhược bất nhĩ 

giả, bất thủ chánh giác". 

Đây là đại nguyện chương thứ 18, nói về y báo trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc. 

Chúng  ta  sống  ở  thế  gian,  mỗi  một  chúng  sanh  đều  vì  cơm  áo,  đi  đứng  mà  lo  nghĩ. 

Cũng giống như trên Kinh đã nói:  “Không có ruộng đất thì mong cầu có được ruộng 

 đất, không có tiền của thì mong cầu có được tiền của” . Chúng ta mỗi ngày tư lự, cần 

phấn, khổ cực làm việc đều là vì những việc này, do đó học đạo cũng không thể nào 

chuyên tâm, đây là Thế Tôn đã nói ở trên Kinh:  "Bần cùng học đạo khó" . Người giàu 

sang mỗi ngày niệm niệm mong cầu hưởng thụ niềm vui của năm dục sáu trần, thế là 

họ đem việc tu hành lơ là đi, đây là  "giàu sang học đạo khó" . Giàu hay nghèo học đạo 

đều không dễ dàng. Ở xã hội hiện tại này thì càng khó. Khoa học kỹ thuật phát triển, 

nâng cao mức độ tham muốn hưởng thụ vật chất của tất cả chúng sanh, mà khoa học 

phát triển thì không có chỗ dừng, thế là dục vọng của tất cả chúng sanh cũng không 

ngừng tăng cao. Chúng ta có nghĩ đến hậu quả của sự việc này hay không? Nếu như tỉ 

mỉ  mà quán sát, mà tư duy thì chúng ta sẽ thấy, hậu quả không thể nào lường được. 

Đây không phải là việc tốt, vì nếu là việc tốt, là thiện nghiệp, chư Phật Bồ Tát đều đầy 

đủ trí tuệ cứu cánh viên mãn, vì sao hai ba ngàn năm trước không đem khoa học kỹ 

thuật này phát triển ra? Các bạn nghĩ xem, vì sao Thích Ca Mâu Ni Phật, những Tổ sư 

Đại  đức  nhiều  đời  của  chúng  ta  dạy  chúng  ta  trải  qua  đời  sống  nguyên  thủy  vậy? 

Không  phải  các  Ngài  không  có  trí  tuệ,  không  phải  không  có  năng  lực,  không  phải 

không hiểu khoa học kỹ thuật, các Ngài hiểu được còn cao minh hơn rất nhiều so với 

các nhà khoa học hiện tại, nhưng vì sao các Ngài không phát triển nó? Hiện tại chúng 

ta cảm nhận sâu sắc cái hại của văn minh khoa học kỹ thuật, chúng ta mới hoát nhiên 

đại ngộ, thì ra Phật Bồ Tát Thánh Hiền nhân thế xuất thế gian dạy chúng ta trải qua 

đời sống nguyên thủy tự nhiên, đó là đời sống chân thật khỏe mạnh, đời sống chân thật 

của con người. 

Hiện  tại  chúng  ta  nói  những  lời  này, người  bảy  tám  mươi  tuổi  nghe được,  họ  sẽ  gật 

đầu, cảm thấy lời nói này rất có đạo lý. Người trẻ tuổi nghe được cách nói này thì họ 

không thể tiếp nhận, họ cho rằng đó gọi là lật đổ xe, không hợp khoa học, không hợp 

thực tế. Người thanh niên hiện đại có cách nghĩ như vậy. Đây là một hiện tượng rất tự 

nhiên.  Họ  vừa sanh  ra  liền  bị  khoa  học  mê  hoặc  rồi,  mê  đã  quá  sâu,  mê  đã  quá  lâu, 

không thể quay đầu lại. Bạn thử hỏi người già bảy tám mươi tuổi, để họ rất bình lặng 

mà hồi tưởng lại khi họ còn trẻ (mười tuổi, hai mươi tuổi), những thứ ăn uống lúc đó 

như rau, gạo, nước để uống có giống như hiện tại hay không? Việc này vừa nghĩ thì 

tường tận, là hoàn toàn không như nhau. Rau cải của sáu bảy mươi năm trước, mùi vị 

rất ngon, thật tươi tốt, thật bổ dưỡng. Hiện tại rau cải cắt ra, màu sắc đẹp hơn trước, 

nhưng không có mùi vị. Vì sao vậy? Dùng hóa học, nhân công để bồi dưỡng, không 

phải  tự  nhiên.  Những  thứ  này  ăn  vào  thì  không  bổ  dưỡng.  Không  những  không  bổ 

dưỡng, mà ăn rồi cả thân đều bệnh, cho nên bệnh là từ miệng mà vào. Bạn nói xem, có 

đáng sợ  không?  Nước  để  uống, trong  nước  cũng thêm  vào  rất nhiều  hóa học, không 

- 15 - 

giống như nước lúc trước đây. Chúng tôi khi nhỏ không có nước máy, ở trên núi thì 

uống nước suối, thông thường trong đô thị thì uống nước sông. Muốn có nước sông thì 

phải gánh, dùng hai thùng nước mà gánh. Khi nước không được trong, thông thường 

dùng phèn chua để lóng nước, khoảng một hai giờ đồng hồ thì hoàn toàn lắng xuống. 

Khi  lắng  xuống  rồi  thì nước  đó  rất trong,  không  cần  phải đun  sôi  cũng  có  thể  uống. 

Khi  tôi  còn  nhỏ,  nhớ  lại  khi  học  tiểu  học,  học  sơ  trung,  làm  gì  có  nước  đun  sôi  để 

uống? Xách nước sông lên thì liền uống được, chất nước cũng tốt, mùi vị cũng ngon, 

không có vi khuẩn gây bệnh, nên chúng tôi rất khỏe mạnh. Hiện tại khoa học kỹ thuật 

phát triển, ăn không phải giống như ăn thức ăn, uống nước thì hoàn toàn không phải là 

nguyên vị, cho nên ngày tháng này làm sao mà dễ qua chứ? Thế gian này còn có cái gì 

đáng để lưu luyến chứ? Hoàn cảnh đại tự nhiên hoàn toàn bị phá hoại. Chúng ta nghĩ 

lại, làm sao mà không đau lòng? Lời nói này, Lão Hòa thượng Minh Sơn Ngài thể hội 

còn sâu hơn so với tôi, vì ông lớn hơn tôi mười mấy tuổi. 

Thế giới hiện tại, lòng người biến đổi, hoàn cảnh đời sống đều là chuyển biến lớn đến 

180  độ.  Sự  chuyển  biến  này  không  phải  chuyển  biến  theo  hướng  tốt,  mà  là  chuyển 

biến ngược lại. Người có tâm, người có lòng từ bi làm sao mà không lo lắng, làm sao 

có thể không cảm thán? Trên địa cầu này, hiện tại muốn tìm một hoàn cảnh thanh tịnh, 

đích thực không dễ gì có, càng là một đất nước mở cửa thì càng không có. Những khu 

vực chưa phát triển, khu vực lạc hậu có lẽ vẫn còn giữ được đời sống bình thường một 

chút. Tôi đã đi  qua rất nhiều nơi, tôi thích  Úc Châu. Mãi đến hiện tại, Úc Châu vẫn 

chưa bị  ô nhiễm. Chính  phủ  Úc Châu  rất  thông  minh, không phát triển  công  thương 

nghiệp, họ biết được chỗ hại của công thương nghiệp. Úc châu đến ngày nay vẫn là xã 

hội  nông  nghiệp,  quốc  gia  nông  nghiệp,  ăn  uống  đi  đứng  vẫn  giữ  hình  thái  nguyên 

thủy, rất là đáng yêu. Khu đất này cũng được thiên nhiên hậu đãi, đất rộng người thưa, 

diện  tích  đất  của  họ  đại  khái  lớn  gần  bằng  với  Trung  Quốc,  lớn  cũng  gần  bằng  với 

nước Mỹ, nhân khẩu toàn quốc chỉ có một ngàn bảy trăm vạn, còn ít hơn so với Đài 

Loan  (Đài  Loan  là  hai  ngàn  hai  trăm  vạn).  Đất  rộng  người  thưa cho  nên  không  bị  ô 

nhiễm, đến  ở nơi đó mới  chân  thật  là  thấy  được  trời xanh  mây  trắng. Ở nơi đó, hơn 

200 năm gần đây không có chiến tranh, giữa người và người rất là thân thiết, vì người 

sinh sống ít, cho nên xem thấy người ở đó rất là hoan hỷ, con người rất thành thật, rất 

là  trung  hậu, “tri  túc  thường  lạc”  mà.  Cho  nên  đến  Úc Châu  cũng  giống  như đi trên 

con đường làng vậy. Các khu vực khác đều không xem thấy hiện tượng này. Chúng ta 

xem thấy được đoạn Kinh văn này, nghĩ lại hoàn cảnh đời sống hiện tại của chúng ta, 

vẫn phải di dân đi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc là tốt hơn, Úc Châu cũng không 

thể sánh bằng. 

A Di Đà Phật chỗ này nói với chúng ta:  "Ngã tác Phật thời" , chữ  "ngã"  này là A Di 

Đà Phật tự xưng. Ngài hiện tại đã làm Phật rồi, đương nhiên nguyện này cũng đã hiện 

thực. 

 "Sanh ngã quốc giả".  Thế giới Tây Phương Cực Lạc có bốn cõi Tịnh Độ, mỗi cõi đều 

có ba bậc chín phẩm. Người vãng sanh đến đây, không luận là sanh đến cõi Tịnh Độ 

nào, ở phẩm vị nào, cho dù cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng sanh cũng đạt 

được sự đãi ngộ này. 

- 16 - 

 "Sở  tu  ẩm  thực  y  phục,  chủng  chủng  cúng  cụ,  tùy  ý  tức  chí,  vô  bất  mãn  nguyện" . 

 "Mãn"  là đầy đủ, đầy đủ mong cầu của chính chúng ta. Kinh văn chỉ nêu lên vài thí dụ. 

Khi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, những nhu cầu trong cuộc sống thường ngày 

tất cả đều đầy đủ. Đến nơi đó, cung cầu đối với đời sống vật chất không có một chút 

tâm lo lắng, trong tâm tự nhiên được an. Chúng ta tu hành ở thế gian này, tâm không 

thể an định được, nguyên nhân này do đâu? Đời sống vật chất của chúng ta không có 

bảo đảm. Không luận ngày nay bạn trải qua hoàn cảnh như thế nào đều không cách gì 

bảo đảm, bạn lo lắng trùng trùng. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, những nhu cầu cho 

đời sống không cần chính mình đi kinh doanh, thế giới đó là  "biến hóa sở tác” . Trên 

Kinh giới thiệu được rõ ràng, gọi là  "nghĩ áo được áo, nghĩ ăn được ăn" . Bạn muốn ăn 

món gì, ý niệm vừa khởi, món mà bạn muốn ăn liền bày ra trước mắt, đó là  "biến hóa 

 sở tác" . Ăn xong rồi thì không còn nữa, bạn cũng không cần phải đi rửa chén đĩa. Đây 

là thần thoại. Kỳ thật, lời nói này rất hợp lý về khoa học. Khoa học gia hiện tại nói với 

chúng ta, vật chất và năng lượng là một sự việc, năng lượng có thể biến thành vật chất, 

vật chất cũng có thể biến thành năng lượng. Lý luận của đạn hạt nhân chính là căn cứ 

vào việc này mà phát minh ra. 

Đem vật chất giải phóng thành năng lượng, khoa học gia đã tìm ra được biện pháp, thế 

nhưng hiện tại làm thế nào đem năng lượng hồi phục thành vật chất thì họ không có 

biện pháp. Khoa học của Thế giới Cực Lạc cao minh hơn so với chúng ta ở đây, họ có 

biện pháp đem năng lượng biến thành vật chất. Cho nên, bạn sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  sẽ  được  bổn  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật  gia  trì  (bổn  nguyện  ở  đây 

chính là nguyện thứ ba mươi bảy này), bạn liền biến thành một khoa học gia đệ nhất 

đẳng. Cái  bạn  có  được  là gì?  Năng  lượng  này  là  tận hư không  khắp  pháp  giới,  chân 

thật là lấy không hết, dùng không cạn kiệt, bạn biến nó thành vật chất mà bạn cần đến. 

Khi bạn không cần nữa, vật chất này liền giải phóng thành năng lượng, thì không còn 

nữa. Bạn nói xem, tự tại dường nào! Loại khoa học kỹ thuật cao này không cần đến 

máy móc, làm gì giống như trên thế giới ngày nay tạo hạt nhân còn phải phiền phức 

đến như vậy. Người ta vừa nghĩ đến thì liền biến ra, đây mới là trí tuệ chân thật, mới là 

khoa học cao đẳng. Khoa học kỹ thuật của chúng ta đối với khoa học của Thế giới Cực 

Lạc chân thật là tiểu kỹ gặp đại kỹ, không thể nào sánh được. Đây chính là sự chuyển 

biến của năng lượng và vật chất. Từ các nhà khoa học thế gian phát hiện ra những lý 

luận  này,  chúng  ta  sâu  sắc  tin  tưởng  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc.  Đây  là  sự  thật, 

quyết định không phải là huyễn tưởng. Trên Kinh Đại Thừa, Phật thường hay nói cho 

chúng  ta:   "Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh" .  Tất  cả  những  nhu  cầu  về  đời  sống  tinh 

thần, vật chất ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là từ tâm tưởng mà sanh ra, nghĩ 

cái gì liền biến thành cái đó. Đây mới gọi là chân thật tự tại, chân thật an lạc. 

 "Chủng chủng cúng cụ" . Phạm vi của chữ  “cúng cụ”  này rất rộng, không nhất định là 

chính mình cần thiết, xem thấy nhu cầu cần thiết của tất cả chúng sanh, có năng lực thì 

giúp đỡ người khác. Những Bồ Tát hạ hạ phẩm vãng sanh (các bạn phải ghi nhớ, các 

Ngài đều là A Duy Việt Trí Bồ Tát, địa vị cao không thể nghĩ bàn), mỗi ngày mỗi giờ 

mỗi  phút  đều  đến  đạo  tràng  chư  Phật  Như  Lai  khắp  mười  phương  thế  giới  để  tham 

phỏng. Khi các Ngài đi thăm viếng thì luôn phải mang theo một chút lễ vật (cúng cụ là 

lễ  vật), những lễ  vật này  cũng  là tùy  tâm  sở  biến. Trên  Kinh  thường hay  nêu  ra  cho 

chúng ta mấy thí dụ như hương hoa, tràng phan, bảo cái, thiên nhạc v.v... Đây là nêu 

ra  mấy  thí  dụ  thuộc  về  vật  dụng  để  cúng  dường.  Những  thứ  cúng  dường  này  là  vô 

- 17 - 

lượng vô biên, thù thắng không gì bằng, không chỉ nhân gian chúng ta không có mà 

trên  trời  cũng  không  có,  không  có  thứ  nào  không  phải  tùy  ý  mà  đến.  Đọc  đến  đoạn 

Kinh văn này, bạn có muốn đi đến Thế giới Cực Lạc hay không? Đây chân thật là lìa 

khổ được vui. Thực tế, sinh hoạt ở thế gian này thật quá khổ cực, gánh vác của thân 

tâm  quá  nặng  nề,  đây  là  người  thông  thường  gọi  là  áp  lực.  Áp  lực  của  đời  sống  vật 

chất, đời sống tinh thần đích thật làm cho người ta mệt đứt cả hơi. Khoa học kỹ thuật 

càng phát triển thì áp lực này càng trầm trọng. 

Đồng tu đến từ Trung Quốc, có rất nhiều người chưa từng ra nước ngoài, ngày ngày 

họ ở trong nhà suy nghĩ nước ngoài tốt thế này, tốt thế kia. Thế nhưng nước ngoài có 

phải là thật tốt hay không? Không thấy được. Tôi còn nhớ, việc này đại khái là mười 

ba năm trước, tôi lần đầu quay về Trung Quốc, tháp tùng cùng Hàn Quán Trưởng đến 

thành  phố  Đại  Liên,  quê  hương  của  bà.  Bà  đã  xa  quê  hương  của  mình  nửa  thế  kỷ, 

nhưng vẫn còn một số bạn bè người thân. Năm mươi năm rồi không gặp mặt, bà trở về 

và nhận được tiếp đãi vô cùng thân thiết. Lúc tiếp đãi, đại khái có hơn ba mươi người. 

Lúc đó chúng tôi từ Hoa Kỳ trở về, mọi người nghe nói nước Mỹ đều rất ngưỡng mộ. 

Tôi ở trong yến hội đó, nói mấy câu với mọi người. Tôi nói:  “Đời sống của người Mỹ 

 không  bằng  như  các  bạn” .  Họ  nghe  rồi  đều  ngẩn  người  ra  và  nói:   “Người  Mỹ  ở  là 

 phòng tây, ra  cửa nhà nhà đều  có  xe  hơi,  thiết bị  điện  khí  không thiếu thứ nào,  làm 

 sao  mà  không  bằng  chúng  tôi?  Chúng  tôi  không  có  thứ  gì  cả”.  Tôi  quay  lại  hỏi  họ: 

 “Các bạn, trong hơn ba mươi bằng hữu hiện tại ngồi đây, có ai thiếu nợ mà trải qua 

 đời  sống  hay  không?”.   Người  này  nhìn  người  kia,  không  có  người  nào  thiếu  nợ. 

Người xưa Trung Quốc chúng ta thường nói: "  Không nợ cả thân nhẹ" . Người Mỹ thì 

không người nào mà không nợ, sinh ra liền thiếu nợ, đến chết mà vẫn trả không hết. 

Ngày tháng vậy có dễ qua không? Các bạn có muốn trải qua không? Phòng tây, xe hơi, 

thiết bị điện khí của họ đều là mua trả góp mà có, họ vay tiền từ ngân hàng, vay tiền từ 

công ty bảo hiểm. Khổ cực để mà kiếm tiền để làm gì? Là để trả nợ! Trả cả đời cũng 

trả không hết. Bạn muốn trải qua ngày tháng này hay không? Văn hóa của đông - tây 

phương  không  giống  nhau.  Người  Trung  Quốc  chắc  chắn  không  bằng  lòng  trải  qua 

ngày  tháng như vậy.  Trải qua  ngày  tháng như vậy  thì thật khổ.  Bạn nói  xem, áp  lực 

đến cỡ nào! Hôm nào nếu không có việc làm, tất cả những gì bạn có, ngân hàng sẽ đến 

xiết nợ bạn, công ty bảo hiểm đến xiết nợ bạn, đem đồ của bạn phát mãi hết, bạn sẽ 

không còn thứ gì. Xã  hội  đó là như vậy,  không giống như xã hội  của  chúng ta. Cho 

nên, tôi về nước xem qua, mấy người bạn già sau khi làm công xong thì ở trên bàn nhỏ 

ngoài cửa đánh cờ, uống rượu, nói chuyện. Loại thanh nhàn, thảnh thời này người Mỹ 

ngay  đến  nằm  mộng  cũng  không  nghĩ  ra.  Họ  đi  đâu  có  thể  tìm  được  loại  đời  sống 

hưởng thụ này? Một ngày từ sớm đến tối, họ nghĩ trong đầu  "làm thế nào kiếm tiền trả 

 nợ".  Tôi vừa nói như vậy, họ mới bỗng nhiên hiểu ra, mới tường tận. Ngày nay, đời 

sống vật chất của chúng ta cùng khổ một chút, nhưng cùng mà an vui, cùng mà được 

tự tại. Đây chân thật là người xưa đã nói “giàu mà không vui thì không bằng nghèo mà 

 vui”.  Xã hội của nước Mỹ là giàu mà không vui, người Trung Quốc chúng ta là nghèo 

mà vui. Phật Đà dạy bảo chúng ta lìa khổ được vui, chúng ta đã chân thật đạt được. 

Người nước ngoài nếu nói lìa khổ được vui, cái khổ đó của họ không dễ gì ly, thế là 

được vui thì rất có hạn. Cái vui của họ, nói một lời hơi khó nghe là tự tìm cái khổ. Du 

lịch, bơi lội, tìm những nơi chốn nghỉ hè đều là họ tự tìm cái khổ, không phải chân thật 

là an vui. Cho nên, người nước ngoài ngưỡng  mộ chúng ta, chúng ta lại ngưỡng mộ 

người nước ngoài, đôi bên đều khởi vọng tưởng. 

- 18 - 

Chân thật an vui là ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng 

ta giới thiệu, sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có thứ nào mà không mãn 

nguyện. Sau khi chúng ta đọc rồi, quả nhiên giác ngộ thì phải hạ quyết tâm, ngay đời 

này  nhất  định  phải  đi.  “Có  thể  đi  được  hay  không?”.   Người  xưa  nói  với  chúng  ta: 

 “Pháp môn này là vạn người tu vạn người đi, không sót một người nào”. Thế nhưng vì 

sao  lại  có  người  nói   “một  vạn  người  niệm  Phật,  chân  thật  vãng  sanh  chỉ  có  hai  ba 

 người” , điều này có mâu thuẫn với vạn người tu vạn người vãng sanh hay không? Xin 

nói  với  các  bạn  là  không  có  mâu  thuẫn,  ngay  trong  một  vạn  người,  có  hai  hoặc  ba 

người vãng sanh, hai ba người đó là thật tu thì họ thật được đi, còn hơn chín ngàn chín 

trăm  chín  chục  người  khác  là  không  thật  tu.  Họ  thật  tu  thì  đều  được  đi,  còn  giả  tu 

hành, không phải thật tu hành, tu hành của họ không như lý như pháp thì không thể đi. 

Quả nhiên như lý như pháp mà tu hành thì làm gì có lý nào mà không đi? 

Thế  nào  là  như  lý  như  pháp?  Trong  Kinh  điển  nói  ra  những  đạo  lý,  nói  ra  những 

phương pháp, bạn đều tường tận, đều hiểu rõ, y theo lý luận phương pháp này mà tu 

học thì bạn quyết định vãng sanh. Vậy thì do đây có thể biết, Kinh không thể không 

đọc, Kinh không thể không giảng. Bạn đọc được rất thuần thục, thế nhưng không hiểu 

thì cũng không được. Chúng ta đọc Kinh không chỉ phải hiểu, ở trong Kinh Đại Thừa, 

Phật  thường  hay  dạy  bảo  chúng  ta  phải  thâm  giải  nghĩa  thú, hay  nói  cách  khác,  bạn 

giải được càng sâu càng tốt, bạn sẽ làm được càng tự nhiên, làm được càng tự tại, sự tu 

hành của bạn sẽ như lý như pháp. Thế nhưng phải thâm giải nghĩa thú, thực tế mà nói 

cũng không phải là việc dễ dàng. Khi chúng ta còn trẻ học Kinh giáo, chính mình phát 

tâm  muốn  đem  Phật  pháp  giới  thiệu  cho  người  khác,  đây  chính  là  nhà  Phật  gọi  là 

 "hoằng pháp lợi sanh" . Bởi vì chúng ta hiểu rõ sự thù thắng của Phật pháp, chỗ tốt của 

Phật pháp, nếu việc tốt đến như vậy không được giới thiệu rộng khắp cho đại chúng xã 

hội, thực tế mà nói là quá đáng tiếc. Nhiều nguyện hoằng pháp làm thế nào sanh khởi? 

Bạn chân thật nhận thức đối với Kinh giáo, nguyện này của bạn mới sanh khởi. Bạn 

đối với Phật pháp không có nhận biết tương đối thì nguyện này không thể sanh khởi. 

Việc phát tâm thì không đơn giản, bạn nhất định phải có nhận thức sâu sắc, tâm của 

bạn tự nhiên liền phát khởi lên. Việc tốt đến như vậy không có người đi tuyên dương, 

không có người đi giới thiệu, không có người đi thúc đẩy thì thật là đáng tiếc. Cho nên 

ở trong xã hội, cho dù là công việc tốt đến thế nào, tôi đều buông xả, đều từ bỏ. Tôi 

phải làm như vậy là vì việc này không có người làm. Nếu như có người làm, tôi cũng 

không  chắc  sẽ  làm  sự  việc  này.  Xem  thấy  sự  việc  này  không  có  người  làm,  ta  phải 

phát tâm làm. Thế nhưng làm sự việc này thì khó. Khó ở chỗ nào vậy? Việc này phải 

có trí tuệ chân thật, dựa vào thông minh nhỏ của thế gian là quyết định không thể làm 

được. 

Trí  tuệ  chân  thật  từ  nơi  đâu  mà  có?  Phương  pháp  thì  Phật  nói  rất  nhiều,  thế  nhưng 

chúng ta đều không làm được. Phật nói, huệ từ ngay trong định mà có, định từ ngay 

trong giới mà có, nhưng chúng ta thì một điều cũng không làm được. Ngay trong năm 

giới mười thiện cũng không thể làm được, vậy thì còn nói đến việc gì? Sự việc này thì 

rơi vào trống không. Lão sư dạy chúng ta một phương pháp, đó là cầu cảm ứng. Đây là 

đại học vấn, đại học vấn bậc nhất của thế xuất thế gian. Chúng ta dùng tinh lực của cả 

một đời để cầu học. 

- 19 - 

Lúc trước lão sư nói với tôi, các sách khác không cần nói đến, chỉ riêng nói trong pháp 

thế gian, Trung Quốc có một bộ Đại Tạng Thư gọi là "Tứ Khố Toàn Thư", chúng ta có 

năng lực đem "Tứ Khố Toàn Thư" đọc qua một lần từ đầu đến cuối hay không? Lúc 

trước, giám đốc của nhà sách - Thương Vụ Ấn nói với tôi (vào lúc đó "Tứ Khố Toàn 

Thư" đã in ra rồi, tôi cũng mua một bộ):  “Giả sử một đứa bé vừa sanh ra liền biết đọc 

 sách,  mỗi  ngày  đọc  tám  giờ  đồng  hồ,  đọc  đến  100  tuổi,  bộ  sách  này  vẫn  chưa  đọc 

 xong”, không thể  đọc nhiều, chỉ  đọc  một  lần, vậy  bạn  liền  biết  được  bộ  sách này  số 

lượng bao lớn. Nếu thêm vào những sách vở của hiện đại này, vượt qua "Tứ Khố Toàn 

Thư"  không  chỉ  đến  mười  lần,  bạn  làm  sao  lướt  qua?  Bạn  muốn  thông  đạt  thế  gian 

pháp  thì  khó.  Thế  gian  pháp  không  thông,  bạn  làm  sao  có  thể  hoằng  pháp  lợi  sanh? 

Đây là chỗ khó của học pháp thế gian. 

Lại nói đến Phật pháp, cũng không cần nói đến chú sớ của người xưa trong và ngoài 

nước, chỉ riêng nói một bộ “Đại Tạng Kinh” này, sinh mạng chúng ta mấy mươi năm 

có hạn này có năng lực để đọc tụng hay không? Nghĩ lại cũng không có năng lực. Sự 

việc này phải làm sao? Lão sư thẳng thắn nói với chúng ta là phải cầu cảm ứng. Cảm 

ứng gì vậy? Phật Bồ Tát gia trì, chỉ có con đường này. Nếu muốn được cảm ứng, một 

điều kiện quan trọng nhất là thành tâm, tâm chân thành. Chân thành đến tột độ thì chí 

thành, chí thành thì bạn liền được cảm thông, thế xuất thế gian pháp không cần học, 

bạn vừa tiếp xúc thì liền thông. Điều này phải dựa vào cảm ứng, không có cảm ứng thì 

bạn quyết định không làm được. Bạn phải chân thành đến tột điểm mới có được hiệu 

quả như vậy. Chúng tôi ngày nay chính là dựa vào cái điểm cảm ứng này để giới thiệu 

Phật pháp cùng các bạn. Nếu như không có cảm ứng, xin nói với các bạn, tôi không hề 

biết được thứ gì. Các bạn đồng tu ở nơi đây học Kinh giáo cũng phải ghi nhớ điều giáo 

huấn này. Bạn phải dùng tâm chân thành, đem việc thù thắng nhất thế gian, pháp môn 

thiện hảo nhất giới thiệu cho chúng sanh rộng lớn, ngoài việc này ra, ở trong lòng chắc 

chắn  không  có  vọng  tưởng  tạp  niệm  thứ  hai  thì  bạn  liền  có  được  cảm  ứng.  Ở  trong 

đây, nếu như xen tạp một chút nào tự tư tự lợi, xen tạp chút nào danh vọng lợi dưỡng, 

tham-sân-si-mạn  thì bạn  không  có được cảm  ứng. Chúng  ta  phải hiểu  rõ đạo lý  này. 

Chỉ cần thực tiễn mười chữ này, chúng ta xả bỏ tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm vì 

Phật pháp, vì chúng sanh, quyết định không có một niệm vì chính mình. Đây là điều 

kiện tiên quyết để cầu cảm ứng. Buông xả tất cả danh vọng lợi dưỡng, buông xả tham-

sân-si-mạn, hồi phục tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, tâm chánh giác, 

tâm từ bi của chính mình, cảm ứng liền tương thông. Vào lúc này, bạn mở quyển Kinh 

ra  thì  liền thấy  được ý nghĩa  ở  trong Kinh.  Tùy  theo  công phu của bạn sâu hay  cạn, 

bạn xem ý nghĩa của Kinh văn này, càng xem càng sâu, càng xem càng rộng, bạn sẽ 

xem  thấy  được  từng  câu  từng  chữ trong Kinh  văn  này  hàm  chứa vô  lượng  nghĩa, tự 

nhiên pháp hỷ sung mãn. 

Chúng  ta  chính  mình  tu  hành,  cầu  nguyện  vãng  sanh,  chính  mình  thật  có  nắm  chắc 

phần, thân tâm thế giới tự nhiên liền buông xả, một chút miễn cưỡng cũng không có. 

Hiện tiền bạn liền được đại tự tại, liền được đại viên mãn, liền được chư Phật Như Lai 

đại gia trì. Chúng ta dựa vào việc này, vì ngoài việc này ra, nếu muốn dựa vào năng 

lực của chính mình, dựa vào túc căn của chính mình, dựa vào trí tuệ của chính mình, 

dựa vào  dụng  công  của  chính  mình  đều  không  thể  thành  tựu. Những đồng  tu  tại  gia 

dùng  chí  thành  cảm  thông  để  niệm  Phật  thì  công  phu  sẽ  đắc  lực,  các  bạn  chắc  chắc 

được sanh Tịnh Độ. Các đồng tu xuất gia dùng tâm chí thành cảm thông cầu Tam Bảo 

- 20 - 

gia trì, đem pháp môn thù thắng này giới thiệu cho quần chúng rộng lớn. Đại Từ Bồ 

Tát nói rất hay:  "Bạn có thể khuyên hai người vãng sanh (vãng sanh thì thành Phật), 

 giúp cho hai người chân thật thành Phật, công đức này còn lớn hơn so với chính mình 

 tu hành.  Bạn có thể giúp cho mười mấy người vãng sanh làm Phật, phước đức của bạn 

 thì vô lượng”. Các bạn thử nghĩ, chính mình có thể vãng sanh hay không? Công phu 

niệm Phật của chính mình cho dù kém một chút, nếu như bạn chân thật đưa mười mấy 

người  vãng  sanh  đến Thế  giới  Cực Lạc làm  Phật  rồi,  những  người  đó  xem  thấy  bạn 

sắp lâm chung, nhất định sẽ nói với A Di Đà Phật là  “chúng con vãng sanh đều là nhờ 

 người đó. Người đó hiện tại sắp lâm chung rồi, chúng ta phải mau đi tiếp dẫn người 

 đó” .  Họ  sẽ  kéo  A  Di  Đà  Phật  cùng  đi.  Tri  ân  báo  ân!  Bồ  Tát  Thế  giới  Cực  Lạc  sẽ 

không  vong  ân  phu  nghĩa,  sẽ  tri  ân  báo  ân.  Cho  nên  công  phu  của  bạn  có  kém  một 

chút, họ đến kéo một tay thì bạn đi được rồi. 

Lão  Pháp  sư  Minh  Sơn  năm  nay  đã  88  tuổi,  vẫn  đến  khắp  nơi,  bôn  ba  khổ  cực  như 

vậy. Ông nói với tôi, ông từ sớm phải nên bế quan rồi, ở trong núi cố gắng niệm Phật, 

làm việc của chính mình, thế nhưng hiện tại người hoằng pháp quá ít, mọi người đến 

tìm ông, cho nên ông nghĩ lại:  “Hay là hằng thuận chúng sanh, giúp đại chúng nhiều 

 một  chút,  hy  sinh  công  phu  tu  học  của  chính  mình” .  Đây  là  Bồ  Tát  phát  tâm,  cùng 

nguyên lý nguyên tắc mà Đại Từ Bồ Tát đã nói hoàn toàn tương ưng. Vì tất cả chúng 

sanh,  vì  Phật  pháp  hy  sinh  phẩm  vị  tu  hành  của  chính  mình,  thế  nhưng  quyết  định 

được sanh. 

Tập 164 

Ngày trước, vào thời đại Tùy Đường, Đại Sư Trí Giả của Tông Thiên Thai vãng sanh 

Thế  giới  Cực  Lạc,  học  trò  hỏi  Ngài:   “Lão  sư!  Ngài  sanh  đến  Thế  giới  Cực  Lạc  là 

 phẩm vị gì vậy?”.  Ngài nói với học trò, phẩm vị vãng sanh của Ngài không cao, vãng 

sanh phẩm vị thứ năm. Phẩm vị thứ năm là sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Đại Sư nói 

cho học trò, bởi vì Ngài dẫn chúng, bởi vì hoằng pháp, cho nên làm lỡ đi việc tu hành 

của  chính  mình;  nếu  như  Ngài  không  dẫn  chúng, không  quản  những  sự  việc  này  thì 

phẩm vị của Ngài sẽ rất cao. Đây là nói rõ hy sinh phẩm vị của chính mình để thành 

tựu nhân duyên vãng sanh của đại chúng, là Bồ Tát thị hiện. Đặc biệt ở vào thời đại 

hiện  tại  của  chúng  ta,  người  hoằng  pháp  ít,  nếu  chúng  ta  không  phát  tâm  thì  ai  đến 

phát tâm? Nếu như bạn chuyên cầu tự lợi, không lo người khác, Phật pháp ở thế gian 

này  bị  đoạn  tuyệt,  bạn  nghĩ  xem,  bạn  có  thể  vãng  sanh  được  hay  không?  Trong  thế 

gian pháp mà còn nói  "bất hiếu hữu tam, vô hậu vi đại" . Thích Ca Mâu Ni Phật tổ tổ 

tương truyền, truyền đến đời này của bạn thì bạn làm sao có thể để đoạn tuyệt? Đó gọi 

là đại bất hiếu! Trừ khi bạn không có nhân duyên thì được, nếu không có người học 

với bạn, không có người bằng lòng thân cận bạn, vậy thì bạn có thể chuyên tâm niệm 

Phật cầu sanh Tịnh Độ, về sau thừa nguyện tái lai. Nếu như thế gian này còn có một 

hay hai người chịu nghe bạn, muốn theo học với bạn thì bạn không thể không chăm 

sóc họ, thì bạn không thể đi một mình. Nếu như bạn đi một mình, bạn không chăm sóc 

những người này thì tâm từ bi của bạn ở đâu? Bạn có ý niệm này, bạn thử nghĩ xem, 

bạn vẫn chưa buông xả tự tư tự lợi . Nếu không buông xả tự tư tự lợi thì bạn có dụng 

công tu hành như thế nào cũng không thể vãng sanh. Vì sao vậy? Không tương ưng 

với điều kiện vãng sanh. Bạn xem, ba bậc vãng sanh trong bổn Kinh, Thế Tôn dạy bảo 

chúng  ta  là   "phát  tâm  Bồ  Đề,  một  lòng  chuyên  niệm" .  Bạn  chỉ  có  một  lòng  chuyên 

- 21 - 

niệm, không có  "phát tâm Bồ Đề" , vậy thì bạn niệm có được tốt hơn, nếu cho điểm số 

thì  điểm  cao  nhất  của  bạn  cũng  chỉ  được  50  mà  thôi, không  thể  đạt  chuẩn. Cho  nên 

bạn phải ghi nhớ, vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc chính là  "phát tâm Bồ Đề, 

 một lòng chuyên niệm" . Điều này bạn phải hiểu. 

Đọc  đến  đoạn  nguyện  văn  này,  đối  với  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  Thế  giới  Cực  Lạc, 

chúng ta sanh khởi ngưỡng vọng vô hạn, quyết tâm phải đi. 

Chúng ta xem tiếp nguyện sau, nguyện này rất là thù thắng.  "Mười phương chư Phật 

 ứng niệm thọ kỳ cúng dường" . Điều này vô cùng quan trọng. Đối với tu học của Phật 

pháp, Thế Tôn ở trong tất cả Kinh luận đều đem bố thí để ở hàng đầu. Luận về công 

phu của hành môn, có thể nói chính là bố thí, bắt đầu từ ngay chỗ này, cũng đến ngay 

chỗ  này  viên  mãn.  Từ  thỉ  đến  chung,  không  gì  khác  hơn  chính  là  bố  thí  mà  thôi.  Ý 

nghĩa của bố thí là buông xả. 

Hành môn của Bồ Tát thì vô lượng vô biên, nên gọi là tám vạn bốn ngàn pháp môn. 

Vô lượng pháp môn, Phật đem nó quy nạp lại thành sáu nguyên tắc lớn, chính là sáu 

Ba La Mật. Vô lượng vô biên hành môn quy nạp lại thành sáu điều. Sáu điều này nếu 

quy nạp lại nữa thì chính là một điều bố thí. Trong bố thí có ba loại: Tài bố thí, pháp 

bố thí, vô úy bố thí. Trì giới, nhẫn nhục là thuộc về vô úy bố thí. Tinh tấn, thiền định, 

Bát Nhã là thuộc về pháp bố thí. Tất cả đều có thể quy về một điều bố thí này. Trong 

việc tu hành, bạn tu điều gì? Bạn phải hiểu được, đó chính là thí xả. Phật ở trong Kinh 

luận dạy bảo chúng ta: “Thí xả độ san tham”.  San là bỏn xẻn, chính mình có nhưng 

không thể xả cho người khác, đây là gốc bệnh. Vì sao nói nó là gốc bệnh? Ý niệm của 

bạn không thể xả, chính là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nghiêm trọng. Hậu quả 

của việc nghiêm trọng này là gì? Địa ngục. Do đây có thể biết, thường buông xả san 

tham chính là buông xả ba đường ác rồi, bạn chắc chắn không đọa ba đường ác. Đạo 

lý chính ngay chỗ này. 

Trong pháp bố thí, nếu bạn dùng tâm chân thành, cung kính để tu bố thí thì đó gọi là 

cúng dường. Cúng dường và bố thí ở trên sự mà nói là một sự việc, nhưng dụng tâm 

không  giống  nhau.  Thông  thường  bạn  bố  thí  cũng  sẽ  có  tâm  yêu  thương,  thế  nhưng 

tâm chân thành, cung kính không thể sanh khởi. Hiện tại không thể dùng thí dụ để nói 

ra được. Người thời trước nói:  “Bạn dùng tâm hiếu thuận cha mẹ, tâm cung kính sư 

 trưởng để tu bố thí thì đó gọi là cúng dường” . Người thời trước thì hiểu được, nhưng 

người hiện tại không biết được như thế nào gọi là hiếu thuận cha mẹ, cũng không biết 

được như thế nào gọi là tôn trọng sư trưởng, ý niệm của họ không có. Ngày nay chúng 

ta  nói  điều  này,  ngay  đến  thí  dụ  cũng  không  nói  ra  được.  Việc  này  thật  khó.  Họ  từ 

trong cái nhà nhỏ, người lớn không dạy cho họ; khi đi học thì trường học cũng không 

dạy họ; phóng mắt nhìn vào trong xã hội cũng không tìm ra được điển hình, vậy thì 

làm sao họ có được quan niệm này? Nếu họ có quan niệm này, vậy thì họ chính là cổ 

Phật tái sanh. Nếu như họ không phải là người tái sanh thì họ quyết định sẽ không có 

được  quan  niệm  này.  Thực  tế,  việc  này  thì  rất  khó.  Do  đây  có  thể  biết,  chúng  ta  tu 

hành thành tựu, lấy vãng sanh mà nói, nếu bạn muốn sanh đến cõi Thật Báo, sanh đến 

cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  đều  tương  đối  khó  khăn.  Hy  vọng  duy  nhất  ngày  nay  của 

chúng ta chính là cõi Phàm Thánh Đồng Cư, mang nghiệp chướng cực trọng cũng có 

thể  vãng  sanh.  Vì  sao  vậy?  Bởi  vì  nếu  muốn  vãng  sanh  lên  hai  cõi  này  thì  bạn  phải 

- 22 - 

hiểu được hiếu thân tôn sư. Nếu bạn hiểu được cúng dường, bạn lại dùng tâm bố thí 

mà chẳng có tâm cúng dường, thì lên hai cõi trên thật là không dễ gì khế nhập, đối với 

tất  cả  đại  chúng,  tâm  cung  kính  của  chúng  ta  rất  không  dễ  gì  sanh  khởi.  Then  chốt 

chính ngay chỗ này. 

Ở chỗ này đã nói không phải là hiện tiền chúng ta, mà là sau khi chúng ta vãng sanh 

đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  mỗi  ngày  đi  lạy  Phật.  Hiện  tại  chúng  ta  nói  lạy 

Phật, quan niệm này của mọi người sẽ sai, cho nên chúng ta thêm vào một chữ là đi 

“bái phỏng Phật” thì quan niệm này sẽ không sai lầm. Chúng ta đến mười phương thế 

giới để thăm viếng chư Phật Như Lai, thỉnh giáo với các Ngài, nghe các Ngài giảng 

Kinh nói pháp luôn là phải mang theo một ít lễ vật để cúng dường, không thể nào đi 

tay  không,  có  tâm  cực  kỳ  tôn  kính  đối  với  Phật,  cho  nên  sự  bố  thí  này  gọi  là  cúng 

dường. Bạn không thể nói với chư Phật Như Lai là  "Ta bố thí cho các Ngài" , tâm như 

vậy thì không cung kính. Tâm chí thành cung kính, bố thí đối với chư Phật Bồ Tát thì 

gọi là cúng dường. Sự việc thì không hề khác nhau, dụng tâm thì không như nhau, chỉ 

là đổi một danh từ. 

Chư Phật Như Lai tiếp nhận sự cúng dường của bạn, ý nghĩa ở trong đây mọi người có 

nghe ra được hay không? Nếu như không phải chân thành cúng dường, mười phương 

chư  Phật  sẽ  không  tiếp  nhận  bạn.  Bạn  có  nghe  ra  được  nghĩa  thú  này  không?  Dùng 

tâm chí thành cúng dường, cho dù vật chất này có đạm bạc hơn, thật không đáng tiền, 

nhưng  Phật  đều  hoan  hỉ  tiếp  nhận  tâm  chân  thành  của  bạn.  Bạn  đưa  phẩm  vật  cúng 

dường có thạnh hậu hơn, nhưng một chút tâm cung kính cũng đều không có, Phật sẽ 

không tiếp nhận bạn. Chúng ta phải hiểu đạo lý này. Hiện tại thân thể này của chúng ta 

vẫn còn ở thế gian, vẫn chưa đi đến Thế giới Cực Lạc, thì điều này chúng ta làm thế 

nào thực tiễn? Vẫn phải nên thực tiễn, hay nói cách khác, hiện tại bạn phải học tập, khi 

đến Thế giới Cực Lạc, đi cúng dường mười phương chư Phật thì bạn sẽ rất tự nhiên. 

Hiện tại làm sao bạn có thể học? Hiện tại chính là cúng dường tất cả chúng sanh, dùng 

tâm chân thành cung kính mà bố thí tất cả chúng sanh. 

 "Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh" .  Trên  Kinh  Phật  nói  với  chúng  ta:   "Tất  cả 

 chúng sanh đều là Phật tương lai" . Lời nói này chúng ta nghe quá nhiều rồi. Thế Tôn 

ở  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  "Kinh  Viên  Giác"  nói  được  càng  thù  thắng  hơn,  Ngài 

nói:  "Tất cả chúng sanh vốn dĩ thành Phật" . Lời nói này thì Phật không thường nói. 

Lời của Phật nói là lời chân thật, tất cả chúng sanh đích thực vốn dĩ thành Phật. Mọi 

người hiện tại có phải là Phật hay không? Đương nhiên là Phật. Từ trên Phật tánh mà 

nhìn thì bạn chính là Phật. Tánh đã là Phật, tướng là từ tánh biến hiện ra, vậy tướng 

làm gì không phải là Phật? Tánh tướng nhất như, sự lý không hai, bạn không phải là 

Phật thì ai là Phật? Bạn chân thật là Phật, nhưng là một vị Phật hồ đồ, mê hoặc, điên 

đảo. Mười phương chư Phật Như Lai từ bi  thức tỉnh bạn, giúp cho bạn phá mê khai 

ngộ, để bạn trở thành một đại giác trí tuệ Phật, không phải vị Phật hồ đồ mê hoặc điên 

đảo. Sự thật chính là như vậy. Cho nên bạn đối với tất cả chúng sanh làm sao có thể 

không cung kính, làm sao có thể không cúng dường? Tâm cung kính cúng dường tự 

nhiên liền sanh ra. 

Chúng ta thường xem thấy trong phòng vệ sinh, nhà bếp những kiến nhỏ, trùng nhỏ, 

chúng ta có giết chúng hay không? Không thể nào, vì đó là Phật. Vậy năm giới mười 

- 23 - 

thiện của chúng ta  mới chân thật thực tiễn. Không chỉ không giết hại chúng, mà khi 

xem thấy chúng, bạn phải cung kính chúng, cúng dường chúng. Chúng đến đó để làm 

gì? Chúng tìm thức ăn. Bạn phải bố thí cho chúng, bạn cũng phải nói pháp cho chúng 

nghe.  Chúng  còn  hồ  đồ  hơn  chúng  ta,  còn  mê  hoặc  hơn  chúng  ta,  cho  nên  chúng  ta 

phải khai thị cho chúng, phải nói với chúng là  “không nên đến nhà bếp, không nên đến 

 những nơi đó để nhiễu loạn” . Những gì mà chúng cần, chúng ta nên để ở bên ngoài để 

cúng dường chúng, chúng sẽ nghe lời. Việc này rất có hiệu quả. Cho nên, quyết định 

không được sát sanh. Việc sát hại sẽ làm cho chúng báo thù, càng giết càng nhiều, giết 

không hết. Bạn kết cái oán thù này thì thật là phiền phức, sau khi kết oán thù này thì 

đời đời kiếp kiếp không thể nào kết thúc. Oan gia nên giải không nên kết, nhất định 

không kết oán thù với tất cả chúng sanh, cho dù nhỏ như kiến cũng không nên kết oán. 

Chúng đến nhiễu loạn, chúng ta phải có lòng nhẫn nại. 

Năm giới xem ra dễ dàng nhưng rất không dễ gìn giữ, mỗi một giới điều đều không dễ 

giữ. Bạn cần phải đem sự - lý, tánh - tướng chân thật làm cho rõ ràng, tường tận. Tất 

cả chúng sanh quan hệ với chúng ta, quan hệ với chư Phật Như Lai, nếu bạn đều đã 

thông rồi, tuy là không khuyên bạn trì giới, nhưng bạn tự nhiên sẽ không phạm giới, vì 

bạn đã rõ lý, bạn biết phải nên làm như thế nào, bạn sẽ rất nỗ lực mà làm. Các bạn có 

thể chính mình đi thí nghiệm thử xem. Nếu bạn chân thật làm như vậy, tôi nghĩ bạn 

làm đến được nửa năm hoặc một năm, thì phòng ốc của bạn ở, những loại trùng, kiến, 


gián sẽ không tìm thấy con nào, chúng sẽ bị bạn làm cảm động. Do đây có thể biết, 

chúng tuyệt nhiên không hồ đồ, bạn đối với chúng tốt thì chúng sẽ có hồi báo tốt với 

bạn. Cúng dường hiện tiền cần phải học. Đối với động vật nhỏ, chúng ta đều phải có 

tâm cung kính cúng dường, huống hồ là đối với người. Người không đồng quốc gia, 

người không đồng chủng tộc, người không đồng tín ngưỡng, bạn đều phải nên tu cúng 

dường. 

Buổi chiều hôm nay, chúng ta tham gia buổi hội của Hồi Giáo, chúng ta thấy một vị 

pháp sư tặng một tờ chi phiếu cho Hồi Giáo, đại khái là hai mươi ngàn đồng. Pháp sư 

Minh Sơn xem thấy thì rất hoan hỉ. Đây là việc tốt. Tuy là tôn giáo khác nhau, chúng 

ta  cũng  có  thể  giúp  đỡ  lẫn  nhau, đây  là  việc  tốt.  Trước  đây  ông  không  hề  xem  thấy 

qua, cũng không có nghe nói qua, ngày nay ông được chính mắt xem thấy. Chúng ta 

không nên có ý niệm sai lầm là  “Tín đồ Phật giáo chúng ta cúng dường tài vật, quyết 

 định không được bố thí cúng dường cho các tôn giáo khác”, quan niệm này là sai rồi! 

Vậy  chúng  ta  muốn  hỏi,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  dạy  cho  chúng  ta  Tứ  Hoằng  Thệ 

Nguyện,  "Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ",  có phải phía sau có thêm vào chú giải: 

 "không độ tín độ các tôn giáo khác"  không? Bạn tra khắp “Đại Tạng Kinh” không có 

câu này.  "Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ",  vậy thì bao gồm cõi nước khác nhau. 

Chúng ta xem thấy ở trên Kinh, cõi nước khác nhau, chủng tộc khác nhau, tôn giáo tín 

ngưỡng khác nhau vẫn bình đẳng bố thí cúng dường. Đây là chúng ta nương vào giáo 

huấn của Phật. Người khác nói cho chúng ta nghe như vậy, chúng ta phải hỏi họ  “có 

 chứng  cứ  hay  không,  bạn  nói  không  thể  cúng  dường  tín  đồ  các  tôn  giáo  khác,  trên 

 Kinh  nào  nói  vậy?  Mang  ra  để  chúng  ta  cùng  xem!”.   Trong  Kinh  Phật  chắc  chắn 

không có. Phật dạy chúng ta bình đẳng bố thí cúng dường. Vì sao vậy? Tu tâm thanh 

tịnh bình đẳng giác của chính mình. Thanh tịnh bình đẳng giác chính là A Di Đà Phật. 

Đặc biệt, ngày nay chúng ta chỉ học tập với A Di Đà Phật, lấy A Di Đà Phật làm tấm 

gương của chúng ta. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, A Di Đà Phật mỗi ngày tiếp dẫn 

- 24 - 

vô lượng vô biên chúng sanh trong mười phương cõi nước chư Phật. Ngài không có 

phân biệt, Ngài không có chấp trước, ngay đến vọng tưởng đều không có. Người vãng 

sanh đến Thế giới Cực Lạc đều từ rất nhiều thế giới khác nhau, chủng tộc khác nhau. 

Con  người  chúng  ta  vãng  sanh,  thiên  nhân  cũng  vãng  sanh,  thần  tiên  cũng  có  vãng 

sanh, súc sanh cũng vãng sanh, địa ngục, ngạ quỷ cũng có vãng sanh. Tộc loại không 

giống nhau, tôn giáo tín ngưỡng thì càng không cần phải nói, đó chỉ là việc nhỏ, chắc 

chắn không có những phân biệt chấp trước này. 

Chúng ta học Phật thì tâm lượng phải mở rộng. Trên Kinh Đại Thừa thường nói:  "Tâm 

 bao thái hư, lượng khắp pháp giới".  Điều này bạn cần phải học. Tâm lượng của bạn 

không thể quá nhỏ. Khởi tâm động niệm chỉ vì chính mình, vì cái đạo tràng nhỏ của 

chính mình, vì cái khu vực nhỏ này của ta, đó thảy đều sai rồi. Ngày nay chúng ta ở 

trên địa cầu này, mức độ thấp nhất là khởi tâm động niệm phải bao dung hết cả thảy 

địa  cầu  này.  Hết  thảy  tất  cả  chúng  sanh  trên  địa  cầu,  chúng  ta  đều  phải  chân  thành, 

thanh tịnh bình đẳng mà đối đãi, phải nhiệt thành mà vì họ phục vụ. 

Phục  vụ  chính  là  bố  thí,  cũng  chính  là  cúng  dường.  Trong  cúng  dường  có  tài  cúng 

dường. Tài cúng dường lại phân ra là nội tài và ngoại tài. Ngoại tài là vật ngoài thân. 

Lấy vật ngoài thân giúp đỡ người khác, đó là ngoại tài cúng dường. Bạn dùng lao lực 

của mình chăm sóc người khác, lấy lao lực chính mình vì chúng sanh mà phục vụ, đây 

gọi là nội tài cúng dường. Nội tài cùng dường vẫn thù thắng hơn so với ngoại tài. 

Hạng mục bố thí cúng dường thì vô lượng vô biên. Lấy Cư Sĩ Lâm của chúng ta làm 

thí dụ, đạo  tràng  Cư Sĩ  Lâm  này  lớn như vậy, tín  chúng nhiều đến  như vậy, sự  việc 

cũng phức tạp. Bạn xem, rất nhiều đồng tu phát tâm đến đây làm công quả. Làm công 

quả là dùng nội tài bố thí cúng dường. Thường trụ phân phối công việc cho họ làm, 

hạng  mục  công  tác  rất  nhiều.  Đây  đều  là  đang  tu  bố  thí.  Nếu  họ  có  tâm  chân  thành 

cung kính thì họ chính là ở nơi đây tu cúng dường. Nếu như làm công tác như vậy, họ 

lại đem tất cả đại chúng đều xem thành Phật Bồ Tát, đều xem thành cha mẹ của chính 

mình, họ chính là tu cúng dường của hạnh Phổ Hiền, là  “quảng tu cúng dường” . Nếu 

họ không có tâm thành kính thì cái mà họ tu là bố thí, không có Bồ Tát đạo, công đức 

vô lượng vô biên. Nếu như họ làm công quả, ở nơi đây tu bố thí cúng dường không 

chấp tướng, vậy phước của họ là tất cả chư Phật Như Lai đều nói là “không cùng tận” . 

Vì sao vậy? Xứng tánh! Cho nên chư Phật Như Lai trên quả địa, các Ngài tu là phước 

đức  cứu  cánh  viên  mãn.  Chúng  ta  cũng  có  thể  tu,  thế  nhưng  dính  tướng  thì  không 

được, phải chân thật như trên Kinh đã nói  "tam luân thể không" . Đó là tương ưng với 

tánh đức, quả báo là cứu cánh viên mãn. Do đây có thể biết, chúng ta đối với rất nhiều 

người già trẻ làm công quả của Cư Sĩ Lâm, có rất nhiều đồng tu sau khi thấy rồi, trong 

lòng âm thầm tán thán. Họ đều là người có tuổi ở nơi đây làm việc. Sau khi làm việc 

xong  thì  họ  đến  niệm  Phật  đường  niệm  Phật.  Có  một  số  người  cả  đêm  không  ngủ, 

niệm đến ngày thứ hai, khi trời sáng rồi, họ xuống phía dưới để tẩy rửa, không hề nghỉ 

ngơi. 

Vào thời xưa, trong chùa Quốc Thanh Chiết Giang, Hàn Sơn, Thập Đắc, Phong Can 

đều là những người làm công quả, cùng với người làm công quả hiện tại của chúng ta 

không hề khác nhau. Phong Can là A Di Đà Phật; Hàn Sơn, Thập Đắc là Văn Thù Phổ 

Hiền,  nhưng  không  có  người  nhận  biết.  Ngày  nay,  người  làm  công  quả  trong  Cư  Sĩ 

- 25 - 

Lâm  chúng  ta,  A  Di  Đà  Phật,  Quan  Âm,  Thế  Chí,  Văn  Thù,  Phổ  Hiền  có  thể  đều  ở 

trong đó, nhưng các bạn không hề xem trọng họ. Tôi nói với các bạn đều là lời thật. 

Người thật bất lộ tướng, lộ tướng thì không phải là người thật. Cho nên, chúng ta chân 

thành cung kính đối với mỗi người thì sẽ không có lỗi lầm, khinh mạn với một người, 

nói không chừng người này là Phật Bồ Tát hóa thân đến thì chúng ta đắc tội rồi, tạo ra 

rất  nhiều  tội  nghiệp. Lý  như  vậy,  sự  cũng  như vậy.  Đây  là  ở  đạo  tràng  nhỏ  này  của 

chính chúng ta, ở nơi đây học tập. Không chỉ là trên giảng đường chúng ta phải học 

tập, mà niệm Phật đường cũng phải học tập. Chúng ta học tập ngay trong cuộc sống 

thường ngày, thực tiễn viên mãn năm giới mười thiện. Lục độ, Bồ Tát Phổ Hiền Mười 

Nguyện chính là thực tiễn ngay trong cuộc sống thường ngày, thực tiễn ở trong công 

việc, thực tiễn ở trong đối nhân xử thế tiếp vật, nơi đây chính là trường học lớn. Ở mọi 

lúc mọi nơi đều là chỗ Bồ Tát học, học tốt pháp cúng dường. Sau khi học rồi, bạn rời 

khỏi niệm Phật đường trở về nhà, bạn liền hiểu được, bạn đem sự cúng dường này vào 

trong nhà, bạn mang đến nơi làm việc thì bạn mới chân thật được thọ dụng. Hiện tại 

bạn biết được bố thí cúng dường tất cả chúng sanh, tương lai vãng sanh đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, bạn sẽ dẫn dắt đại chúng đi cúng dường mười phương chư Phật, 

bạn  dẫn  đầu,  bạn  là  trưởng  nhóm,  vì  bạn  đã  nuôi  thành  thói  quen,  bạn  đã  rất  quen 

thuộc rồi. Đây là hiện tiền chúng ta phải làm. 

Ở trong đây  còn có một  ý  nghĩa  rất sâu. Sâu ở  chỗ nào?  "Ứng niệm". "Ứng"   là  cảm 

ứng,  "niệm"  là  cảm.  Chúng  sanh  chúng  ta  có  ý  niệm  cúng  dường,  Phật  liền  có  ứng. 

Cảm  ứng  tương  thông!  Cảnh  giới  này  không  thể  nghĩ  bàn.  Phật  có  thể  cảm  ứng  với 

bạn, nói  rõ  con  đường  này  của  bạn  thông với  chư Phật  rồi. Hiện  tại  chúng  ta  không 

thông với chư Phật Bồ Tát, cho nên công phu tu học của chúng ta không đắc lực, pháp 

hỉ đều không thể hiện tiền. Pháp hỉ là gì? Bạn ở ngay trong cuộc sống thường ngày, 

ngay  trước  mắt  thường sanh tâm  hoan  hỉ.  Khi chưa  đạt đến thành  tựu này, tình  hình 

hiện tại của chúng ta như thế nào? Thường sanh phiền não, một ngày từ sớm đến tối 

tiếp xúc người và sự vật, khởi tâm động niệm đều sanh phiền não. Đây là phàm phu. 

Hiện tượng này không tốt. Phiền não là nghiệp nhân của sáu cõi luân hồi. Bạn thường 

sanh phiền não, thường tạo nghiệp sáu cõi luân hồi thì bạn làm sao có thể thoát khỏi 

sáu cõi luân hồi? Bạn phải ghi nhớ:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" , thế vì sao bạn 

lại nghĩ những thứ phiền não này, nghĩ ưu bi khổ não? Vậy thì sai rồi! 

Có một số đồng tu nói:  “Tôi không còn cách nào!   Tôi khởi tâm động niệm, phiền não 

 liền khởi lên”. Họ đến hỏi tôi phải dùng biện pháp gì? Pháp môn Tịnh Độ là biện pháp 

rất thù thắng. Trong tám vạn bốn ngàn pháp môn thì pháp môn nào cũng không thể so 

được  Tịnh  Tông.  Phương  pháp  của  Tịnh  Tông  chính  là  một  câu  A  Di  Đà  Phật.  Bạn 

không nên nghĩ đến phiền não, mà phải nghĩ A Di Đà Phật. Đại Thế Chí Bồ Tát dạy 

cho  chúng  ta:   "Ức  Phật  niệm  Phật,  hiện  tại,  tương  lai  nhất  định  thấy  Phật" ,  con 

đường này chẳng phải đã thông rồi hay sao?  "Ức"  là gì? Ức là nghĩ. Nếu nghĩ thì nghĩ 

A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra thì không nghĩ bất cứ thứ gì. Nếu niệm thì niệm 

A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra thì không niệm bất cứ thứ gì. Chỉ cần bạn đem 

việc này làm được thành công, đại sự nhân duyên của bạn liền viên mãn, làm gì  mà 

phải phiền phức như vậy? 

Thế xuất thế gian tất cả pháp đều là nhân duyên, đều không phải là thật. Trên "Kinh 

Kim Cang" Phật nói với chúng ta:  "Tất cả hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh" , lại 

- 26 - 

nói:  "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng" . Thực sự là hư vọng, không có thứ nào là 

chân thật. Hư vọng thì phải buông xả, hư vọng thì không nên nghĩ đến nó. A Di Đà 

Phật là chân thật. Làm sao biết được là chân thật? Chư Phật Như Lai, Bồ Tát, Tổ sư 

Đại đức đều nói với chúng ta như vậy. A Di Đà Phật là đức hiệu của tự tánh chúng ta, 

 "tự tánh Di Đà, duy tâm Tịnh Độ" . Cho nên, câu danh hiệu này niệm lâu rồi sẽ minh 

tâm kiến tánh. Đây là đạo lý gì vậy? Vốn dĩ là đức hiệu của tự tánh, chỉ cần bạn thành 

thật mà niệm, không hiểu cũng không hề gì, chỉ cần thành thật. 

Như thế nào gọi là thành thật? Chuyên niệm, ngoài cái niệm này ra, không có cái niệm 

thứ  hai,  đó  gọi  là  thành  thật  niệm.  Bạn  còn  có  vọng  tưởng  xen  tạp  ở  trong  thì  bạn 

không thành thật, cho nên công phu của bạn không có lực. Quả nhiên thành thật mà 

niệm, niệm đến sự nhất tâm bất loạn thì bạn liền được Niệm Phật Tam Muội, niệm đến 

lý nhất tâm bất loạn thì bạn liền được kiến tánh, minh tâm kiến tánh. Bạn kiến tánh thì 

thành Phật rồi. Không chỉ là thông với A Di Đà Phật, mà cùng mười phương ba đời tất 

cả chư Phật Như Lai thảy đều thông rồi. 

Pháp môn này đích thực là dễ hành, khó tin, thật khó tin, thành công mau lẹ, ổn định 

đáng  tin,  vì  sao  chúng  ta  không  ở  nơi  đây  hạ  công  phu?  Ở  trên  Kinh  Phật  nói  với 

chúng  ta,  trong  mười  pháp  giới  có  rất  nhiều  Bồ  Tát  muốn  nghe  pháp  môn  này  mà 

không thể nghe được, các Ngài không có cơ hội này. 

Chúng ta sanh vào thời đại này, thế gian này là thế gian đại loạn. Vì sao loạn? Không 

còn  luân  lý,  cổ  Thánh  tiên  Hiền  đã  nói  không  còn  Tam  Cương  Ngũ  Thường,  không 

còn đạo đức, “trung - hiếu - nhân - ái - tín - nghĩa - hòa - bình”, tám chữ này đã không 

còn chữ nào. Bạn vào trong xã hội mà tìm, bạn đi quán sát thì thật không còn nữa. Đó 

gọi  là  thế  gian  đại  loạn.  Chúng  ta  ở  trong  thời  đại  này  còn  có  thể  nghe  được  chánh 

pháp, đó là nhân duyên hi hữu, thật là khó được. Sau khi nghe được rồi, bạn quả nhiên 

có  thể  tin,  có  thể  hiểu, chịu  nỗ  lực  phụng hành  thì  ngay  trong đời  này  bạn  liền  viên 

mãn thành Phật. Nếu như bạn tu hành không thể thành tựu, hay nói cách khác, ý niệm 

tự tư tự lợi bạn không thể quên đi, danh vọng lợi dưỡng, tham-sân-si-mạn không hề xả 

bỏ. Vì sao vậy? Bên trong chỉ cần có những thứ này tồn tại, bên ngoài hoàn cảnh nhân 

sự  sẽ  nhiễu  loạn  bạn,  chướng  ngại  bạn, hoàn  cảnh  vật  chất  cũng  sẽ  quấy  nhiễu  bạn, 

cũng  sẽ  chướng  ngại  bạn,  vậy  thì  bạn  không  thể  thành  tựu.  Nếu  như  bên  trong  bạn 

thanh tịnh, thì người và sự vật bên ngoài quấy nhiễu đều không khởi được tác dụng. 

Phàm hễ bạn bị quấy nhiễu từ bên ngoài là do bên trong có nội tặc, có nội ứng. Nếu 

bên trong không có nội ứng thì thế lực bên ngoài có lớn hơn, nó cũng không có cách 

nào quấy nhiễu bạn. Nội tặc của chúng ta chính là phiền não, chính là phải quấy nhân 

ngã, tham-sân-si-mạn không thể buông xả. Cho nên sóng động nho nhỏ bên ngoài mà 

chúng ta không thể giữ vững thì liền bị chướng ngại. Đây là nguyên nhân khiến chúng 

ta  từ  vô  lượng  kiếp  đến  nay,  đời  đời  kiếp  kiếp  tu  hành  không  thể  thành  công.  Ngay 

trong đời này bạn tường tận rồi, có thể đem nhân tố không thể thành công này tiêu trừ 

đi, con đường vãng sanh Tịnh Độ của bạn chẳng phải không có chướng ngại hay sao? 

Ổn định, vững vàng, thuận lợi, bền chắc thì thành tựu rồi. 

Thân  thể  này  của  chính  mình  vẫn  chưa  rời  khỏi,  tận  lượng  đem  pháp  môn  này  giới 

thiệu  cho  người  khác.  Chúng  ta  hy  vọng  chính  mình  vãng  sanh,  luôn  là  muốn  dẫn 

thêm nhiều người cùng đi. Nếu chỉ có một mình ta đi đến bên đó thì thật là hổ thẹn, 

- 27 - 

cho nên dẫn được càng nhiều người thì càng thù thắng. Dẫn đi bằng cách nào? Trước 

tiên  chính  mình  phải  y  giáo  phụng  hành.  Đây  là  khuyên  bảo  người  khác  phải  dùng 

thân giáo, còn chính ta phải thật làm thì người khác mới chịu tin tưởng. Ta chính mình 

không  thể  y  giáo  phụng  hành,  dùng  lời  nói  để  khuyên  người  khác,  người  khác  chưa 

chắc  tin  tưởng,  “Anh  nói  được  hay  như  vậy,  tại  vì  sao  anh  không  làm?  Anh  bảo  tôi 

 làm, tại vì sao anh không làm?”,  họ sẽ nghi hoặc. Vì vậy bạn làm rồi thì mới nói, như 

vậy thì mọi người không có lời gì để nói, chân thật có thể khuyên người. Cho nên, ý 

niệm bố thí cúng dường mỗi giờ mỗi phút phải có, không thể không có cái tâm này, 

không thể không có cái ý niệm này. Nếu nói được rõ ràng hơn một chút, ý niệm tận 

tâm tận lực giúp đỡ người khác. Quan trọng nhất ngay trong tất cả giúp đỡ, pháp cúng 

dường là cao nhất. 

Trong "Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm" nói được rất rõ ràng, rất tường tận:  "Bố thí bảy 

 báu  đại  thiên  thế  giới  đều  không  sánh  bằng  cúng  dường  pháp  bốn  câu  kệ" .  Vì  sao 

vậy?  Cúng  dường  pháp  có  thể  khiến  cho  chúng  sanh  giác  ngộ.  Cúng  dường  tài  có 

nhiều hơn, họ không thể giác ngộ, họ không đạt được lợi ích chân thật, hay nói cách 

khác, họ không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, không thể ở ngay trong một đời này thành 

Phật, không thể ở ngay trong một đời giải thoát, vậy thì sự cúng dường đó không phải 

là chân thật. Đạo lý này chúng ta nhất định phải hiểu. Cho nên, chúng ta phải biết tu 

pháp cúng dường. Pháp cúng dường chính là đem Kinh điển này, phương pháp tu hành 

này giới thiệu cho người khác. Người khác không tiếp nhận cũng không hề gì, một lần 

không tiếp  nhận  thì mười  lần, mười  lần  không tiếp  nhận  thì một  trăm  lần,  một  ngàn 

lần, một vạn lần, đến sau cùng cũng sẽ miễn cưỡng tiếp nhận. 

Một câu A Di Đà Phật chúng ta niệm đến cùng, quyết không thay đổi. Chúng ta làm 

như vậy và cũng dạy người khác làm như vậy. Niệm câu Phật hiệu này nhất định có 

chỗ  tốt.  Họ hỏi  bạn:  "Tốt  ở chỗ  nào  vậy?" . Nếu  có  thể nói  thì  nói  cho họ nghe, còn 

không thì bạn có thể nói với họ:  "Bạn cứ niệm đi thì nhất định có chỗ tốt, sau này bạn 

 chính mình sẽ biết được” , vậy thì được rồi. Lời nói này đều là thật, không hề giả chút 

nào. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 165 

Nguyện thứ ba mươi chín: "Trang Nghiêm Vô Tận Nguyện" 

Kinh văn: "Ngã tác Phật thời, quốc trung vạn vật, nghiêm tịnh, quang lệ, hình sắc 

thù đặc, cùng vi cực diệu, vô năng xứng lượng. Kỳ chư chúng sanh, tuy cụ thiên 

nhãn,  hữu  năng  biện  kỳ  hình  sắc,  quang  tướng,  danh  số,  cập  tổng  tuyên  thuyết 

giả, bất thủ chánh giác". 

Nguyện văn từ nguyện thứ ba mươi chín đến nguyện bốn mươi ba, năm nguyện này 

đều là nói y chánh trang nghiêm, cũng chính là chúng ta gọi là hoàn cảnh đời sống của 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Đặc biệt là nguyện thứ ba mươi bảy đến nguyện bốn 

mươi mốt, đoạn Kinh văn này là nói trang nghiêm diệu lạc. Nguyện thứ bốn mươi hai 

- 28 - 

và bốn mươi ba là hương quang phổ nhiếp. Chúng ta từ ngay trong nguyện thứ năm, 

có thể khái lượt hiểu rõ y chánh trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc. 

Nguyện này người xưa nêu ra đề mục là  "trang nghiêm vô tận nguyện". Đại đức xưa 

nói với chúng ta  "nghiêm".  

 "Ngã tác Phật thời",  chữ  "ngã"  này là A Di Đà Phật tự xưng. A Di Đà Phật ở Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc thị hiện thành Phật đã mười kiếp rồi, cho nên mỗi nguyện trong 

48 nguyện này đều hiện thực, không có nguyện nào hư giả, dùng lời hiện tại mà nói, 

mỗi nguyện đều đã thực tiễn. 

 "Trang nghiêm vô tận" . Sao mới gọi là trang nghiêm? Chúng ta phải có thể chân thật 

thể hội đến nghĩa thú ở trong này. Hiện tại, thế giới này của chúng ta đang đi đến thời 

đại  của  khoa  học  kỹ  thuật  cao,  chúng  ta  từ  ngay  trong  màn  hình  của  vi  tính,  truyền 

hình vệ tinh truyền phát xem thấy rất nhiều hình ảnh mới lạ, hình ảnh biến hóa khôn 

lường, vậy có xem là trang nghiêm hay không? Lại tỉ mỉ mà quán sát, văn minh khoa 

học  ngày  càng  tiến  bộ,  các  sản  phẩm  mới  ra  làm  cho  chúng  ta  không  thể  nhận  ra, 

những cái này lại có xem là trang nghiêm hay không? Ở trong Phật pháp nói, đây đều 

không phải trang nghiêm. Trang nghiêm chân thật của Phật pháp là gì? Cần phải tương 

ưng với tánh đức, đó mới là trang nghiêm. Thế Tôn trong đại Kinh nói với chúng ta, tự 

tánh chúng ta ngay trong chân như bổn tánh vốn dĩ đầy đủ vô lượng trí tuệ, vô lượng 

đức  năng.  Đức  năng,  dùng  lời  hiện  tại  mà  nói,  là  vô  lượng  vô  biên  thần  thông  năng 

lực, là tự tánh chúng ta vốn dĩ đầy đủ, vô lượng đức tướng. Chúng ta ở chỗ này xem 

thấy trang nghiêm của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, ở trong "Hoa Nghiêm" chúng ta 

xem thấy trang nghiêm của Thế giới Hoa Tạng Tỳ Lô Giá Na Phật, đều là từ trong tự 

tánh tự nhiên lưu xuất ra. Trên Kinh thường nói  "pháp vốn như vậy" , vốn dĩ chính là 

như vậy, đây mới là chân thật trang nghiêm vô tận. Khoa học chúng ta ngày nay dù có 

phát  triển  hơn,  nhưng  nếu  so  sánh  với  tánh  đức  thì  không  đáng  kể  gì,  nó  quá  nhỏ 

không đáng để nói, làm gì có thể được gọi là trang nghiêm? Thế là chúng ta ở trong 

Phật pháp thể hội được, trang nghiêm chân thật của Phật pháp là Giới-Định-Huệ. 

 "Quốc trung vạn vật" . Thứ nhất chính là nói  "nghiêm tịnh" .  "Nghiêm"  chính là trang 

nghiêm. Ngày nay chúng ta gọi là  "chân thiện mỹ huệ" , có thể tương ưng với bốn chữ 

này mới là trang nghiêm mà trong Phật pháp nói.  "Tịnh"  là thanh tịnh. 

 "Quang lệ", "quang"  là quang minh,  "lệ"  là hoa lệ, toàn là tánh đức lưu lộ. Thế gian 

này của chúng ta, bao gồm tất cả các pháp đều không phải là chân thường, nó là sát na 

sát  na  đang  thay  đổi,  vô  thường.  Thế  gian  này  bao  gồm  tất  cả  vạn  vật  đều  là  vô 

thường. Trên "Kinh Bát Nhã" nói với chúng ta, chúng ta có thể hưởng thụ, thọ dụng 

cái tâm này. Tâm là vô thường. Trên "Kinh Kim Cang" nói  "ba tâm không thể được",  

ý này rất sâu rất rộng. Tâm quá khứ không thể được, tâm hiện tại không thể được, tâm 

vị lai cũng không thể được. Thử hỏi xem, bạn lấy cái gì để hưởng thụ? Bạn lấy cái gì 

để đắc? Có thể đắc, có thể hưởng thụ thì đó là giả, là hư vọng, không phải là sự thật. 

Vậy thì cái mà bạn có được, cái hưởng thụ lại là một việc gì vậy? Sở đắc sở thọ, năm 

dục  sáu  trần.  Năm  dục,  thông  thường  người  thế  gian  gọi  là   “tài,  sắc,  danh,  thực, 

 thùy” . Sáu  trần  trong Phật  pháp  đã  nói  là   “sắc,  thanh,  hương, vị,  xúc, pháp” , là  đối 

tượng của sáu căn chúng ta. Những thứ này ở trên Kinh Phật nói với chúng ta là nhân 

- 29 - 

duyên sở sanh pháp, nó không có tự tánh, duyên khởi tánh không, ngay thể tức không, 

không thể có được. Đây là nói rõ, năng đắc sở đắc đều không thể được. 

Trong bất khả đắc, bạn ngày ngày ở nơi đó sợ được sợ mất, bạn sẽ sanh bệnh. Bệnh 

này thì nghiêm trọng, còn nghiêm trọng hơn bất cứ thứ bệnh ung thư nào. Ung thư chỉ 

là bệnh nhỏ không đáng kể gì, nhưng rất nhiều người bệnh ung thư chết rồi. Vì sao mà 

họ chết? Sợ mà chết! Vốn dĩ là bệnh nhỏ, chân thật là do sợ mà chết. Nếu như bạn bị 

ung  thư  rồi,  hoàn  toàn  không  có  việc  gì.  Cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  không  phải  là  một 

minh chứng hay sao? Ông không bị nó hù chết. Những người giống như Lý cư sĩ thì 

không ít, tôi gặp được rất nhiều, họ đều không việc gì. Cho nên tôi nói bệnh ung thư 

mà  chết  đều  là  do  sợ  mà  chết,  chính  mình  hù  chết  chính  mình,  bạn  nói  xem  có  oan 

uổng hay không? 

Chân thật đại bệnh là nhận giả làm thật, đây mới là đại bệnh. Biết được  "vạn pháp giai 

 không" , bạn còn có cái gì không thể buông xả? Biết được  "nhân quả bất không" , vậy 

bạn  chắc  chắn  sẽ  không  làm  ác.  Trên  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”,  Thế  Tôn  có 

mấy  câu  khai  thị  rất  hay.  Ngài  nói  với  Long  Vương  (Kinh  này  giảng  ở  trong  Long 

cung, người đương cơ là Long Vương Sa Kiệt La):  “Bồ Tát có một phương pháp có 

 thể khiến tất cả vĩnh viễn lìa khỏi ác đạo khổ” . Đó là phương pháp gì vậy? Phật dạy 

bảo chúng ta:  "Ngày đêm tư duy quán sát thiện pháp, quyết không cho phép một ly một 

 lai pháp bất thiện xen tạp ở trong" , như vậy liền có thể vĩnh đoạn tất cả ác. Cách này 

thì rất hay. Bạn phải nên biết tâm của chúng ta là tốt, tâm của mỗi một người đều tốt, 

chân tâm của mỗi một người cùng tâm của chư Phật Như Lai không hề khác nhau, vì 

sao các  Ngài  có thể  thành  Phật,  còn  chúng  ta lại  ở trong  sáu  cõi  chịu khổ  chịu nạn? 

Không gì khác, tâm của các Ngài cũng giống như cái ly đựng nước, những thứ đựng 

bên trong đều là thiện, một chút ác đều không có. Tâm này của chúng ta thì rất đáng 

lo, đem tất cả người xấu việc xấu của thế gian đều đựng vào trong đó, vì thế tâm của 

chúng ta hư rồi. Bạn xem, có oan uổng hay không? Những ác niệm, ác hạnh của người 

khác không hề có liên quan gì với chúng ta, vốn dĩ không có liên quan, chúng ta hà tất 

phải đem những thứ này đựng vào ở trong tâm của chúng ta, làm cho tâm của chúng ta 

bị ô nhiễm. Đây mới là căn bản của đại bệnh. Cho nên, giáo huấn này của Phật Bồ Tát 

rất hay. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên muốn tôi viết mấy chữ tặng cho đồng tu Đại Lục, tôi 

liền đem đoạn Kinh văn này viết ra mười thiên, đích thực là biện pháp tốt nhất. Chúng 

ta  xem  thấy  chỗ  tốt,  thiện  tâm,  thiện  niệm,  thiện  hạnh  của  người  khác,  thì  chúng  ta 

phải đem đựng vào trong tâm của chúng ta. Nếu thấy được ác tâm, ác niệm, ác hạnh 

của người khác thì nhất định không nên đựng vào. Bạn có thể làm được hay không? 

Chân thật có thể làm được! Nếu bạn không chịu làm, vậy thì còn cách nào? 

Các bạn thấy lần trước cư sĩ Hứa Triết đến chỗ này, cư sĩ Lý Mộc Nguyên thỉnh giáo 

với bà, bà có cái cách nhìn thế nào đối với những người ác, việc ác? Bà nêu ra một thí 

dụ:  “Tôi xem người ác, việc ác của thế gian cũng giống như ta đi ở trên đường xem 

 thấy  người  đi  qua đi  lại  vậy” . Thí  dụ  này rất  hay. Các  bạn  mỗi ngày  đi  trên  đường, 

người trên đường đi qua đi lại, có người nào bạn ghi nhớ trong tâm hay không? Không 

có. Đây chính là trong Phật pháp đã nói  "thấy mà không thấy, nghe mà không nghe" , 

có  thể  thấy  chúng  ta  làm  đến  được,  chúng  ta  ngày  ngày  đều  đang  làm.  Trên  đường 

xem  thấy  sự  vật,  bạn  có  ghi  nhớ  trong  tâm  không?  Những  người  nói  chuyện  ở  trên 

đường, bạn đều nghe được, bạn có ghi nhớ trong tâm hay không? Hỏi bạn một người 

- 30 - 

cũng  không  nhớ  được,  hỏi  bạn  người  ta  nói  cái  gì  thì  bạn  đều  không  hề  biết,  chẳng 

phải là thấy mà không thấy, nghe mà không nghe hay sao. Vì sao vậy? Bạn không hề 

đem nó để vào trong tâm. Chúng ta đối với tất cả nghịch cảnh ác duyên thảy đều dùng 

thái  độ  này.  Tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình  là  trong  chân  tâm  không  dung  nạp  một 

chút  gì  bất  thiện,  làm  cho  tâm  mình  tràn  đầy  thuần  thiện,  con  người  này  liền  có  thể 

làm Phật. Phật là như vậy mà tu thành. 

Thiện là gì? Bất thiện là gì? Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta một tiêu chuẩn, đó là 

“Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo".  Thân  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm; 

miệng  không  vọng  ngữ,  không  hai  chiều,  không  thêu  dệt,  không  ác  khẩu;  ý  không 

tham, không sân, không si. Phật nói ra cho chúng ta mười tiêu chuẩn này, ý nghĩa của 

mỗi  một  câu  sâu  rộng  vô  tận,  phạm  vi  của  mỗi  một  điều  đều  là  tận  hư  không  khắp 

pháp giới. Mười điều này làm đến được viên mãn chính là Phật quả vô thượng. Đây là 

trang  nghiêm  chân  thật.  Chúng  ta  ở  đây  niệm  y  báo  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc. Ở trên Đại Kinh Phật thường nói:  “Y báo tùy theo chánh báo chuyển" . Thế giới 

Cực Lạc y báo tại vì sao tốt đến như vậy? Vì lòng người tốt, tâm của mỗi một người 

đều là đựng thiện nghiệp, không những là thiện nghiệp mà là thượng thiện. Phật giới 

thiệu cho chúng ta Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là  "người thượng thiện câu hội 

 một  nơi" ,  chúng  ta  gọi  là  đại  thiện,  đều  không  phải  là  thiện  nhỏ.  Nếu  như  chúng  ta 

mong  cầu  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  mà  không  tu  thiện  thì  làm  sao 

được? Nếu chân thật muốn tu thiện, bạn phải ghi nhớ đoạn giáo huấn này của Phật mà 

y giáo phụng hành. Bồ Tát có thể làm được thì chúng ta cũng có thể làm được. Chúng 

ta có thể làm được thì liền chuyển phàm thành Thánh, bạn không còn là phàm phu mà 

bạn  chính  là  Bồ  Tát.  Bạn  làm  được  thì  bạn  chính  là  Bồ  Tát.  Sau  khi  làm  được  tâm 

thanh tịnh, tâm tịnh thời cõi nước tịnh, tâm thiện thì cõi nước thiện, hoàn cảnh y báo 

liền chuyển đổi lại. 

Hiện  tại  thế  giới  này  của  chúng  ta,  hoàn  cảnh  y  báo  rất  là  không  tốt,  việc  này  mọi 

người đều biết. Ở trên Kinh Phật nói thế giới này là  "đời ác năm trược".  Chúng ta vào 

bốn mươi năm đến năm mươi năm trước, tôi học Phật được bốn mươi chín năm, giảng 

Kinh  bốn  mươi  mốt  năm,  khi  tôi  mới  học  Phật,  đọc  được  trên  Kinh  Phật  nói  đời  ác 

năm  trược,  chúng  ta  không  có  cảm  xúc  rõ  ràng.  Vì  sao  vậy?  Thế  giới  này  rất  tốt, 

không hề quán sát được trược ác. Vào lúc đó tình hình của Đài Loan thì rõ ràng, trị an 

của Đài Loan là đệ nhất Đông Nam Á. Khoảng năm mươi năm trước, người tuổi tác 

lớn một chút đều biết, lòng người lương thiện, cho nên đối với cách nói này rất không 

dễ  gì  thể  hội  được.  Bạn  thấy  thời  gian  qua  được  rất  nhanh,  chẳng  qua  là  năm  mươi 

năm  mà  thôi,  thay  đổi  của  năm  mươi  năm  này  là  180  độ.  Hiện  tại,  hai  chữ trược  ác 

này, thông thường người không nhận qua giáo dục, người không biết chữ đều có thể 

có thể hội rất sâu sắc. Đặc biệt là bệnh truyền nhiễm, ôn dịch, đến đâu cũng đều có. 

Hiện tại chúng ta thường nghe nói bò có ôn dịch, heo có ôn dịch, dê có ôn dịch, gà có 

ôn dịch, đến hôm nào đó đến ôn dịch ở người thì còn gì để nói không? Thật là đáng sợ. 

Ôn dịch từ đâu mà ra? Ô nhiễm. Ô nhiễm từ đâu mà ra? Từ ác nghiệp mà ra. Thông 

thường người ta tạo mười ác nghiệp: sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, hai chiều, 

ác khẩu, thêu dệt, tham, sân, si, mạn. Tâm ác, ý niệm ác, hành vi ác mỗi năm đều thêm 

lớn, mỗi tháng đều đang thêm lớn, còn gì đáng lo hơn không? 

- 31 - 

Cho nên, trong một số tôn giáo nói ngày tàn của thế giới, tôi đọc những Kinh điển này 

đều cảm thấy rất là e ngại. Những Kinh điển này không phải là người cận đại viết, mà 

đã  truyền  qua  mấy  ngàn  năm. "Tân  Cựu  Ước”  của  Ki-Tô  giáo  cũng  truyền  hai  ngàn 

năm  rồi,  năm  nay  công  nguyên  là  năm  2000  rồi.  Chúng  ta  xem  thấy  dự  ngôn  trong 

Kinh điển của các tôn giáo, lại xem qua hoàn cảnh hiện thực của chúng ta, tỉ mỉ  mà 

đối chiếu với nó, liền cảm thấy rất đáng sợ. Có cơ hội để cứu vãn hay không? Mỗi một 

tôn giáo đều gần như khẳng định là có thể cứu vãn. Chúng ta từ chỗ nào mà cứu vãn? 

Vẫn  là  từ  lòng  người.  Đến  lúc  nào  lòng  người  có  thể  chuyển  ác  thành  thiện, tai  nạn 

này liền có thể hóa giải. Nếu muốn mỗi  một người trên thế gian đều chuyển đổi lại, 

điều này thật khó. Đại đức xưa có một thí dụ rất hay, chỉ cần ngay trong mười người 

có một người chuyển đổi lại, một phần mười, ý niệm thiện này (người hiện tại gọi ý 

niệm là từ trường), từ trường thiện này liền sẽ rất lớn. Ác không thể thắng được thiện, 

tà không thể thắng chánh. Do đó, tôi hy vọng tín đồ tôn giáo của toàn thế giới đều có 

thể tin thuận theo đạo lý và chân tướng sự thật trong Kinh điển của họ đã nói, đều có 

thể  nỗ  lực  y  giáo  phụng  hành,  "chuyển  ác  thành  thiện" ,  mỗi  một  tôn  giáo  đều  dạy 

người  làm  thiện,  không  có  dạy  làm  ác,  "chuyển  mê  thành  ngộ",   kiếp  nạn  trước  mắt 

chúng ta liền được cứu, liền có chuyển biến. Việc này chúng ta nhất định phải chăm 

chỉ nỗ lực mà làm, đặc biệt là đệ tử của nhà Phật. Đệ tử Phật phải học Phật. Phật là 

một  người  triệt  để  giác  ngộ  cứu  cánh  viên  mãn.  Người  giác  ngộ  không  giống  như 

người chưa giác ngộ. Người chưa giác ngộ đang mê, mê ở chỗ nào? Đem giả xem là 

thật. Thân của chúng ta là giả, thế gian vạn sự vạn pháp đều là giả. Đem giả xem thành 

thật là đang mê, thế là sanh ra quan niệm sai lầm, tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm, tất 

cả tạo tác đều là vì chính mình. Đây là quan niệm sai lầm cực lớn. Đây là mê, không 

phải là ngộ. Sau khi giác ngộ mới biết được, mười pháp giới y chánh trang nghiêm đều 

không phải là thật, đều là pháp nhân duyên sanh ra,  "ngay thể tức không, đều không 

 thể được" . Thế Tôn ở "Kinh Đại Bát Nhã" (Kinh này có 600 quyển. Trong Phật Kinh, 

bộ này là lớn nhất) nói với chúng ta:  "Tất  cả pháp không thể được,  vô sở hữu" . Hai 

câu này nhắc lại mấy ngàn lần, cho chúng ta ấn tượng rất sâu sắc. Đây là phương pháp 

khéo léo của giáo học Phật Đà, làm cho chúng ta có ấn tượng sâu sắc như vậy. Cho 

nên, ở  sáu  căn  tiếp xúc  với  cảnh giới sáu trần, bạn  thường hay  nghĩ đến  hai  câu nói 

này  của  Phật:   "Chư  pháp  vô  sở  hữu" ,  "tam  tâm  bất  khả  đắc" ,  thì  tâm  của  bạn  liền 

thanh tịnh, tâm của chúng ta sẽ không bị ô nhiễm. 

Tâm của người thế gian vì sao bị ô nhiễm? Sợ được sợ mất. Người chân thật giác ngộ, 

không chỉ ở trong thế giới hiện tiền, mà ở trong mười pháp giới quyết định đều là  "với 

 người  không  tranh,  với  việc  không  cầu" .  Bạn  nói  xem,  thật  là  tự  tại.  Không  tranh 

không  cầu,  tùy  duyên  mà  qua  ngày.  Thân  này  ở  thế  gian  để  làm  gì?  Không  phải  vì 

chính mình. Vì chính mình thì tạo nghiệp. Nếu bạn tạo thiện nghiệp thì quả báo ở ba 

đường thiện, nếu bạn tạo  ác  nghiệp thì  quả  báo ở ba đường ác.  Chư Phật  Bồ  Tát thị 

hiện ở thế gian không vì chính mình, mà các Ngài vì chúng sanh, thân thể này là công 

cụ  vì  chúng  sanh  mà  phục  vụ,  không  có  chính  mình.  Cho  nên  chính  mình  không  có 

được mất, chính mình không có ưu hỉ khổ lạc. Bạn nói xem, thật tự tại. Toàn tâm toàn 

lực giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Chúng sanh mười pháp giới đều có khổ, đều có 

nạn. 

Bạn đi hỏi người trên thế gian xem có người nào không khổ? Làm quan lớn, làm tổng 

thống,  làm  hoàng  đế  cũng  khổ,  nên  có  câu  là   “nhà  nhà  đều  có  một  quyển  Kinh  khó 

- 32 - 

 đọc”, làm hoàng đế cũng không ngoại lệ. Vào thời xưa gọi là trên từ hoàng đế, dưới 

đến thứ dân, thậm chí đến người ăn xin, đều là khổ không nói nên lời, mỗi người đều 

có cái khổ của mỗi người. Khổ từ chỗ nào mà ra? Do mê mà ra, không biết được chân 

tướng sự thật, có cầu không được thì khổ. Không cầu không đắc mới tự tại. Không cầu 

không đắc thì con người đó giác ngộ rồi. Người giác ngộ thì tùy duyên, người mê hoặc 

thì phan duyên. Phan duyên thì khổ. Khổ là do chính mình tìm đến, không có người 

nào cho bạn. Khi bạn mê, tâm bị hoàn cảnh bên ngoài chuyển, bạn làm gì có thể tự tại? 

Khi ngộ rồi thì cảnh tùy tâm chuyển, bạn liền được tự tại. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là cảnh tùy tâm chuyển, cho nên thù thắng như vậy, trang nghiêm như vậy. Chỗ 

này quan trọng nhất là  "tịnh" ,  "nghiêm tịnh" , chữ  "tịnh"  này quan trọng. Nhất định tâm 

địa  phải  thanh  tịnh  không  nhiễm  một  trần,  các  thứ khác  đều  là  phụ. Cho  nên,  người 

của Thế giới Tây Phương Cực Lạc tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh chính là tâm giác 

ngộ, không thanh tịnh chính là ô nhiễm. Tâm của bạn bị ô nhiễm rồi, còn tâm của các 

Ngài thì thanh tịnh. Nếu muốn tu tâm thanh tịnh, thì bạn cần phải kết giao bạn bè với 

Phật Bồ Tát, các bạn nghĩ xem tại vì sao? Tâm của Phật Bồ Tát thanh tịnh, tâm của 

Phật Bồ Tát thuần thiện, nên chúng ta kết bạn với các Ngài, đem cái thanh tịnh thuần 

thiện  của  các  Ngài  cũng  đựng  vào  trong  tâm  của  chúng  ta,  thế  là  tâm  của  chúng  ta 

cũng  biến  thành  thanh  tịnh,  cũng  biến  thành  thuần  thiện.  A  Di  Đà  Phật  có  thể  cảm 

được vật chất Thế giới Tây Phương thanh tịnh trang nghiêm. Tâm của chúng ta cũng 

giống như Ngài, vì khi chúng ta đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trang nghiêm của 

Thế giới Cực Lạc, nguyện lực của A Di Đà Phật biến hiện cũng là tâm thanh tịnh của 

chính chúng ta biến hiện ra. Chúng ta phải hiểu được đạo lý này. 

 "Quang lệ"  là quang minh hoa lệ. Quang minh từ chỗ nào mà có? Từ trong trí tuệ chân 

thật mà biến hiện ra, đích thực là phóng quang. Tâm không ô nhiễm thì thân không có 

ô nhiễm, thân phóng quang minh, cho nên trên thân Phật có ánh sáng. Thân quang của 

Phật từ đâu mà có? Bạn phải biết là từ tự tánh Bát Nhã biến hiện ra. Trí tuệ Bát Nhã là 

trong tự tánh vốn dĩ đầy đủ, chúng ta người người đều có. Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc tất cả vạn vật đều phóng quang. Kỳ lạ, tại vì sao mọi thứ đều phóng quang? Kỳ 

thật,  thế  giới  này  của  chúng  ta,  mỗi  một  vật  chất  cũng  phóng  quang,  có  thứ  nào  mà 

không  phóng  quang?  Tại  vì  sao  chúng  phóng  quang?  Trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  nói 

được rất hay:  "Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến" . Hư không pháp giới tất cả vạn vật 

đều là tướng phần chân tâm của chính mình. Trong chân tâm có vô lượng vô biên trí 

tuệ,  liền  có  vô  lượng  vô  biên  quang  minh.  Thể  của  nó  đã  là  tâm  tánh  thì  có  lý  nào 

không phóng quang? Rất đáng tiếc là quang của chúng ta hiện tại bị chướng ngại, thật 

sự là có quang nhưng bị chướng ngại. Bị cái gì chướng ngại? Phiền não chướng ngại. 

Phiền não là mây đen. Giống như mặt trời ở không trung, thái dương mãi mãi là sáng 

lạn, hôm nay khu vực này của chúng ta bị trời  mưa u ám, nên không thấy được ánh 

mặt trời. Không phải không có ánh sáng, mà là bị mây che mất. Che mất đi ánh sáng 

của tự tánh chúng ta chính là kiến tư phiền não, trần sa phiền não, vô minh phiền não, 

ba  thứ  này  che  mất  đi  quang  minh  của  tự  tánh  chúng  ta,  cho  nên  thân  của  chúng  ta 

không  có  ánh  sáng.  Không  những  thân  không  có  ánh  sáng,  mà  tất  cả  vạn  vật  cũng 

không có ánh sáng, đều bị chướng ngại này che mất. Nếu như bạn đem ba loại chướng 

ngại này trừ đi, thì liền cùng giống như thế giới chư Phật không hề khác, thân phóng 

quang, tất cả vạn vật đều phóng quang. 

- 33 - 

Khi tôi mới học Phật, rất ưa thích đọc "Hư Vân Lão Hòa Thượng Niên Phổ". Tôi bị 

chấn  động  rất  lớn  khi  đọc  quyển  sách  này.  Tôi  xem  qua  mười  biến.  Trong  niên  phổ 

của Lão Hòa thượng có ghi chép một câu chuyện, nhà Phật chúng ta gọi là công án. 

Có  một  năm,  khi  qua  năm  mới,  Lão  Hòa  thượng  ở  chòi  tranh  trên  núi,  cách  tự  viện 

cũng không xa lắm, Ngài đi bộ đến tự viện (lúc đó là đi bộ, không có xe, tuy là không 

quá xa nhưng cũng phải đi nửa giờ đồng hồ. Nếu như có xe thì đại khái chỉ có ba đến 

năm phút thôi). Khi Ngài rời khỏi tự miếu để trở lại chòi tranh. Lão pháp sư tuổi tác đã 

lớn, đi đường không được nhanh, người khác đi đường nửa giờ đồng hồ, có thể Ngài 

phải đi một giờ rưỡi đồng hồ. Ngài từ từ mà đi, tâm là định. Đi gần đến chòi tranh của 

Ngài, lúc đó trời đã tối rồi, ở trên đường gặp được hai người xuất gia. Người ta buổi 

tối  đi  ra  ngoài  thì  phải  cầm  đèn  lồng,  gặp  Lão  Hòa  thượng  ở  trên  đường,  đột  nhiên 

xem  thấy  Ngài,  họ  hỏi:   “Lão  Hòa  thượng!  Vì  sao  trời  tối  đến  như  vậy  rồi  mà  Ngài 

 không có đèn, Ngài một mình sao mà đi được như vậy?”.  Hư Lão Hòa thượng nghe 

câu  nói  này  rồi,  đột  nhiên  khoảng  không  gian  trước  mắt  tối  đen,  thì  ra  khi  Lão  Hòa 

thượng ra đi là một mảng sáng lạn. Chỗ này cho chúng ta một chứng minh, tâm này 

của chúng ta chỉ cần có thời gian ngắn thanh tịnh, thì liền có cảnh giới không thể nghĩ 

bàn  ngắn  ngủi  hiện  tiền.  Thời  gian  đó  của  Ngài  không  dài,  chúng  ta  dự  đoán  cũng 

chẳng  qua  hơn  một  giờ  đồng  hồ,  một  đến  hai  giờ  đồng  hồ,  khi  Ngài  ra  đi,  vào  thời 

khắc đó vĩnh viễn giữ được thời gian đó. Tại vì sao có thể giữ được vậy? Ngài không 

có ý niệm, trong lòng không có vọng tưởng, không có tạp niệm, cho nên khi rời khỏi 

tự viện, trời vẫn rất sáng, mãi đi thì trời vẫn là đang sáng, không hề xem thấy trời tối. 

Khi  người  khác  vừa  nhắc,  vừa  hỏi  thì  thế  nào?  Phân  biệt,  chấp  trước  liền  hiện  tiền. 

Nếu không có người nhắc lời nói này, Ngài không có cái phân biệt này, không có cái 

chấp trước này, Ngài đang ở trong một thời gian không gian khác, người ta vừa nhắc 

đến thì vừa phân biệt, vừa chấp trước, lập tức liền quay trở lại, trước mắt là một mảng 

tối tăm. Loại thí dụ này, cổ đức có rất nhiều, chúng ta thường xem thấy ở trong điển 

tích. 

Trong lời tựa của "Kinh Lăng Nghiêm Giảng Nghĩa", Pháp sư Viên Anh cũng viết ra 

một câu chuyện của chính mình. Ngài ngồi tĩnh tọa ở trong phòng, tâm rất thanh tịnh, 

vào lúc này vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều không còn, đột nhiên nghĩ đến sự 

việc này cần phải làm, rời khỏi chỗ ngồi liền ra ngoài làm việc. Sau khi đi ra rồi, Ngài 

bỗng nhiên nghĩ:  “Ta làm sao có thể ra được?   Dường như mình không hề mở cửa! ”. 

Ngài  quay  trở  lại  xem  thử,  đẩy  cửa  vào,  cửa  vẫn  cài  trong.  Làm  sao  Ngài  có  thể  ra 

được? Không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, Ngài liền không có chướng ngại. 

Thân là giả, cửa là giả, giả cùng giả thì có gì chướng ngại chứ? Đương nhiên sẽ không 

có chướng ngại. Thế nhưng vừa có phân biệt thì thân là thật, cửa cũng là thật, vậy thì 

liền bị  chướng ngại rồi.  Hai vị  Đại đức này  cách  chúng  ta  không xa, là  Đại đức cận 

đại. Sự việc mà đích thân các Ngài được chứng minh cho chúng ta những gì Phật đã 

nói trên Kinh đều là sự thật, tuyệt đối không phải là hư vọng. Ngày nay chúng ta bị hại 

là do vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. 

Buổi  trưa hôm  nay,  Pháp  sư  Thường  Huệ  của  Trường  Xuân  Bách  Quốc  Hưng  Long 

Tự  gọi  điện  thoại  đến  cho  tôi,  chính  là  lần  trước  Pháp  sư  Minh  Tục  ở  nơi  đây  nói 

chuyện qua với các vị. Bà được sơn thần của Bắc Hàn mời đi, đến biên giới thì bị thần 

hộ pháp của chúng ta cản lại, bà không qua được biên giới. Gần đây, bà đang tinh tấn 

niệm  Phật,  đã  có  hơn  400  ngày  không  ngủ.  Bà  ngày  đêm  niệm  Phật,  hơn  400  ngày 

- 34 - 

không ngủ nghỉ mà tinh thần vẫn tràn đầy. Tôi nghe giọng nói của bà trong điện thoại 

rất mạnh mẽ. Bà hy vọng tôi đến thăm Đông Bắc. Tôi nói:  “Tôi từ rất lâu đã có cái 

 nguyện  này,  hiện  tại  duyên  chưa  chín  muồi,  năm  tới  có  lẽ  có  thể  đi  thăm  bà”.   Tôi 

không có cách gì đi, bà liền muốn đến thăm tôi. Tôi nói:  “Hoan nghênh, hoan nghênh 

 các vị đến Singapore!”,  cho đồng tu chúng ta một kiến chứng. Bà năm nay 65 tuổi, tại 

vì sao có thể hơn 400 ngày không ngủ nghỉ mà tinh thần vẫn tràn đầy đến như vậy? 

Chúng ta ở đây xem thấy cư sĩ Hứa Triết, tôi xem thấy bà còn kỳ khôi hơn cư sĩ Hứa 

Triết, để chúng ta xem thấy họ tu hành như thế nào. Giáo học Phật pháp, tam chuyển 

pháp luân, chúng ta muốn tìm những người này đến, vì chúng ta làm chứng chuyển, bà 

đến  làm  chứng  minh  cho  chúng  ta.  Chúng  ta  ở  trên  Kinh  xem  thấy  phương  pháp  lý 

luận, đích thực là có người y theo phương pháp lý luận này chân thật làm đến được. 

Việc này có thể giả sao? Đây mới chân thật gọi là tự tại. Mỗi ngày ăn cơm một bữa, 

buổi  tối  không  ngủ  nghỉ  mà  tinh  thần  vẫn  tràn  đầy,  không  có  nguyên  nhân  gì  khác, 

chính là không có tạp niệm, không hề nghĩ đến  "ta" . 

Vì  sao  bạn  có  thể  mệt?  Làm  việc  mới  chỉ  mấy  giờ  đồng  hồ,  bạn  vừa  nghĩ:   “Không 

 được rồi! Làm thời gian dài như vậy, mệt quá” , thì lập tức liền mệt. Nếu như quên mất 

thời gian thì bạn sẽ không mệt, không có quan niệm về thời gian. Bạn thấy cư sĩ Hứa 

Triết, bà ưa thích đọc sách, khi xem thấy sách thì ưa thích đọc, có lúc buổi tối quên đi 

ngủ nghỉ, bà thường đọc đến hai - ba giờ mới nghỉ ngơi, sáng vẫn cứ dậy rất sớm. Bạn 

liền biết được thời gian ngủ nghỉ của bà cũng rất ít, thời gian đọc sách của bà dài, thời 

gian  làm  việc  dài,  không  có  nguyên  nhân  gì  khác,  dùng  một  câu  phổ  thông  để  nói: 

 “Quên ta!”.   "Ta"  quên mất rồi thì liền vào cảnh giới này. Chúng ta không cách gì làm 

được. Chúng ta khởi tâm động niệm chấp trước có cái ta, chấp trước kiên cố, không 

đem cái ta buông bỏ, không đem cái ta quên đi, cho nên chúng ta làm không được. 

Tập 166 

Các đồng tu! Chúng ta phải chân thật tinh tấn, nếu muốn đạt được chỗ tốt lợi ích chân 

thật thù thắng của Phật pháp, nhất định phải quên ta. Quên ta bắt đầu làm từ chỗ nào? 

Đại Thừa thì phương tiện hơn so với Tiểu Thừa, Đại Thừa Phật dạy chúng ta đem ý 

niệm chuyển đổi lại. Trước khi chưa chuyển, mỗi niệm là vì ta, khởi tâm động niệm 

quyết định ta là đệ nhất. Hiện tại Phật dạy chúng ta, đem ý niệm chuyển đổi lại, khởi 

tâm  động  niệm  đều  nghĩ  đến  chúng  sanh,  quyết  không  nghĩ  chính  mình,  đem  tất  cả 

chúng sanh xếp ở vị trí thứ nhất, ta đến thế gian này chính là để phục vụ tất cả chúng 

sanh, vì tất cả chúng sanh phục vụ, không phải là vì ta, ta nhất định là người phục vụ, 

chỉ  tận  nghĩa  vụ  không  hưởng  thụ  quyền  lợi,  hưởng  thụ  quyền  lợi  chính  là  có   "ta" , 

quyết không hưởng thụ quyền lợi, chỉ tận nghĩa vụ. 

Cư sĩ Hứa Triết làm được, bà khởi tâm động niệm từ trước đến giờ chưa từng vì chính 

mình, mà đều là vì một số người khổ nạn mà lo nghĩ, bà cả đời vì người già phục vụ, 

vì người bệnh phục vụ, vì người nghèo cùng khổ nạn phục vụ, từ trước đến giờ chưa 

từng có ý niệm vì chính mình. Các bạn xem thấy bà ăn, bà mặc, ăn rau xanh, không có 

dầu  muối,  người  thông  thường  chúng  ta  có  chịu  nổi  không?  Thân  thể  của  bà  khỏe 

mạnh  như  vậy,  tất  cả  phối  liệu  bà  đều  không  dùng  đến,  ngay  đến  dầu,  muối,  nước 

tương, giấm đều đoạn tuyệt, bà hoàn toàn ăn rau xanh, nhiều nhất là nấu qua nước sôi, 

không có mùi vị. Bà một ngày ăn một bữa. Quần áo của bà là nhặt từ thùng rác mà có. 

- 35 - 

Hôm đó cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà:  “Vì sao bà không may một bộ đồ mới?   Tại vì 

 sao phải nhặt trong thùng rác?”.  Các vị đã nghe trả lời của bà, bà thường ở chung với 

người nghèo, ngày ngày giúp những người nghèo này,  “ta cần phải trải qua đời sống 

 giống như người nghèo vậy!”.  Đây là vì người cùng khổ mà phục vụ. Bạn mặc một bộ 

đồ mới, đời sống của bạn dồi dào hơn người khác, bạn tiếp cận với họ, thì họ sẽ không 

bằng lòng tiếp cận bạn. Bà vì chúng ta làm thị hiện, là thị hiện của Phật Bồ Tát. Đây là 

giáo huấn chân thật, giáo huấn trí tuệ chân thật. Chúng ta xem thấy đời sống của bà, 

thấy hình tượng của bà, thì phải nên giác ngộ. Người thế gian thông thường lơ là qua 

loa, không thấy  được biểu pháp. Tôi thấy được chỗ diệu của bà, cho nên tôi tán thán 

bà  là  người  phú  quý  chân  thật  của  thế  gian,  chân  thật  giàu  sang.  Bà  giàu  ở  chỗ  nào 

vậy? Giàu ở chỗ đời sống của bà không thiếu kém, nhu cầu đời sống không thiếu đó 

chính là giàu có, đời sống được rất an vui. Bà quý ở chỗ nào vậy? Đạt được tôn kính 

tán thán của đại chúng xã hội, đây là quý, tuyệt nhiên không phải phú quý của thế tục. 

Phú quý thế tục thì có tiền là phú, có địa vị là quý, bà không có tiền tài, bà cũng không 

có địa vị, phú quý của bà là phú quý chân thật. Phú quý của người thế gian là giả, vì 

sao vậy? Khi tiền tài của họ, địa vị của họ tiêu mất rồi thì không có người qua lại với 

họ. Không như cư sĩ Hứa, phàm hễ qua lại với bà, đó đều là thật tâm, đều là có thành 

ý, quyết định không phải hư ngụy. 

Cho nên, phải biết được quang minh là tự tánh vốn đủ. Thế giới Phật như vậy, thế giới 

của chúng ta, từ trên lý luận mà nói, cũng phải nên như vậy. Quang minh bị mất đi, 

thực tế mà nói là bởi vì vọng tưởng, phân biệt, chấp trước (ở trong Phật pháp gọi là 

kiến tư, vô minh) che mất, chỉ cần đem thứ này trừ bỏ đi, quang minh của tự tánh lập 

tức liền hồi phục. 

 “Lệ”  là quang lệ, hoa lệ. 

 "Hình sắc thù đặc", "hình"  là hình trạng,  "sắc"  là nhan sắc. Hình trạng và sắc thái của 

tất cả vạn vật đều rất hoa lệ. Chúng ta ở trên lý luận mà suy tưởng, đương nhiên không 

cách gì hoàn toàn tiếp cận sự thật, ít nhiều có thể có được một ít tiếp cận. Đây là tâm 

tư của chúng sanh mười pháp giới không như nhau, nhân duyên quả báo không đồng 

nhau.  Cư  dân  trong  Phật  quốc  độ  này,  hết  thảy  người  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương,  cư  dân  của  Thế  giới  Cực  Lạc  tâm  địa  thanh  tịnh  lương  thiện,  quả  báo  cảm 

được đương nhiên là thù thắng. 

 "Cùng vi cực diệu, vô năng xưng lượng" . Tốt đẹp ở chỗ này, nói không hết lời. Tóm 

lại mà nói, họ ở bên đó cho dù cực kỳ vi tế, chúng ta nói nhỏ đến không tính kể, đều 

tương ưng với tánh đức, đều không có chướng ngại, cho nên là  "cùng tận vi diệu chi 

 cực" . Cổ đức nói ở trong chú giải, tất cả hình tướng này đều từ tâm thanh tịnh hiển lộ 

ra, từ chân tâm tự tánh lưu lộ ra. Lời nói này là chính xác. Thế giới của chúng ta ngày 

nay, mọi người đều biết, địa cầu đã bị ô nhiễm nghiêm trọng, hoàn cảnh sinh thái tự 

nhiên bị phá hoại. Đây là gì vậy? Văn minh vật chất khoa học ngày nay đã mang đến 

tác dụng phụ. Chúng ta hưởng thụ một chút khoa học kỹ thuật này, bạn phải biết cái 

giá  mà  ta  phải  trả  là  quá  lớn.  Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  mới  biết  được  cái  được 

không bằng mất, cái chúng ta thu được thì cực kỳ nhỏ, tổn hại đối với chúng ta thì quá 

nghiêm trọng, người chân thật có trí tuệ thì không làm việc như vậy. 

- 36 - 

Từ ngay chỗ này tôi muốn nói với các bạn, những khoa học kỹ thuật ngày nay, người 

Trung Quốc có từ chỗ này mà khởi lên ý niệm hay không? Có, đã có từ thời triều Hán. 

Chúng ta xem thấy ở trên sách sử, thời Đại Vương Mãn đã có người nghĩ đến học phi 

hành, chính là hiện tại gọi là dù lượn, máy bay dù lượn. Thời đại Tam Quốc ghi chép 

được  rất  rõ  ràng,  Gia  Cát  Lượng  phát  minh  ra  trâu  gỗ  ngựa  nước,  cơ  khí  hóa  vận 

chuyển. Vì sao người Trung Quốc, đối với những khoa học kỹ thuật này không truyền 

lại cho đời sau mà lại đem nó hủy đi? Chúng ta hiện tại liền rõ, nếu như chúng ta ở 

trong hai ngàn năm trước đã phát minh ra khoa học kỹ thuật, thì hiện tại thế giới sớm 

đã  không  còn,  sớm  đã  hủy  diệt  mất.  Khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển  đến  một  trình  độ 

tương đối, kết quả là thế giới sẽ hủy diệt, trong thánh Kinh của người nước ngoài gọi 

là ngày tàn của thế giới. Ngày tàn của thế giới là lúc nào? Khi khoa học kỹ thuật đạt 

đến đỉnh cao chính là ngày tàn của thế giới. Người Trung Quốc có trí tuệ, không hy 

vọng ngày tàn của thế giới sớm hiện tiền, cho nên người xưa chúng ta không làm việc 

này,  ngày  tàn  của  thế  giới  người  nước  ngoài  làm.  Do  đây  có  thể  biết,  đây  là  trí  tuệ 

chân thật. Khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm phải có trách nhiệm đối với lịch sử, 

phải gánh lấy trách nhiệm an nguy đối với hết thảy xã hội. Người nước ngoài không có 

quan  niệm  này,  chúng  ta  thì  có.  Từ  ngay  chỗ  này  chúng  ta  chân  thật  thể  hội  được 

người xưa Trung Quốc thông minh, chân thật có trí tuệ, cho nên chúng ta có tiền đồ, tổ 

tông tích lũy công đức quá dày nên nhất định có hậu báo. 

Trung Quốc mấy trăm năm gần đây bị rất nhiều khổ nạn là do nguyên nhân gì? Trái 

ngược lại với giáo huấn của tổ tông, nên mới bị khổ nạn. Trái ngược với giáo huấn của 

Phật  Bồ  Tát, bạn  không  tin tưởng  nên  làm  những  việc trái  ngược,  tạo  tác  tội  nghiệp 

cảm được ác báo, nhân tố chính là như vậy! Tổ tông chúng ta đều là dạy chúng ta tu 

thiện tích đức, giáo huấn của Phật Đà thì càng chu đáo, càng cẩn mật, đều không ngoài 

dạy chúng ta tu từ căn bản. Căn bản là gì? Ngay chỗ khởi tâm động niệm, đây là căn 

bản. Một người nhất định phải giữ tâm thiện, phải đầy đủ thiện niệm, thiện hạnh. Tiêu 

chuẩn  của  thiện  ác  nhà  Nho  có,  nhà  Nho  là  luân  thường  bát  đức,  đây  là  tiêu  chuẩn 

thiện ác của nhà Nho. Tiêu chuẩn của Phật pháp là năm giới mười thiện. Thánh nhân 

dạy người đều rất là đơn giản rõ ràng, dễ dàng nhớ, dễ dàng học. Nếu như chúng ta 

không tin, không chịu nỗ lực học tập, cái khổ nạn này chính mình phải gánh chịu. 

Cho nên, thế giới Phật (thông thường trên Kinh Đại Thừa gọi là Pháp Giới Nhất Chân) 

cùng  mười  pháp giới  không như nhau. Pháp  Giới  Nhất Chân do  tâm  thanh  tịnh biến 

hiện  ra,  còn  trong  mười  pháp  giới  tâm  đều  không  thanh  tịnh,  thế  nhưng  mười  pháp 

giới khác biệt rất to, rất lớn. Nếu như bạn tỉ mỉ mà quán sát, hiện tại bạn có thể thấy ra 

được  pháp  giới  người,  pháp  giới  súc  sanh,  còn  các  cõi  khác  thì  bạn  không  thấy  ra 

được. Tuy là bạn không thấy được, nhưng có lúc ở trong mộng sẽ xuất hiện cảnh giới 

này, bạn mộng thấy thiên thần, mộng thấy địa ngục, mộng thấy ngạ quỷ, bạn cảm thấy 

hoàn cảnh đời sống đó rất khủng khiếp. Những hoàn cảnh đó chúng ta tạm thời không 

nói, chúng ta quán sát hoàn cảnh đời sống của súc sanh và hoàn cảnh đời sống của con 

người làm một sự so sánh tỉ mỉ, ở trong đây bạn sẽ không khó phát hiện ra. Cảnh tùy 

tâm chuyển, đạo lý và chân tướng sự thật này, chúng ta cùng tỉ mỉ mà quán sát. Hoàn 

cảnh đời sống của súc sanh, y báo của chúng là tùy theo chánh báo chuyển, biến hiện 

ra. Có thể từ chỗ này mà thể hội, chúng ta có thể dẫn ra mở rộng, biết được pháp giới 

trời so với pháp giới người thù thắng. Người Trời Dục Giới xem thấy chúng sanh cõi 

người chúng ta cũng giống như bạn xem thấy súc sanh vậy. Chúng ta ở nơi đây xây 

- 37 - 

một tòa nhà cao đã cảm thấy rất là cừ khôi, thế nhưng họ xem thấy đó chỉ là một tổ 

kiến. Đích thực là như vậy. Bạn xem người Trời Đao Lợi, một ngày của Trời Đao Lợi 

là nhân gian chúng ta 100 năm. Người Trời Đao Lợi xem thấy nhân gian chúng ta thọ 

mạng dài bao lâu? Thọ mạng của chúng ta dài 100 năm thì Trời Đao Lợi chỉ mới một 

ngày.  Số  lượng  người  không  sống  được  đến  100  tuổi  thì  quá  nhiều, người  Trời  Đao 

Lợi xem thấy chúng ta thật đáng thương, thọ mạng ngắn như vậy, chỉ mấy giờ đồng hồ 

thì không thấy. Nếu như lên đến Trời Đâu Suất của Bồ Tát Di Lặc thì càng cao, một 

ngày  của  Trời  Đâu  Suất  là  nhân  gian  chúng  ta  400  năm.  Họ  xem  thấy  những  chúng 

sanh này của chúng ta làm sao mà không đáng thương? Trời Hóa Lạc, Trời Tha Hóa 

Tự  Tại  thì  càng  không  cần  phải  nói,  hướng  lên  trên  còn  có  sơ  thiền,  nhị  thiền,  tam 

thiền, tứ thiền, tầng trên thù thắng hơn tầng dưới. 

Các vị phải nên biết, tại vì sao có thể sanh thiên? Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, 

họ  ở  cõi  người  cả  đời  đã  tu  thượng  phẩm  mười  thiện  nên  sanh  đến  Trời  Đao  Lợi, 

người  không  tu  thiện  thì  làm  sao  được?  Trời  Đao  Lợi  hướng  lên  trên  mà  đi,  thượng 

phẩm  mười  thiện  còn  phải  thêm  vào  sức  định.  Sức  định  này  là  tâm  thanh  tịnh,  định 

này  tuyệt  nhiên  không phải tu  thành. Trên  Dục  Giới có bốn tầng:  Dạ Ma, Đâu  Suất, 

Hóa Lạc, Tha Hóa Tự Tại Thiên. Bốn tầng này nhà Phật gọi là  "chưa  đến định" , họ 

đích thực là có định, thế nhưng công phu định chưa đủ, tuyệt nhiên chưa tu được viên 

mãn.  Nếu  như  sức  định  tu  được  viên  mãn  rồi,  họ  liền  đi  đến  Trời  Sắc  Giới,  họ  liền 

không ở Dục Giới. Sự việc này cũng không dễ gì thể hội được. Giả như chúng ta dùng 

cách thi cử của trường học cho điểm số để làm thí dụ, các vị sẽ dễ hiểu một chút. Thí 

dụ nói thành tích thông thường là 60 điểm thì đạt chuẩn, tu định có 60 điểm mới có thể 

đến được sơ thiền, thành tích của họ chỉ có 20 điểm, chỉ có 30 điểm, 40 điểm, 50 điểm, 

đều không đạt chuẩn, họ liền rơi vào đâu? Rơi vào Trời Dạ Ma, Trời Đâu Suất, Trời 

Hóa Lạc, Trời Tha Hóa Tự Tại, vì không đạt chuẩn. Nếu đạt chuẩn chính là sơ thiền, 

sơ thiền thì 60 điểm, nhị thiền thì 70 điểm, tam thiền thì 80 điểm, tứ thiền 90 điểm, thí 

dụ như vậy thì các vị tương đối dễ hiểu một chút. 

Sức định có cạn sâu không như nhau, cho nên chánh báo của họ không tương đồng, 

thân thể chánh báo cao to, trên thân người trời đều có ánh sáng, không chỉ có ánh sáng 

mà  còn  có  mùi  hương, hương  quang  trang  nghiêm.  Trong  tâm  người  phàm  chúng ta 

không thanh tịnh, cho nên không có ánh sáng, mùi vị rất khó ngửi. Tại vì sao mùi vị 

khó ngửi vậy? Mùi vị này là mùi vị của ô nhiễm. Vừa rồi mới nói, chân tâm của chúng 

ta đều là tốt, không hề khác gì với chư Phật, trong tâm của Phật đựng hương thơm, cho 

nên phát ra rất là dễ ngửi, trong tâm chúng ta thì đựng rác rưởi, cho nên mùi vị rất khó 

ngửi. Sau khi bạn giác ngộ, không còn đựng rác vào trong tâm nữa, phải đem rác rưởi 

ở trong tâm chúng ta trừ bỏ đi. Rác rưởi là gì? Tham-sân-si-mạn, danh vọng lợi dưỡng, 

năm dục sáu trần, tự tư tự lợi, là những thứ xấu này. Chư Phật Bồ Tát không cần rác 

rưởi, chúng ta lại đem nó xem thành bảo bối, chấp trước kiên cố không chịu buông xả, 

bạn nói xem còn có cách nào không? Đây là tuyệt đại sai lầm, cho nên chúng ta cảm 

được thế giới này rất không tốt. 

Vào  thời  xưa,  có  Thánh  Hiền  nhân  giáo  hóa,  còn  có  không  ít  người  tiếp  nhận  giáo 

huấn của Thánh Hiền nhân, nỗ lực đoạn ác tu thiện, cho nên vào lúc đó hoàn cảnh y 

báo  vẫn  còn rất tốt,  lòng người  hậu đạo, lương thiện. Hiện tại càng  là quốc gia phát 

triển, càng là đô thị văn minh thì lại càng dơ bẩn, ô nhiễm. Một số bộ lạc thôn trang 

- 38 - 

còn nguyên thủy chưa khai hóa còn có thể giữ được vẻ đẹp của tự nhiên, những nơi đó 

tuy rất là lạc hậu, thế nhưng lòng người thuần phát, hoàn cảnh đời sống của họ là thiên 

chân, khi chúng ta đi thăm viếng tiếp xúc, cảm thấy rất là đáng yêu. Từ ngay chỗ này, 

chúng ta dần dần hiểu ra, giác ngộ rồi. Phật ở trên Kinh giảng những đạo lý này, chúng 

ta có thể hiểu, có thể thể hội được, hoàn cảnh đời sống vật chất của cõi nước Phật đích 

thực là tự nhiên của tánh đức lưu lộ ra. Người xưa nói:  "Nhất nhất giai thị viên minh 

 cụ đức" . Viên là viên mãn, quang là quang minh, đều là tánh đức tự nhiên lưu lộ ra. 

Cho nên, Phật vì chúng ta giới thiệu ở trên Kinh, ở nơi đó mọi thứ đều là chân thường, 

chân thường thường trụ không thay đổi, thọ vĩnh viễn là lộc, quyết không phải là rơi 

rụng,  quyết  không  phải  là  khô  cứng,  cũng  không  cần  phải  có  người  đi  chăm  sóc. 

Những sự việc này nói với chúng ta, chúng ta đều cảm thấy rất không thể nghĩ bàn, thế 

nhưng  phải  chân  thật  thể  hội  được  tánh  đức  lưu  lộ  ra  thì  bạn sẽ  không  khó  mà  lãnh 

ngộ. 

Phật ở trên "Kinh Lăng Nghiêm" thường hay nói với chúng ta  "thường trụ chân tâm" . 

Câu  nói này  quan  trọng. Thường  trụ, vĩnh  hằng  bất  biến  thì  gọi  là  thường. Thế  gian 

này  của  chúng  ta  là  vô  thường,  cõi  nước  chư  Phật  là  chân  thường,  thật,  không  giả, 

thường, không thay đổi. Người của Thế giới Tây Phương đều vô lượng thọ, dung mạo 

của người Thế giới Tây Phương vĩnh viễn không thể thay đổi. Không như thế gian này 

của  chúng  ta, con  người  chúng  ta  ngày  một  càng già  yếu  hơn,  có  thay  đổi,  Thế  giới 

Tây Phương Cực Lạc không thay đổi. Khi vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc là hóa sanh, quyết không phải sanh đến đó là đứa bé từ từ mà lớn lên, nếu như vậy 

thì  xong  rồi,  thì  có  thể  thay  đổi  rồi.  Bất  cứ  vật  nào,  động,  thực  vật  ở  Thế  giới  Tây 

Phương  đều  không  có  sanh-lão-bệnh-tử,  không  có  sanh-trụ-dị-diệt,  thế  giới  cũng 

không  có  thành-trụ-hoại-không,  điều  này  không  thể  nghĩ  bàn. Tại  vì  sao  vậy?  Từ  tự 

tánh biến hiện ra. Ở bên đó trong nhà Phật gọi là  "pháp tánh độ" , những cõi nước này 

trong mười pháp giới gọi là  "pháp tướng độ" . Tướng sẽ đổi, còn tánh không biến đổi. 

Tâm người ở bên đó là thường trụ chân tâm, cho nên cảnh giới biến ra là thường trụ 

Tịnh Độ. Lòng người của chúng ta ở bên đây sát na sát na đang thay đổi, một ngày từ 

sớm đến tối nghĩ tưởng xằng bậy, niệm trước diệt, niệm sau liền sanh, vọng niệm mãi 

mãi không ngừng, cảm thọ của chúng ta là hoàn cảnh như thế này. Trong đây đều có 

đạo lý, đạo lý chân thật, chúng ta luôn phải làm cho rõ ràng, luôn phải làm cho minh 

bạch. Vì sao vậy? Nếu không rõ ràng, không tường tận đạo lý thì bạn không cách gì 

tin tưởng, luôn là có nghi hoặc. 

Phật  vì  chúng  ta  giảng  Kinh  nói pháp 49 năm,  mục  đích là  giúp  chúng  ta đoạn nghi 

sanh tín, tin tưởng chính mình có Phật tánh, tin tưởng chính mình vốn dĩ là Phật. Phật 

49 năm vì chúng ta giảng Kinh nói pháp cũng không ngoài mục đích nhằm tiết lộ cho 

chúng ta cái tin tức này. Chúng ta chân thật làm cho rõ ràng tường tận rồi, tin tưởng 

chính mình, sau đó làm thế nào quay đầu. Quay đầu là bờ. Chúng ta quay đầu từ chỗ 

nào?  Trước  tiên  từ  ba  ác  đạo  quay  đầu,  đây  là  Phật  dạy  cho  chúng  ta  giai  đoạn  thứ 

nhất.  Sau  đó  từ  sáu  cõi  quay  đầu  lại.  Sau  cùng  dạy  cho  chúng  ta  từ  mười  pháp  giới 

quay đầu lại, vậy thì làm Phật rồi, chúng ta mới quay về đến Pháp Giới Nhất Chân. Ba 

lần quay đầu, quay đầu là bờ. Có một số người nói ba lần quá phiền não, thời gian quá 

dài, chúng ta không đợi kịp. Nếu bạn không đợi kịp, vậy thì pháp môn này, bộ Kinh 

này chính là dạy bạn một lần thì quay đầu, tổng quay đầu, không cần trải qua ba lần. 

Đây là sự thù thắng của Tịnh tông. Pháp môn này do A Di Đà Phật đề xướng, A Di Đà 

- 39 - 

Phật khai mở ra. Ngài khai mở pháp môn này có phải là thật không? Nếu không giống 

với chư Phật đã nói, pháp môn mà chư Phật dạy người là ba lần quay đầu, Ngài dạy 

một lần thì làm xong rồi, cho nên pháp môn này gọi là pháp môn khó tin, thế nhưng nó 

đích thực có lý luận căn cứ. Đạo lý này là gì? Phật ở trên Kinh luận thường hay nói: 

 "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" , chính là căn cứ vào đạo lý này. Nếu như bạn ngày 

ngày  nghĩ  Phật,  ngày  ngày  niệm  Phật,  Đại  Thế  Chí  Bồ  Tát  đã  nói:   "Ức  Phật  niệm 

 Phật,  hiện  tiền  tương  lai,  tất  định  kiến  Phật" .  Kiến  Phật  chính  là  làm  Phật.  Căn  cứ 

chính là đạo lý này. Các bạn đồng tu nhất định phải biết, chúng ta nghĩ cái gì thì biến 

ra cảnh giới đó. Tu hành của nhà Phật rất xem trọng quán tưởng. Quán tưởng là pháp 

môn  tổng  trì  tu  học  của  nhà  Phật,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều  không  rời  khỏi 

quán tưởng. Bạn nghĩ cái gì liền hiện cái đó, đều là ở trong một niệm. Tưởng cái thân 

này  là  ta,  bạn  liền  chắc  chắn  không  thoát  khỏi  thân  luân  hồi.  Sự  việc  này  thì  phiền 

phức. Cho nên, các bạn nghĩ trời thì sanh thiên. Có rất nhiều tôn giáo niệm trời trong 

sáu niệm của nhà Phật. Họ nghĩ thần, họ kính thần, kính Thượng Đế, nghĩ Thượng Đế 

thì tương lai họ sẽ sanh thiên. 

Ấn Độ có rất nhiều tôn giáo, họ niệm Đại Phạm Thiên thì sanh Đại Phạm Thiên. Trời 

có rất nhiều tầng thứ, nghĩ cõi trời nào thì họ sanh cõi trời đó. Ở trong nhà Phật chúng 

ta, học phái Pháp Tướng Duy Thức nghĩ đến Trời Đâu Suất, nghĩ đến Bồ Tát Di Lặc, 

tương  lai  vãng  sanh  đến  Nội  viện  Đâu  Suất.  Đây  chẳng  phải  là  đang  nói  rõ   "tất  cả 

 pháp  từ  tâm  tưởng  sanh"  hay  sao?  Nếu  như  chúng  ta  muốn   “tài,  sắc,  danh,  thực, 

 thùy”  thì phiền phức rồi, nghĩ đến thứ này thì tâm tham liền hiện tiền, tham sân si hiện 

tiền. Nghĩ đến  “tài, sắc, danh, thực, thùy”  là tham sân si. Tham sân si quả báo ở đâu 

vậy? Địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh! Tràn đầy trong não của họ là những ý niệm này, họ 

chính là chúng sanh của ba đường, tương lai thọ mạng đến rồi, đời sau họ đi đến nơi 

nào? Đi đến ba đường ác. Bạn nói xem, thật là đáng sợ đến như vậy. Chư Phật Bồ Tát 

thị hiện cho chúng ta đều là viễn ly hưởng thụ năm dục sáu trần, buông xả danh vọng 

lợi dưỡng, quyết không tham trước, hiện thân nói pháp, làm tấm gương cho chúng ta 

xem. 

Chúng ta xem qua các tôn giáo khác, họ là giáo chủ sáng giáo, họ là những người tu 

hành trong tôn giáo, là sứ giả của thần, thị hiện ra cùng chư Phật Bồ Tát của nhà Phật, 

A La Hán gần như không khác chút nào, họ đều có thể buông xả danh vọng lợi dưỡng, 

đều có thể buông xả năm dục sáu trần, cho nên đời sống của họ cũng trải qua được rất 

thanh  khổ,  trong  Thiên  Chúa  giáo  và  Ki-Tô  giáo  gọi  là   "thần  bần" .  Như  thế  nào  là 

thần bần? Cư sĩ Hứa Triết đã thị hiện ra cho chúng ta thấy  "thần bần" , đời sống vật 

chất  của  bà  rất  thanh  khổ,  nhưng  đời  sống  tinh  thần  thì  rất  an  vui.  Ở  trong  lịch  sử 

Trung Quốc có ghi chép, học trò của Khổng Lão Phu Tử là Nhan Hồi trải qua đời sống 

cũng là thần bần. Những đại Thánh đại Hiền này làm ra tấm gương cho chúng ta, chắc 

chắn là tấm gương tốt. 

Bạn phải nên biết tông chỉ giáo học của Phật pháp là dạy chúng ta lìa khổ được vui. 

Hai chữ khổ vui này người nhận biết không nhiều, người thông thường cho rằng cái gì 

là  vui?  Mỗi  ngày  có  hưởng  thụ  năm  dục  sáu  trần, đây  gọi  là vui, nếu  như không  có 

hưởng  thụ  năm  dục  sáu  trần  thì  không  vui.  Đây  là  tư  tưởng  sai  lầm  của  phàm  phu, 

không phải kiến giải của Thánh Hiền nhân. Thánh Hiền nhân thấy được rõ ràng. Bạn 

hiện tại mỗi ngày thọ khoái lạc của năm dục sáu trần, bạn có thể hưởng thụ được mấy 

- 40 - 

ngày?  Cái  vui  này  bạn hưởng thụ xong  rồi thì làm  sao? Cái  vui này  hưởng xong  rồi 

liền đọa vào trong ba đường chịu khổ. Cái vui này là giả không phải là thật, thọ mạng 

của bạn ở thế gian này rất ngắn ngủi, bạn hưởng phước có thể hưởng được mấy ngày? 

Một  năm  360  ngày,  tính  bạn  sống  đến  100  tuổi  cũng  chẳng  qua  là  ba  vạn  sáu  ngàn 

ngày. Bạn nhất định phải giác ngộ. Ba vạn sáu ngàn ngày, trừ mỗi ngày đi ngủ hết tám 

giờ đồng hồ ra là đã trừ mất đi một phần ba rồi; nếu bạn ăn cơm, nếu bạn làm việc thì 

lại trừ đi một phần ba nữa, lưu lại thời gian chân thật có thể hưởng lạc quá ít, không 

đáng kể! Nếu bạn muốn được hưởng thụ này, tương lai gặp phải nhiều kiếp luân hồi 

khổ báo, được không bằng mất, một chút thọ dụng của năm dục sáu trần này, bạn phải 

bỏ ra cái giá quá đắc. Phàm hễ người có đầu óc rõ ràng một chút, tỉ mỉ mà tính xem cái 

sổ này, quyết không làm cái việc khờ này. 

Ngày trước đi học, mục đích của người đi học là gì? Rõ lý. Mong muốn của người đi 

học  là  hiểu  rõ  những  đạo  lý  này,  hiểu  rõ  chân  tướng  sự  thật, sau  đó  mới  có  thể  cầu 

được phước báo chân thật vĩnh hằng của chính mình. Đây là người đi học rõ lý. Người 

hiện đại không đọc sách Thánh Hiền, họ đọc sách gì vậy? Đọc sách yêu ma quỷ quái. 

Sách của yêu ma quỷ quái nội dung là gì? Tăng thêm tham-sân-si của bạn, tăng thêm 

tà tri tà kiến của bạn. Sách của yêu ma quỷ quái không tiếp nhận giáo huấn của Thánh 

Hiền nhân, mà tiếp nhận giáo huấn của yêu ma quỷ quái, một người tương đối tốt thì 

lại biến thành yêu ma quỷ quái. Quả báo của yêu ma quỷ quái là ở ba đường ác, không 

ở cõi người. Cho nên vừa mất thân người, có được lại thân người thì quá khó, vô cùng 

khó. Những sự thật này chúng ta đều cần phải rõ ràng, cần phải hiểu rõ. 

Văn tự ngôn ngữ trong Kinh tuy không nhiều, nhưng nghĩa lý cảnh giới không có cùng 

tận, may mà ở trong đại Kinh, nơi nơi đều có giới thiệu. Đây là giáo học từ bi của Phật 

không ngừng lặp  lại,  làm  sâu  thêm  ấn  tượng  của  chúng  ta, để  chúng  ta  mỗi  giờ  mỗi 

phút có thể nghĩ đến được, có thể nhớ đến được, chuyển biến cảnh giới của chúng ta. 

Chúng ta không sợ lặp lại, lặp lại càng nhiều càng tốt. 

 "Vô  năng  xưng  lượng" ,   đây  là  nói  y  chánh  trang  nghiêm  của  Thế  giới  Tây  Phương 

Cực Lạc, nói không cùng tận. Phía sau nêu lên mấy thí dụ:  "Kỳ chư chúng sanh, tuy cụ 

 thiên nhãn" . Câu  "kỳ chư chúng sanh"  là nói người của Thế giới Cực Lạc, người của 

Thế giới Cực Lạc sanh ở trong hoàn cảnh đó, muốn đem cái hoàn cảnh đó miêu tả giới 

thiệu tường tận với bạn, họ cũng làm không được.  "Tuy cụ thiên nhãn" , thiên nhãn của 

người Thế giới Tây Phương thật không ai bằng, không phải người thông thường có thể 

so sánh, thiên nhãn của họ gần như là không khác gì với Phật. Chúng ta đọc được ở 

trên  Kinh:   "Thiên  nhãn  đồng  thị,  thiên  nhĩ  triệt  thính" ,  phạm  vi  đó  là  tận  hư  không, 

khắp pháp giới. Lấy cái năng lực như vậy, nếu muốn biện biệt vạn sự, vạn vật của Thế 

giới  Tây  Phương,  hình  trạng,  màu  sắc,  ánh  sáng,  tướng  trạng,  danh  tự,  số  mục  đều 

không đạt được, nói không cùng tận. Lời nói này chúng ta có thể tin tưởng, vì sao vậy? 

Chúng ta không cần nói gì khác, các vị người Singapore ở tại Singapore này, hôm nay 

tôi muốn hỏi các vị:  “Tất cả người sự vật trong nơi nhỏ của Singapore này, các vị có 

 thể  giới  thiệu  cho  tôi  một  cách  rõ  ràng  hay  không?”.  Bạn  cũng  không  nói  được  rõ 

ràng. Chỉ là một nơi nhỏ thế này, chúng ta đều không cách gì nói được rõ ràng, không 

cách gì phân biệt được. Chúng ta đến vườn động vật, đến vườn thực vật xem, có rất 

nhiều tên của động thực vật chúng ta không thể nêu ra được, còn phải tìm chuyên gia 

đến để giới thiệu. Vậy đương nhiên người của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, trí tuệ, 

- 41 - 

thần thông, đức năng của họ có thể nói đều là tiếp cận viên mãn, nhưng Thế giới Cực 

Lạc là từ ngay trong tự tánh Di Đà viên mãn lưu lộ ra, nên họ không có năng lực giới 

thiệu. Việc này chúng ta tin tưởng! Họ tuy là được oai thần bổn nguyện của A Di Đà 

Phật gia trì, trí tuệ, thần thông, đức năng gần giống với Phật, thế nhưng họ tuyệt nhiên 

chưa thành Phật, cho nên họ cũng chỉ có thể giới thiệu được một bộ phận, không cách 

gì hoàn toàn giới thiệu ra hết cho chúng ta. 

 "Cập  tổng  tuyên  thuyết  giả,  bất  thủ  chánh  giác" , đây  là  A Di  Đà Phật  ở  chỗ  này  đã 

phát ra bi nguyện, vì chúng ta nói rõ những chân tướng sự thật này. 

Hôm nay thời gian hết rồi, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật. 

Tập 167 

Nguyện thứ bốn mươi:"Vô Lượng Sắc Thọ Nguyện" 

Kinh văn: “Ngã tác Phật thời, quốc trung vô lượng sắc thọ, cao hoặc bách thiên do 

tuần, đạo tràng thọ cao, tứ bách vạn lý. Chư Bồ Tát trung, tuy hữu thiện căn liệt 

giả, diệc năng liễu tri.” 

Từ nguyện thứ 37 đến nguyện thứ 43 đều là nói y báo trang nghiêm của Thế giới Tây 

Phương. Y báo chính là môi trường cư trú, môi trường sống, môi trường học tập, trong 

tập quán của người Trung Quốc thường nói là phong thủy. 

Chúng  ta  từ  trong  đoạn  nguyện  văn  này  thể  hội  được  phong  thủy  của  Thế  giới  Tây 

Phương  tuyệt  đẹp,  đây  là  điểm  mà  người  của  mười  phương  thế  giới  đều  không  thể 

sánh  bằng,  chính  là  điều  mà  nhà  phong  thủy  gọi  là   “người  phước  ở  đất  phước,  đất 

 phước người phước ở” .Hai câu nói này dùng vào Thế giới Tây Phương Cực Lạc, quả 

thật là danh phù hợp với thực, không một mảy may khoa trương. Y báo trang nghiêm, 

nói thực ra là vô lượng vô biên. Phật A Di Đà ở trong nguyện văn chẳng qua chỉ là nêu 

lên mấy điển hình rõ rệt để thuyết minh, chúng ta nhất định cần phải có thể nghe một 

biết mười, nêu một cái mà suy ra những cái còn lại. Nhìn thấy mấy ví dụ này, liền có 

thể tưởng tượng được Thế giới Tây Phương là vô lượng vô biên, vô tận trang nghiêm. 

Đất phước như vậy, chúng ta thử suy nghĩ, đất phước phải người phước ở, chúng ta có 

bao nhiêu phước báo mà có thể vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc?Vấn đề 

này không thể lơ là, không thể không nghĩ đến. Nếu như nghĩ đến rồi, chúng ta liền 

biết hiện nay niệm Phật rất quan trọng, tu phước không được lơ là. 

Đại Sư Liên Trì nói rất hay:  “Niệm Phật chính là tu phước” , thế nhưngchúng ta hiện 

tại  từ  sáng  đến  tối,  tay  cầm  tràng  hạt,  niệm  “A  Di  Đà  Phật,  A  Di  Đà  Phật…”không 

ngừng, chúng  ta  có  được xem  là  tu  phước  hay  không?  Giống  như vừa rồi  có  một  vị 

đồng tu đến nói với tôi, ông có một người bạn tu thiền định, định công rất tuyệt vời, 

nhưng đáng tiếc rất hay nóng giận. Các bạn thử nghĩ, định công của người ấy tuyệt vời 

thật không? Các bạn phải biết,định công khởi tác dụng gì?Tác dụng của định công là 

phục tham sân si mạn. Người có định công thì tham sân si mạn nhất định không khởi 

hiện  hành.  Người  định  công  sâu  thì  tham  sân  si  mạn  đã  đoạn  sạch  rồi.  Trong  Kinh 

- 42 - 

điển,  Phật  thường  nói  với  chúng  ta,  Tứ  Thiền  Bát  Định  phục  phiền  não,  phiền  não 

chưa có đoạn nhưng chắc chắn không khởi hiện hành. Nếu như chúng ta có đọc sơ qua 

một số Kinh luận, hiểu rõ nghiệp nhân quả báo trong tam giới thì bạn sẽ biết,người ở 

Trời Sắc Giới trở lên không có sân hận, họ thật sự phục được rồi; đến định thứ chín thì 

tham  sân  si  mạn  hoàn  toàn  diệt  rồi.  Định  thứ  chín  gọi  là  Diệt  Tận  Định.  Diệt  cái  gì 

vậy?Diệt phiền não. Kiến tư phiền não hoàn toàn đoạn diệt, đây là định công.Cái định 

này, ở  trong định là có phước  báo. Có  thể phục phiền não, đây  mới  được xem  là  có 

phước báo. 

Chúng ta niệm A Di Đà Phật, niệm A Di Đà Phật là phương pháp tu định, điểm này các 

bạn nhất định phải hiểu cho rõ ràng. Sự tu hành của Phật pháp, bất kể Đại Thừa, Tiểu 

Thừa, Tông môn, Giáo Hạ, Hiển giáo, Mật giáo, tất cả đều là tu thiền định,pháp môn 

nào cũng không thể lìa khỏi.Giới định tuệ,định là điểm then chốt của tu hành. Nếu như 

phương pháp tu học của họ mà trái ngược với giới định tuệ, đây chắc chắn không phải 

Phật  pháp.  Nếu  như là  Phật  pháp,  bất  kể  pháp  môn  nào,  nhất  định  là  tương  ưng  với 

giới định tuệ,chỉ là phương pháp tu giới định tuệ không giống nhau, cách thức không 

như  nhau,  nhưngphương  hướng  và  mục  tiêu  chắc  chắn  là  nhất  trí.Đây  là  Phật  pháp. 

Cho nên, Kinh điển Phật pháp gọi là tam tạng Kinh-Luật-Luận,sao có thể trái ngược 

tam tạng?Tương ưng với tam tạng, đó là phước tuệ song tu.Một câu A Di Đà Phật này, 

bạn niệm đến tâm địa thanh tịnh, tham sân si mạn không khởi, đây là tuệ, bên trong có 

định, có tuệ. Bạn đem tâm đại từ bi ở trong tự tánh của mình niệm ra rồi. Nếu như nói 

cạn một chút, đây là đem Từ Bi Hỷ Xả, Tứ Vô Lượng Tâm ở trong tâm tánh của mình 

niệm  ra  rồi.Đây  là  phước  báo.  Thiên  nhân  Sơ  Thiền  đã  đem  Từ  Bi  Hỷ  Xả  niệm  ra 

rồi.Càng lên trên nữa thì Tứ Vô Lượng Tâm này sẽ càng là đích thực vô lượng. Không 

cần người khác mời gọi, vẫn toàn tâm toàn lực vì chúng sanh phục vụ. Khởi tâm động 

niệm, lời nói việc làm, không có gì không phải vì lợi ích chúng sanh, giúp đỡ chúng 

sanh lìa khổ được vui, đây là tu phước. Chúng ta niệm Phật, cách niệm này mới gọi là 

phước tuệ song tu, mới có thể thọ dụng được đất phước của Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc. Bản thân chúng ta có phước, đất phước người phước ở. Người có phước mới có 

thể vãng sanh Thế giới Cực Lạc, người không có phước không thể vãng sanh.Nghĩ đến 

chỗ này chúng ta mới hiểu rõ, biết mình cần phải làm như thế nào. 

Cây cối hoa cỏ, mười pháp giới, mặc dù quốc độ mà chúng ta cư trú khác nhau, sắc 

thân khác nhau, chủng loại khác nhau, nhưng  tình  yêu  đối với  thiên nhiên  thật  sự là 

như  nhau.  Người  ưa  thích  cỏ  cây  hoa  lá,  động  vật  cũng  ưa  thích,  đây  không  phân 

chủng loại. Cho nên, Di Đà Thế Tôn chỉ nêu ra điều này làm ví dụ,khi Ngài làm Phật 

thì “Quốc trung vô lượng sắc thọ” .Những cỏ cây hoa lá trên địa cầu này của chúng ta, 

hiện nay có ngành chuyên nghiên cứu thực vật phân loại cho nó, biết bao nhiêu chủng 

loại. Thế giới Tây Phương lớn hơn địa cầu chúng ta quá nhiều, quá nhiều, không thể 

nghĩ  bàn. Chủng loại ở  trong đó, có thể nói là tập đại  thành  của tất  cả cõi nước chư 

Phật trong hư không pháp giới, loại nào cũng có. Loại mà chúng ta chưa từng thấy quá 

nhiều,  chưa  từng  nghe  cũng  quá  nhiều,  Phật  ở  chỗ  này  chỉ  dùng  một  câu  nói  là   “vô 

 lượng  sắc  thọ” .Chúng  ta  phải  biết  sự  viên  mãn  nội  dung  của  một  câu  nói  này.  Cây 

 “cao trăm ngàn do tuần”,  ở chỗ này chúng ta không nên tính toán một do tuần là cao 

bao  nhiêu,một  trăm  do tuần là  cao bao  nhiêu,đọc sách như vậy  là  trở  thành  con  mọt 

sách rồi. Ở chỗ này là miêu tả chiều cao của cây. Ở thế gian này của chúng ta, ở trong 

rừng nguyên sinh có những cây thần trên ngàn năm, đây là đại thụ. Cây hai ba ngàn 

- 43 - 

năm  chúng  ta  cũng  thấy  rồi,  vẫn  sinh  trưởng  vô  cùng  tốt,  chứng  minh  đất  ở  nơi  đó 

phong thủy tốt,cho nên cây có thể sinh trưởng ở chỗ đó mấy ngàn năm, mỗi năm vẫn 

mọc ra cành mới, vẫn nở hoa mới, kết quả mới, đất đai tốt thì nó có thể sinh tồn. Đất 

đai ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì càng không cần phải nói nữa, là lưu xuất ra từ 

trong pháp tánh, cứu cánh viên mãn. Thực vật ở nơi đó sống tốt, người chúng ta ở nơi 

đó sẽ thành Phật. Tại sao vậy? Đất phước. Đi đến nơi đó không bao lâu sẽ thành Phật 

viên mãn.Chúng ta hiểu rõ đạo lý này. 

Ở thế gian này, Đại đức xưa muốn chọn một nơi để xây đạo tràng, hoặc giả là cất một 

cái am tranh, tự mình ở nơi đó tu hành. Họ phải tìm một môi trường tốt, đây chính là 

chúng ta gọi là phong thủy. Cư trú ở nơi đó thân tâm yên ổn, không bị cảnh giới bên 

ngoài quấy nhiễu. Cảnh giới bên ngoài chính là môi trường.Môi trường cư trú tốt lành, 

thanh tịnh, trang nghiêm, người hiện nay gọi là tốt đẹp. Hiệu quả của nó là có thể giúp 

bạn  khôi  phục  tâm  thanh  tịnh.  Địa  điểm  này  tu  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  giác  rất  thích 

hợp. Cư trú ở nơi này tu đạo, y báo giúp cho chánh báo, chánh báo lại trang nghiêm y 

báo, trang  nghiêm  lẫn  nhau, cho nên trở thành phong  thủy  tuyệt đẹp. Tổ  sư  Đại  đức 

xây đạo tràng, nếu như các bạn ở Trung Quốc đi tham học các đạo tràng, bạn cần nên 

thể hội cho được. 

Thế gian có một số người nói phong thủy trong thiên hạ đều bị nhà Phật chiếm hết rồi .  

Có người đến hỏi tôi:  “Có phải người học Phật các vị đều biết xem phong thủy phải 

 không? Tại sao nơi các vị cư trú đều đẹp như vậy?”.  Vấn đề này đưa ra rất hay, cần 

nên nêu ra. Tôi nói với họ:  “Phật Thích Ca Mâu Ni dạy chúng tôi không được phép 

 xem phong thủy. Ở trong “Kinh A Nan Hỏi Phật Việc Tốt Xấu”, Phật đã nói rồi,xem 

 tướng, chấm tử vi, đoán quẻ, xem phong thủy đều là điều mà Phật cấm kỵ. Người 

 xuất gia tuyệt đối không xem phong thủy”.  Tại sao người xuất gia chọn địa điểm này 

lại  tốt  như  vậy?  Vừa  mới  nói  rồi,tu  hành,  tu  giới  định  tuệ  tam  học  thì  chánh  báo 

chuyển y báo, y báo tăng thêm chánh báo, thúc đẩy lẫn nhau, cho nên địa điểm này sẽ 

càng  ngày  càng  đẹp  là  đạo  lý  như  vậy.  Người  thế  gian  muốn  tìm  một  cuộc  đất  có 

phong thủy tốt, chắc chắn không thể tìm được. Tại sao không thể tìm được vậy? Tâm 

bất thiện. Một thế đất phong thủy rất tốt, họ đến ở mới mấy năm thì phong thủy nơi 

này bị phá hỏng rồi. Ai phá hỏng vậy? Phật nói rồi,   “cảnh chuyển theo tâm”.  Tâm của 

bạn bất thiện nên đem cuộc đất này phá hỏng đi, quá bất thiện rồi. Nếu như tâm bạn 

rất thiện, bạn ở môi trường này vô cùng không tốt, nhưng sau khi qua mấy năm thì nơi 

này  biến  thành  vô  cùng  tốt. Tại  sao  vậy?  Tâm  thiện  của  bạn  làm  phong  thủy  nơi  đó 

chuyển trở lại. Có điển hình này hay không? Có. 

Vua Đại Thuấn thời cổ đại chính là điển hình rất rõ rệt. Khi ông còn trẻ, môi trường 

mà ông cư trú cực kỳ tồi tệ. Ở trong nhà cha mẹ đối với ông không tốt, anh em đối với 

ông không tốt, cuộc sống đó của ông khó sống. Ông duy nhất chân thành, tận hiếu, sau 

mấy  năm  đã  cảm  động hết  người  trong nhà, cả nhà hòa thuận, hàng xóm  láng  giềng 

cảm động, ngay cả quốc vương cũng bị ông cảm động. Quốc vương vào thời đó là vua 

Nghiêu.Nhân  tâm  cảm  động  rồi  thì  phong  thủy  cũng  sẽ  đổi  thôi.  Đây  chẳng  phải 

chứng minh y báo chuyển theo chánh báo sao? Cho nên Phật dạy chúng ta phải chuyển 

cảnh giới, không được bị cảnh giới chuyển. Người thế gian ưa thích xem tướng, chấm 

tử  vi,  xem  phong  thủy,  đây  là  bị  hoàn  cảnh  chuyển,  đây  là  phàm  phu,  không  phải 

Thánh  nhân.  Thánh  nhân  có  năng  lực  chuyển  hoàn  cảnh,  không  bị  chuyển  bởi  hoàn 

- 44 - 

cảnh. Bất kể là hoàn cảnh nhân sự hay hoàn cảnh vật chất, họ thật sự có thể làm chủ 

được. 

Sự thù thắng trang nghiêm của Thế giới Tây Phương Cực Lạc hơn hẳn tất cả cõi nước 

chư Phật.Chúng ta tin, chúng ta khẳng định. Tại sao có thể tin tưởng khẳng định như 

vậy? Thế giới Tây Phương không có người ác. Mỗi một người đi vãng sanh đều là học 

trò tốt của A Di Đà Phật, đều là học trò y giáo phụng hành, vậy mới có thể vãng sanh. 

Nếu như đối với lời giáo huấn của A Di Đà Phật, bề ngoài tuân theo nhưng bên trong 

chống lại, loại người này chắc chắn không thể vãng sanh, khi sắp mạng chung Phật sẽ 

không  đến  tiếp  dẫn.  Bạn  khởi  tâm  động  niệm  tất  cả  vì  người,  bạn  có  thể  che  giấu 

người thế gian, nhưng không thể che giấu được Phật Bồ Tát. Nếu như tâm hạnh của 

chúng  ta  bất  thiện,  khi  sắp  mạng  chung  Phật  làm  sao  có  thể  đến  tiếp  dẫn?  Việc  này 

chúng ta phải biết, đạo lý phải hiểu rõ. 

Nếu  như  hy  vọng  trong  một  đời  này  thật  sự  muốn  về  Thế  giới  Tây  Phương,  thật  sự 

muốn  đi,  quyết  tâm  muốn  đi,  chúng  ta  nhất  định  phải  y  giáo  phụng  hành.  Lời  giáo 

huấn của Phật ở đâu vậy? Chính là ở trong bộ Kinh này. Đó chính là điều mà Đại Sư 

Thiện Đạo đã nói:  “Phật dạy chúng ta làm như thế nào, chúng ta làm như thế ấy. Phật 

 dạy  chúng  ta  không  được  phép  làm,  chúng  ta  nhất  định  không  làm”.   Chúng  ta  chỉ 

nương vào ba Kinh Tịnh Độ, hoặc giả là Tịnh Độ Ngũ Kinh là đủ rồi. Kinh điển không 

những phải đọc tụng, điều quan trọng hơn là phải lý giải, phải tin sâu không nghi, phải 

tu  hành  như giáo, như  vậytín  tâm  nhất  định  xây  dựng  được.  Làm  sao  biết  nhất  định 

xây dựng được vậy? Trước mắt hiệu quả đã nhìn thấy rồi. Hiệu quả trước mắt chính là 

hoàn  cảnh  nhân  sự  và  hoàn  cảnh  vật  chất  của  chúng  ta  đã  chuyển,  đây  là  sự  thật  rõ 

ràng  của  y  báo  chuyển  theo  chánh  báo.  Chúng  ta  từ  trong  sự  thật  này  xây  dựng  tín 

tâm,đây không phải là mê tín. 

Hoàn cảnh nhân sự của chúng ta quả thật chuyển được rồi. Tôi thấy rất rõ ràng.Cư sĩ 

lý Mộc Nguyên lần đầu tiên mời tôi đến Cư Sĩ Lâm để giảng Kinh,vào thời đó chưa có 

tòa nhà lớn này, là đại điện phía bên dưới kia, trong đó thờ Tây Phương Tam Thánh, 

nét mặt đó giống người nước ngoài. Về sau Lý Mộc Nguyên giới thiệu cho tôi, tôi mới 

biết là do cư sĩ Vương Đỉnh Xương cúng dường, thỉnh từ Italia về. Hiện tại thờ ở lầu 

ba.  Thời  đó  trong  đại  điện  là  ba  pho  tượng  Thánh  này.  Khi  tôi  đi  diễn  thuyết,  thính 

chúng không ít, giống như nhà hát kịch vậy, cứ ở dưới đó rỉ tai nhau nói chuyện riêng, 

không  có  ai  chuyên  tâm  nghe,  ầm  ĩ  hỗn  loạn.  Sau  khi  tôi  xuống  bục  giảng,  tôi  nói: 

 “Cư sĩ Lý, nơi này không phải là nơi giảng Kinh”.  Ông nhớ rất rõ ràng, ấn tượng của 

ông rất sâu sắc. Bạn hãy thử nghĩ, phong thủy vào thời đó tệ biết bao, hoàn cảnh nhân 

sự, hoàn cảnh vật chất đều không tốt, nhưng hiện nay đã chuyển lại được. Hiện nay Cư 

Sĩ  Lâm, tầng trên tầng dưới  có nhiều người hơn vào thời  đó gấp  mấy  lần, và  là một 

đoàn thể hòa thuận, mọi người đến với nhau đều mỉm cười, không có ý kiến, không có 

tranh luận, làm việc thuận lợi như vậy, đây chẳng phải rất rõ ràng sao? Cảnh giới này 

chuyển  được  rồi.  Hoàn  cảnh  nhân  sự  chuyển  được  rồi,  hoàn  cảnh  vật  chất  cũng  đã 

chuyển được. Mỗi người nhìn thấy đạo tràng này đều hoan hỷ, không giống như thời 

đó. Vào thời đó, tôi bước vào, vừa nhìn liền tức khắc muốn đi ra.Đây là chứng minh y 

báo chuyển theo chánh báo. 

- 45 - 

Chúng ta có thể chuyển được chính là nhờ những năm gần đây, mỗi vị đồng tu nghe 

Kinh  nhiều, đạo  lý  dần  dần  sáng  tỏ, tín  tâm  đầy  đủ, nhất  tâm  hoằng  hộ  chánh  pháp. 

Công đức của hoằng hộ, mỗi một vị đồng tu đều bình đẳng, lớn bằng nhau, không có 

công  đức  nào  lớn  hơn.  Bạn  ở  nhà  bếp,  ở  lầu  một  làm  công  quả,  với  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên lãnh đạo đạo tràng này, tôi ở đây giảng Kinh, chúng ta công đức đều lớn như 

nhau,  nhất  định  không  có  khác  biệt,  thanh  tịnh,  bình  đẳng.  Ở  đây  chuyển  được  thì 

đương nhiên chúng ta có thể nghĩ đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc cũng như vậy. 

Hãy  thử  nghĩ  xem,  thế  gian  có  nơi  nào  không  thể  chuyển  được?  Chỉ  cần  thật  sự  có 

người phát tâm dụng công tu hành là có thể chuyển cảnh giới. 

Cư  sĩ  Lý  đã  phát  tâm  lớn.Hai  năm  nay  chúng  tôi  liên  kết  chín  tôn  giáo  lớn  ở 

Singapore, chín tôn giáo lớn trở thành người một nhà rồi, vô cùng hi hữu khó gặp. Ấn 

Độ  giáo,  Hồi  giáo  đều  mời  tôi  đi  làm  diễn  giảng  chuyên  đề.  Từ  tháng  sáu,  ở  giảng 

đường này, chúng ta muốn mời chín tôn giáo lớn của Singapore đến giảng Kinh cho 

chúng ta nghe. Bắt đầu từ tháng sáu, mỗi một chủ nhật, chín tôn giáo lớn luân phiên 

giảng Kinh ở đây. Chúng ta có thể nghe được rất nhiều, rất nhiều Kinh điển ở trong 

tôn giáo. Chúng ta mời họ đến giảng Kinh, họ cũng sẽ mời chúng ta đi giảng Kinh. 

Tối  hôm  qua  trở  về, các  đồng  tu  nói  với  tôi  là  nữ  tu  Đặc-Lợi-Sa  đã  chính  thức  mời 

chúng ta sang năm đến chỗ của bà giảng Kinh, mỗi tuần một lần.Bà đã định xong ngày 

giờ rồi, dường như là mười tuần, mỗi lần hai giờ đồng hồ, tổng cộng hai mươi giờ. Tôi 

nghe thấy rất hoan hỷ. Tôi vẫn chưa gặp mặt bà.Tôi muốn trao đổi với bà một chút để 

biết là giảng Kinh gì. Tôi thích nhất là vào trong giáo đường Thiên Chúa giảng “Kinh 

Hoa  Hồng”,  giảng  Kinh  của  họ,để  họ  nghe  thử  chúng  ta  đối  với  lời  giáo  huấn  của 

Thiên Chúa tiếp nhận được bao nhiêu.Chúng ta có thể làm một cuộc đánh giá thử. Tôi 

nghĩ không cần phải giảng Kinh Phật, khi giảng Kinh Phật họ có thể đến đây để nghe. 

Tôi cần phải giảng Kinh điển của họ. “Kinh Hoa Hồng” tôi đã đọc rất nhiều lần, tôi 

cũng vô cùng hoan hỉ. Việc này có ý nghĩa gì vậy? Chín tôn giáo khi đoàn kết lại, đây 

là một chánh báo vô cùng có sức mạnh. Chánh báo này có thể chuyển y báo, khu vực 

xã hội Singapore này sẽ tốt lành, hòa mục, quốc gia ổn định, chánh báo chuyển y báo. 

Ở nơi này, bất luận là hoàn cảnh nhân sự hay hoàn cảnh vật chất, nhất định sẽ tốt đẹp 

hơn, thù thắng hơn. Cho nên đi khắp nơi khắp chốn để giảng giải, Phật nói đạo lý này 

là chân thật. Hoàn cảnh y báo nhất định là chuyển theo chánh báo. Nhân tâm chánh thì 

y báo tự nhiên sẽ chánh. Đâu cần dùng đến xem phong thủy làm gì? Không cần làm 

những việc mê tín này. 

Thế  giới  Tây  Phương  y  báo  trang  nghiêm  vô  cùng  rõ  ràng.  Phật  ở  chỗ  này  nói  cho 

chúng ta biết, trong chư Bồ Tát, tuy có vị có thiện căn kém. Người thiện căn kém là 

những người nào vậy? Phàm Thánh Đồng Cư độ làngười thiện căn kém. Phàm Thánh 

Đồng Cư độ, nếu sánh với Phương Tiện độ và Thật Báo Trang Nghiêm độ là kém hơn. 

Ở trong Đồng Cư độ cũng có cửu phẩm;  ba phẩm dưới lại kém hơn so với ba phẩm 

trung và ba phẩm thượng. Người kém nhất là người vãng sanh hạ hạ phẩm của Phàm 

Thánh Đồng Cư độ. 

 “Diệc năng liễu tri”,  câu  “năng liễu tri”  này rất quan trọng. Liễu tri là gì vậy? Dùng 

cách nói của chúng ta để nói, đó là hưởng thụ. Bạn không hiểu, không biết về nó thì 

bạn không thể bàn đến hưởng thụ. Bạn hiểu rõ về nó, biết về nó là bạn đã hưởng thụ 

- 46 - 

được  rồi.  Câu  nói  này  là  nói  rõ  Thế  giới  Tây  Phương  y  báo  trang  nghiêm.  Phàm  là 

người sanh về bên đó, mặc dù là Đồng Cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh cũng hưởng thụ 

như nhau,hưởng thụ hoàn cảnh vật chất ở bên đó. 

Trong nguyện văn nói:  “Đạo tràng thụ cao tứ bách vạn lý”.  Đạo tràng này là địa điểm 

mà Di Đà Thế Tôn giảng Kinh thuyết pháp. Thế giới Cực Lạc lớn như vậy, đạo tràng 

giảng  Kinh  thuyết  pháp  của  Di  Đà,  chúng  ta  đâu  có  cơ  hội  đi  tham  dự?  Giống  như 

chúng  ta  hiện  nay  cư  trú  trên  địa  cầu  nhỏ  bé  này,địa  cầu  này  ở  trong  không  gian  so 

sánh  với  tinh  cầu,  quả  thật  là  một  quả  cầu  nhỏ,  rất  nhỏ.  Phật  Bồ  Tát  ở  nơi  đây  xây 

dựng một đạo tràng, chỉ có người có duyên lân cận thì mới có thể đến tham học,người 

ở khoảng cách quá xa sẽ không thuận tiện. 

Vào thời xưa đặc biệt khó khăn, Đại Sư Huyền Trang từ Trung Quốc đến Ấn Độ phải 

đi bộ hai năm mới đến được. Bạn nói xem, vất vả biết bao, đâu có thuận tiện như vậy. 

Hiện nay tuy giao thông tiện lợi, người các nơi ở hải ngoại đến nơi đây để tham học 

cũng không phải thật thuận lợi. Thế giới Tây Phương Cực Lạc quá lớn, đạo tràng của 

A Di Đà Phật rốt cuộc ở đâu vậy? Chúng ta có phải tùy lúc tùy nơi đều có thể tham dự 

hay không? Đây là việc chúng ta vô cùng quan tâm. Chúng ta quan sát tổng quát các 

Kinh, biết trí tuệ của Phật không thể nghĩ bàn, thần thông của Phật không thể nghĩ bàn, 

nguyện  lực  của  Phật  không  thể  nghĩ  bàn.  Phàm  là  những  người  vãng  sanh  Thế  giới 

Cực Lạc thì trí tuệ, nguyện lực, đức năng của họ cũng không thể nghĩ bàn. Huống chi 

ở trong nguyện văn nói cho chúng ta biết, hoàn cảnh ở Thế giới Tây Phương quả thực 

đặc thù, không như nhau. Tại sao vậy? Đủ thứ thọ dụng, muốn gì được nấy. Tôi muốn 

đạo tràng giảng Kinh của A Di Đà Phật ở tại nhà tôi có được không? Được. Nếu như 

nguyện vọng này của bạn không thể đạt được thì Phật ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

sẽ không thành Phật. Tất cả sự thọ dụng vật chất, tinh thần ở Thế giới Tây Phương là 

tùy niệm mà sinh. Từ đó cho thấy, nơi mà A Di Đà Phật ở, y báo trang nghiêm ở lân 

cận Ngài là trang nghiêm như vậy, cây cối cao lớn. 

Cho  nên,  đạo  tràng  mà  A  Di  Đà  Phật  giảng  Kinh  thuyết  pháp  ở  Thế  giới  Cực  Lạc 

không phải là một nơi chốn nhất định,quả thật đúng là  “tùy chúng sanh tâm, ứng sở tri 

 lượng” .  Chúng  ta  ở  trong  “Kinh  Lăng  Nghiêm”  chỉ  nhìn  thấy  hai  câu  nói  này,  nội 

dung nói là nguyên lý nguyên tắc. Hai câu nói này ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc đã 


thực  hiện  rồi,  tùy  tâm  ứng  lượng,  không  thể  nghĩ  bàn.Đây  là  điều  chúng  ta  phải 

biết.Đặc biệt vì các bạn giới thiệu ra đủ thứ trang nghiêm.Các bạn có thể tham khảo 

chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ. 


************************ 

Nguyện thứ bốn mươi mốt:"Thụ Hiện Phật Sát Nguyện" 

Kinh văn: “Dục kiến chư Phật, tịnh quốc trang nghiêm, tất ư bảo thụ gian kiến, 

do như minh cảnh,đổ kỳ diện tượng. Nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác.” 

Đây là cảnh giới sự sự vô ngại mà trong “Kinh Hoa Nghiêm” đã nói. Đồng tu học Phật 

tu học pháp môn này không giống với pháp môn Đại Thừa thông thường. Pháp môn 

Đại  Thừa  thông  thường  nhất  định  là  đoạn  sạch  tình  chấp.Bạn  không  đoạn  sạch  tình 

chấp thì bạn không thể vượt qua lục đạo, thập pháp giới. Pháp môn này, người sinh về 

- 47 - 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc mà tình chấp chưa có đoạn sạchthì là  “đới nghiệp vãng 

 sanh” .  Chưa  đoạn  sạch  tại  sao  có  thể  vãng  sanh  vậy?  Chúng  ta  biết  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc cũng là Nhất Chân Pháp Giới, là Tịnh Độ của Phật. Phàm phu sao có 

thể trụ Tịnh Độ của Phật được? Đây gọi là pháp môn khó tin, không thể nghĩ bàn. Phật 

ở trong Kinh nói cho chúng ta biết, tuy không cần thiết đoạn phiền não,nhưng mà nhất 

định phải có năng lực phục phiền não. Phục, đối với chúng ta mà nói, chúng ta phải 

thật sự dụng công một chút là có thể làm được, đoạn thì không thể làm được. Vì vậy 

phục phiền não dễ dàng hơn đoạn phiền não quá nhiều, quá nhiều rồi. Phục là phiền 

não tuy còn gốc ở đó, nhưng không khởi tác dụng, không khởi hiện hành, ta điều phục 

được nó. Dùng cái gì điều phục vậy? Dùng phương pháp niệm Phật điều phục. 

Phương pháp niệm Phật thì rất nhiều, nhưng cho dù có nhiều đi nữa cũng không ngoài 

bốn loại lớn. Bốn loại này chính là thực tướng niệm Phật, quán tưởng niệm Phật, quán 

tượng niệm Phật, trì danh niệm Phật. Trong bốn loại này, chúng ta ngày nay áp dụng là 

trì danh niệm Phật. Trong bốn loại pháp môn niệm Phật, trì danh niệm Phật là dễ dàng 

nhất, đơn giản nhất, cũng chắc chắn nhất, đáng tin nhất, mấu chốt là ở một câu  “thật 

 thà niệm Phật”.  Người có thể thật thà niệm Phật thì không có người nào không thành 

tựu.  Thật  thà  niệm  mới  có  thể  phục  phiền  não,  phục  phiền  não  là  có  thể  được  sanh 

Tịnh Độ, chúng ta phải biết đạo lý này. 

Nếu  như  bạn  niệm  Phật  mà  phiền  não  không  thể  phục  được,  vậy  bạn  chỉ  kết  pháp 

duyên  với  Tịnh  Độ, với  Di  Đà Như Lai.Đời  này  bạn  không  thể  đi  được thì  phải đợi 

đến đời sau, đời sau nữa, đến khi nào gặp được lại cái duyên này. Thực ra mỗi một vị 

đồng tu chúng ta đều ở trong tình huống này,trong đời quá khứ đã từng gặp được pháp 

môn này, đã từng học tập pháp môn này, do công phu học tập chưa đến nơi, phiền não 

chưa thể phục được, cho nên lại tạo ra lục đạo luân hồi.Đời này lại gặp được rồi, thiện 

căn quá khứ được nối tiếp, nối tiếp quỹ đạo.Nối tiếp quỹ đạo, đời này phải làm thật. 

Nếu như không làm thật thì lại giống như đời quá khứ, lại đợi tiếp đến đời sau kiếp sau 

nữa. Nhưng mà bạn nên suy nghĩ một chút,thế gian quá khổ rồi,bạn còn muốn trở lại 

lần nữa sao?Nếu như bạn thật sự biết thế gian là khổ, không muốn trở lại nữa, thì đời 

này phải hạ quyết tâm, cắn chặt răng lại, cố gắng nhẫn nại một chút, không cho phép 

phiền não khởi hiện hành, bạn phải nhẫn nại một chút. Cách nhẫn như thế nào? Bên 

ngoài  không  bị  hoàn  cảnh  cám  dỗ,  bên  trong  chế  ngự  tập  khí  phiền  não  của  mình. 

Tham sân si mạn chính là tập khí phiền não. Ở trong đây còn có nghi, ác kiến, sáu căn 

bản phiền não, chúng ta phải dùng một câu Phật hiệu này đè cho được. 

Hôm  kia  tôi  ở  Hồng Kông, viếng thăm  Pháp sư  Vĩnh Tinh. Tôi  với  Pháp sư  đã mấy 

năm không gặp mặt nhau rồi, mỗi lần đến Hồng Kông đều muốn đi thăm ông, nhưng 

không có thời gian đến được.Lần này ở Hồng Kông, lão cư sĩ Trần cúng dường chúng 

tôi một ngôi nhà ở Hồng Kông. Ngôi nhà không lớn, chỉ có một ngàn năm trăm thước, 

nhưng  rất  gần  với  đạo  tràng  của  Pháp  sư  Vĩnh  Tinh.  Cho  nên,  lần  này  tôi  đến  thăm 

Pháp sư. Pháp sư cũng rất nhiệt tâm với giáo dục Phật Đà, đã từng lập Phật học viện 

mấy lần ở Hồng Kông, nhưng chưa làm thành công. Cho nên chúng tôi bàn đến giáo 

dục, việc mở lớp bồi dưỡng huấn luyện. Ông nói việc này thì khó,trước đây ông đã có 

kinh nghiệm,học trò từ Trung Quốc đại lục tìm đến, nhưng khi tuyển đến bên này học 

được  vài  ba  tháng,  họ  bèn  không  học  nữa  mà  chạy  đi  theo  Kinh  sám,mỗi  ngày  thu 

nhập  tám  trăm  đô  la  Hồng  Kông,  một  tháng  chí  ít  kiếm  được  hai  mươi  ngàn  đô  la 

- 48 - 

Hồng Kông, cám dỗ rất lớn. Họ ở Trung Quốc đại lục kiếm đâu ra số tiền nhiều như 

vậy? Bị tiền bạc cám dỗ rồi. Tiền nhiều rồi thì đi  mua nhà, còn có người mua vé cá 

cược đua ngựa, rất nhiều trò, tôi không thể kể hết, đều là kiếm tiền, là đi làm những 

việc này. Đạo  nghiệp đã vứt  bỏ  mất  rồi! Pháp sư  Vĩnh  Tinh rất đau  lòng,  thật  muốn 

làm mà không cách gì làm được, không tìm ra thầy, học trò cũng không tìm được. Tôi 

lần này đã tiết lộ một tin tức với ông. Tôi nói, chỗ của chúng tôi có thầy có khả năng 

dạy học rất nhiều,nếu như Pháp sư có ý làm thì tôi có thể giới thiệu cho Pháp sư. 

Hiện nay sức mạnh cám dỗ của xã hội này thật quá lớn. Bạn có thể ngăn nổi được sự 

cám  dỗ  không?  Bên  ngoài  không  bị  cám  dỗ, bên  trong  không  động  tâm,  đạo  nghiệp 

của người này chắc chắn thành tựu. Chúng ta phải chọn lấy cái này.Thế gian thật quá 

ngắn ngủi. Kiếm được mấy đồng đó có lợi ích gì? Bạn có thể vui vẻ được mấy ngày? 

Sau khi chết rồi đọa tam đồ. Những việc này đều là sự thật, bạn nhất định phải thấy rõ 

ràng. Sự việc này bạn làm được không? Trong Kinh Phật thường nói ví dụ “Liếm mật 

 trên lưỡi dao” . Trước mắt cái lợi này thật quá nhỏ bé, một ngày tám trăm đô có đáng 

gì,  một  ngày  tám  mươi  ngàn  đô  cũng  không  thèm  làm.  Tại  sao  vậy?  Đó  là  đường 

chết,đó  không  phải  là  đường  sống,  phía  trước  là  hầm  lửa,  địa  ngục.  Nhất  định  phải 

nhận rõ đó là cám dỗ, quá đáng sợ! Chỉ tám trăm đồng đã động tâm rồi thì còn triển 

vọng gì nữa? Lời tôi nói thì hơi khó nghe, họ nghe thấy thì nhất định sẽ mắng tôi. Tôi 

nói lời chân, tôi nói lời thật. Một ngày tám vạn đồng, tám mươi vạn cũng không thể 

động tâm, vì biết là con đường chết mà. Chúng ta ngày nay có thể không động tâm, 

không  bị  nó  làm  dao  động  thì  đường  chúng  ta  đi  là  đường  sống,  tiền  đồ  một  mảng 

sáng lạn. 

Tập 168 

Nợ, người thông minh nhất phải biết thanh toán. Người xưa nói hay:  “Trăm năm, ba 

 vạn sáu ngàn ngày” . Một trăm năm có ba vạn sáu ngàn ngày. Quá ngắn ngủi! Mạng 

sống của chúng ta hầu như đã qua hơn một nửa rồi, người trẻ tuổi cũng đã qua một nửa 

rồi, cho nên bạn thử nghĩ xem, bạn còn được vui vẻ bao nhiêu ngày? Cho bạn thọ tối 

đa  là  100  năm,  bạn  vui  vẻ  cũng  chẳng  qua  là  ba  vạn  sáu  ngàn  ngày,  sau  đó  thì  vô 

lượng kiếp thống khổ trong ác đạo, vậy thì bạn có sẵn lòng làm không? Bạn có thể từ 

chỗ này giác ngộ, từ chỗ này quay đầu, bạn đã được cứu rồi. Tại sao không đem những 

tháng ngày tốt đẹp này mà nghiêm túc niệm Phật, thực hiện lời giáo huấn của Phật Đà 

đối với chúng ta? Chúng ta làm bạn với chư Phật Bồ Tát, chúng ta tham dự câu lạc bộ 

của chư Phật Bồ Tát, vậy tốt biết bao, có ý nghĩa biết bao! Chỉ ở một niệm giác mê 

này,  một  niệm  tỉnh  giác,  quay  đầu  là  bờ.  Sinh  về  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc, 

phước đức quả báo tất cả thọ dụng, cho dù chư Phật Như Lai đồng thanh tuyên thuyết 

cho chúng ta cũng không thể nói hết, phước báo không thể nói hết. Chúng ta ở trong 

thời  gian  ngắn  ngủi  có  thể  tranh  thủ  được.  Nhưng  mà  cần  phải  đem  danh  vọng  lợi 

dưỡng  thế  gian  buông  xả,  bạn  mới  có  thể  tranh  thủ  được.  Nếu  bạn  không  buông  xả 

được, vậy bạn thử xem. Thực ra, dù thử nhưng bạn cũng chưa chắc có thể tin được. 

Mặc dù lúc tin thì thấy:  “Ái chà! Đây không phải hiện thực”.  Nếu bạn nói hiện thực, 

nói hiện thực thật sự là đã đánh mất hiện thực rồi. 

Xã  hội  hiện  nay,  người  tu  hành  chân  chánh,  người  tu  hành  công  phu  đắc  lực  không 

phải không có. Vẫn có, tuy không nhiều, nhưng chúng ta cũng có thể nhìn thấy. Cư sĩ 

- 49 - 

Hứa Triết của Singapore, các bạn đã thấy bà biểu diễn ngay  trên bục này, bà đã 101 

tuổi. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên, các bạn mỗi ngày cũng nhìn thấy. Cách thức tu hành của 

ông  thì  khác,  ông  cũng  tu  rất  thành  công,  tu  rất  tốt,  toàn  tâm  toàn  lực  hộ  trì  chánh 

pháp. 

Hiện nay, ở đông bắc Trung Quốc có vị Pháp sư Thường Tuệ. Lần trước, có vị Pháp sư 

Minh Tục ở bên đó đến nơi này, đã từng làm cuộc giới thiệu đơn giản với mọi người. 

Tôi muốn mời bà đến nơi đây để biểu diễn cho các bạn xem. Mời bà đến Niệm Phật 

đường để  niệm  Phật.  Phương pháp niệm  Phật  của bà là  hoàn toàn học theo  Tỳ  kheo 

Kiết Tường Vân trong “Kinh Hoa Nghiêm”. Phương pháp niệm Phật của Tỳ kheo Kiết 

Tường Vân là nhiễu Phật, không có ngồi, không có nằm. Đồng tu ở bên đó nói với tôi, 

bà đã hơn 400 ngày không có ngủ. Bà điện thoại cho tôi, giọng nói tinh thần dồi dào, 

nghe giống như giọng nói của người mới vài ba chục tuổi vậy. Bà năm nay 65 tuổi rồi. 

Cư sĩ  Thôi  nói  với tôi, bà đi bộ, lạy  Phật  nhẹ phơi  phới, thật sự  là khiến người  cảm 

thấy tiên phong đạo cốt. Bà niệm Phật là “Phật lập tam muội”, cũng gọi là “Ban chu 

tam  muội”,  không  ngủ,  không  nghỉ,  tuyệt  đối  không  ngồi  xuống,  đây  chính  là  lấy 

nhiễu Phật làm chủ, kinh hành. Phương pháp bà dùng là phương pháp này. Cho nên bà 

đến bên này, chúng tôi xin cho bà được phép ở một tháng hay hai tháng. Đương nhiên 

tốt nhất là có thể ở bên này được ba tháng, 90 ngày. Bà ở đây niệm Phật 90 ngày, ngày 

đêm không gián đoạn. Các bạn mỗi người đi giám sát, đương nhiên các bạn không có 

công phu này, nên thay phiên giám sát xem bà có ngủ hay không, xem bà là thật hay là 

giả. Sau khi chúng ta thấy rồi khởi phát đạo tâm, bà có thể làm được tại sao ta không 

thể làm được? Chúng ta mời bà lên bục để giảng khai thị. Tôi nghe người khác nói bà 

chưa từng đi học, bà không biết chữ. Bà giảng khai thị với mọi người, lời bà nói giống 

như tôi giảng Kinh vậy. Điều này rất kỳ lạ, để bà đến giảng thử xem. Bà mời tôi đến 

Trường Xuân một chuyến. Tôi nói, tôi gần đây không có thời gian. Tôi mời bà đến, bà 

đồng ý, bà nhận lời đến, để bà tổ chức một đoàn nhỏ, đến bên này để niệm Phật. Đây 

là tu hành công phu đắc lực rồi. 

Sao gọi là công phu đắc lực vậy? Một câu Phật hiệu này có thể phục phiền não. Chúng 

ta ngày nay dụng công như thế nào? Không đắc lực. Sao không đắc lực? Không phục 

được phiền não. Từ sáng đến tối vẫn cứ khởi vọng tưởng, cho nên cơ thể rất nặng, hai 

người nâng cũng không nổi. Người công phu đắc lực cơ thể nhẹ. Để những người tu 

hành chân chánh này biểu diễn cho chúng ta xem thử, làm chứng minh cho chúng ta, ở 

trong tôn giáo thông thường gọi là kiến chứng. Nói thực ra, người công phu giống bà 

như thế này nhiều, không phải không có. Ở nơi nào có người tu hành chân chánh thì 

nơi  đó  được  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  phù  hộ.  Nơi  mà  người  tu  hành 

chân chánh ở chính là trong “Kinh Hoa Nghiêm” gọi là “Phước thành”, người ở nơi 

này có phước. 

Đạo tràng Cư Sĩ Lâm này rất tốt. Thông thường khi người bên ngoài đến tham quan, 

phỏng vấn nhìn thấy, đối với Tịnh Tông đều tán thán. Chúng ta tự mình hiểu rõ, chúng 

ta làm chưa đủ, còn kém rất xa, phải không ngừng nâng cao lên thêm. Chúng ta phải 

cố  gắng  nỗ  lực,  Niệm  Phật  đường  phải  nâng  cao,  giảng  đường  phải  nâng  cao,  đa 

nguyên  văn  hóa  này  của  chúng  ta  phải  nâng  cao.  Giáo  dục  tôn  giáo,  chúng  tôi  ước 

mong  chín  tôn  giáo  lớn  đều  ra  giảng  Kinh  thuyết  pháp, giáo  dục tôn  giáo phải  nâng 

- 50 - 

cao. Singapore chính là đất phước, Singapore chính là phước thành. Chúng ta sống ở 

nơi này có trách nhiệm, có nghĩa vụ, phải chăm chỉ nỗ lực mà tu học. 

Ở  trong  nguyện  văn  nguyện  thứ  bốn  mươi  mốt  nói:   “Dục  kiến  chư  Phật,  tịnh  quốc 

 trang nghiêm, tất ư bảo thọ gian kiến, do như minh cảnh, đổ kỳ diện tượng”.  Đây là 

điều tôi vừa mới nói, chúng ta người vãng sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc, Bồ 

Tát ở cõi Phàm Thánh Đồng Cư độ là người phục phiền não đi vãng sanh, tình chấp 

chưa đoạn. Chưa đoạn thì sẽ thế nào? Là sẽ nhớ nhà. Đến Thế giới Cực Lạc có khi sẽ 

nhớ đến chúng ta từ Thế giới Ta Bà đến. Thế giới Ta Bà nơi đó còn có cha mẹ, anh em, 

chị em, còn có một số bạn bè thân thích, có khi cũng nghĩ xem họ hiện nay như thế 

nào  rồi.  Bạn  chỉ  vừa  động  ý  nghĩ  thì  cảnh  giới  này  liền  hiện  tiền.  Hiện  ở  đâu  vậy? 

 “Thấy  ở  trong  rừng  cây  báu”,   giống  như  chúng  ta  hiện  nay  xem  truyền  hình  vậy. 

Chúng ta hiện nay xem truyền hình, tay còn phải cầm điều khiển từ xa, ở nơi đó không 

cần, ý nghĩ vừa động thì kênh hình liền hiện tiền, bạn nhìn thấy tình trạng ở Thế giới 

Ta  Bà. Cho  nên, tình trạng ngày  nay  của  chúng  ta, người  Thế giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc  thấy  rất  rõ  ràng  như  ngay  trước  mắt.  Chúng  ta  ngày  nay  xem  truyền  hình,  màn 

hình là mặt phẳng, người ta là hình lập thể, thật sự là giống như ở ngay trước mặt. Đây 

là pháp giới sự sự vô ngại. Đến lúc này  mới thật sự sáng tỏ, mười phương cõi nước 

chư  Phật  vô  lượng  vô  biên,  mỗi  một  cõi  nước,  mỗi  một  thế  giới, bạn  muốn  xem  thì 

thảy đều có thể xem được, bạn muốn học thảy đều có thể học được. Ở trong cõi nước 

chư Phật, có Tịnh độ, có uế độ, có tịnh uế tạp cư độ, mỗi hình mỗi sắc, bạn thảy đều 

có thể nhìn thấy. 

Nguyện này với quán thứ mười sáu trong “Quán Kinh” thảy đều có thể tương ưng. Ở 

trong “Quán Kinh”, “Bảo Thọ Quán” cũng nói đến cảnh giới này, nói cặn kẽ hơn, nói 

đến cây báu, cây ra hoa, có hoa kỳ diệu, hoa lại kết quả, hoa quả đều có ánh sáng, từ 

trong ánh sáng hiển hiện ra vô lượng vô biên cõi nước chư Phật. Cho nên nói cặn kẽ 

hơn so với chỗ này. Chúng ta có thể hợp chung lại xem, có thể nhìn thấy vô lượng vô 

biên thế giới chư Phật. Tu học Phật pháp, cách thức này mới có thể thành tựu hậu đắc 

trí,  không  gì  không  biết.  Những  cảnh  giới  này  đối  với  Bồ  Tát  của  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  có  tính  cám  dỗ  hay  không  vậy?  Nếu  như  Bồ  Tát  Thế  giới  Tây 

Phương nhìn thấy cõi nước mười phương mà còn bị cám dỗ, thì họ không thể đến Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc rồi. Chúng ta đọc Kinh văn này phải nên biết rằng, không 

cần nói là ngày nay một chút ngũ dục lục trần này của nhân gian chúng ta phải buông 

xả, hoàn toàn không đáng để tâm đến, mà ngay cả diệu lạc cõi trời cũng không thể làm 

động tâm chúng ta thì mới được. Đến Thế giới Cực Lạc, nhìn thấy diệu lạc ở trong cõi 

nước chư Phật hơn hẳn Thế giới Ta Bà chúng ta không biết là gấp bao nhiêu lần. Nếu 

như cảnh giới này hiện tiền, tâm vừa động là xong rồi. 

Ở Thế giới Tây Phương được oai thần bổn nguyện của Phật A Di Đà gia trì. Nói thực 

ra, ở trong đây quan trọng nhất vẫn là hằng ngày đang lên lớp, hằng ngày đang nghe 

Kinh, hằng ngày đang học tập, mới có thể phục được phiền não. Đạo lý tương tự như 

vậy, chúng ta ngày nay ở thế giới hiện nay này, ở xã hội này, khoa học kỹ thuật mỗi 

ngày một đổi mới, tôi ở trong các buổi giảng thường nói, những phát minh khoa học 

kỹ  thuật  này  đều  là  ma,  đều  là  đang  cám  dỗ.  Những  thứ  mỗi  ngày  một  đổi  mới  này 

chờn vờn ngay trước mặt bạn, đang lôi kéo tâm bạn, tâm của bạn là bị nó kéo chạy rồi, 

tiền kiếm rất vất vả đều cúng dường nó rồi. Sống là vì cái gì vậy? Sống là vì chúng nó, 

- 51 - 

chứ đâu phải vì mình. Đến khi nào chúng ta cũng có thể làm được “không động tâm” 

thì  công  phu  của  chúng  ta  mới  đắc  lực  được.  Chúng  ta  ngày  nay  công  phu  tại  sao 

không đắc lực? Điều này chúng ta phải suy nghĩ nhiều một chút. 

Cư sĩ Hứa Triết công phu đắc lực rồi. Căn cứ vào đâu vậy? Căn cứ vào “không bị cám 

dỗ”.  Danh  vọng  lợi  dưỡng,  tài  sắc  danh  thực  thùy  bày  ngay  trước  mắt  bà,  bà  cũng 

không thèm để ý đến, ở trong tâm hoàn toàn không có, cho nên người ta công phu đắc 

lực. 

Pháp sư Thường Tuệ tại sao công phu đắc lực? Cũng giống như thế. Pháp sư Minh Tục 

đã kể cho tôi nghe một câu chuyện. Năm ngoái, bà ở trong thất, có một người đem tiền 

đến cúng dường bà, người này đã cầm một tờ năm đồng Nhân dân tệ, bà không để ý. 

Sau đó người này lại tặng một tờ mười đồng, bà lại không để ý; lại tặng tiếp một tờ 

100 đồng, bà vẫn không để ý. Cuối cùng đem 100 đồng ngân phiếu rải khắp ngay bên 

thân  bà,  bà  vẫn  không  để  ý.  Sau  đó,  người  đó  bỏ  đi  và  nói:   “Pháp  sư  Thường  Tuệ! 

 Không có cách gì, không thể cám dỗ bà” . Sau đó có người vào căn thất này của bà, 

nhìn thấy ngân phiếu đầy đất, nhặt nó lên đếm thử lại, là hơn sáu ngàn đồng, là thật, 

không phải giả. Thường trụ đem đi rồi, bà không hề động tâm. Tài sắc danh thực thùy, 

cái  gì  cũng  không  động  tâm  thì  công  phu  của  bạn  mới  có  thể  đắc  lực.  Chúng  ta  rất 

muốn công phu thành khối, rất muốn công phu đắc lực, mà cái chướng ngại này không 

khử sạch thì sao có thể thành tựu? 

Tôi năm xưa học Phật, Đại sư Chương Gia nói với tôi:  “Ở trong cửa Phật có cầu ắt 

 ứng” . Nhưng, khi bạn cầu không thể có được cảm ứng là ở trong đây có chướng ngại. 

Bạn cần phải tìm cho ra chướng ngại, đem chướng ngại tiêu trừ thì cảm ứng liền hiện 

tiền. Đạo lý chính là như vậy. Chúng ta ngày nay tu hành công phu không đắc lực là 

do không chịu tìm ra nhân tố của không đắc lực ở chỗ nào, không chịu đem cái nhân 

tố này tiêu trừ, cho nên làm cả đời công phu cũng không đắc lực, trong quá trình tu 

học không có được pháp hỷ. Cho nên quí vị tu hành, quý vị rốt cuộc có đắc lực hay 

không, được bao nhiêu, tôi đều biết rõ. Tôi thử xem diện mạo của bạn, thử xem hành 

động bước đi của bạn, tôi liền biết ngay. Có cần phải hỏi bạn không? Người công phu 

đắc lực, cái hiện tướng đó không giống như thế. Nhất định phải biết đạo lý này. 

Làm sao đem cảnh giới chuyển trở lại? Bất kể cảnh giới hiện tiền như thế nào, cảnh 

giới không ngoài bốn loại là thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên. Ở trong 

thuận cảnh, ở trong thiện duyên, quyết định không khởi tâm tham, quyết định không 

khởi  niệm  tham,  điều  này  vô  cùng  quan  trọng.  Nghịch  cảnh,  ác  duyên  quyết  định 

không có tâm sân hận, không khởi niệm sân hận, điều này là quan trọng hơn hết, đây 

là công phu chân thật. Chúng ta đem lời giáo huấn của Phật Đà thực hiện, điều quan 

trọng  nhất  là  thực hiện  ở  chỗ  này.  Ở trong  tất  cả  cảnh  duyên  tu  tâm  thanh  tịnh, tâm 

bình đẳng của mình là tương ưng rồi. Tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng là tương ưng với 

tánh  đức.  Tông  môn  thường  nói:   “Minh  tâm  kiến  tánh,  kiến  tánh  thành  Phật” .  Bạn 

hiện nay không thể thấy được tánh, nhưng đã gần kề với tâm tánh. Thường xuyên kề 

cận thì sẽ có một ngày hoát nhiên khai ngộ kiến tánh. Quí vị nên biết rằng, kiến tánh là 

niệm  Phật  đạt  “Lý  nhất  tâm  bất  loạn”.  Chúng  ta  có  thể  ở  trong  cảnh  duyên  thuận 

nghịch tu tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, đây là gần kề với công phu thành khối rồi, sự 

tu học của bạn mới thật sự đắc lực, thật sự có thọ dụng. Đến khi bạn đắc lực, có thọ 

- 52 - 

dụng, ở trong Phật pháp thường nói  “pháp hỷ sung mãn” . Cái hỷ duyệt đó là từ trong 

nội  tâm  lưu  xuất  ra, chứ  không  phải  do  danh  vọng  lợi  dưỡng, ngũ  dục  lục  trần  kích 

thích. Người được ngũ dục lục trần, loại sung sướng đó là gì vậy? Là hít heroin, chích 

mocfin, loại  sung sướng  đó  thì  hậu hoạn vô  cùng. Cái  hạnh  phúc của người  tu  hành 

chân chánh không hề quan hệ gì với danh vọng lợi dưỡng, ngũ dục lục trần, mà pháp 

hỷ sung mãn đó là chân lạc, tiền đồ một vùng sáng sủa. 

Chúng ta đọc câu nguyện văn này, đây là sự việc của Thế giới Tây Phương Cực Lạc, 

nhưng  mà  chúng  ta  cũng  có  thể  xoay  trở  lại  nhìn  cảnh  giới hiện  tại  của chúng  ta. Ở 

trong hoàn cảnh hiện tại, chúng ta cần phải làm thế nào, cần phải học tập ra làm sao, 

để tương lai đến Thế giới Tây Phương là đã chuẩn bị tốt, một mảy may cũng không bỡ 

ngỡ.  Tuy  chúng  ta  ở  Niệm  Phật  đường,  ở  trong  Niệm  Phật  đường  không  có  truyền 

hình,  cũng  không  có  internet,  niệm  đến  khi  thân  tâm  mình  thanh  tịnh,  cũng  có  rất 

nhiều  cảnh giới không thể  tưởng tượng hiện tiền, bạn  có thể nhìn thấy  cảnh giới  mà 

người bình thường không thể nhìn thấy. Sự việc này có, chắc chắn có, mỗi người đều 

có  cả. Gặp phải  cảnh  giới  này  không nên sinh  tâm  hoan hỷ, cũng không nên  sợ hãi. 

Cảnh giới này hiện tiền, trong tâm liền nghĩ đến lời giáo huấn mà Phật dạy chúng ta: 

 “Phàm cái gì có tướng đều là hư vọng”,  đây chính là cảnh giới tốt. Trong “Kinh Lăng 

Nghiêm” Phật thường nói, chỉ cần không để ý nó thì đều là cảnh giới tốt. Nếu như vừa 

để ý, liền dính vào cảnh ma. Cho nên ngoại cảnh, xin thưa với quí vị, không Phật cũng 

không  ma. Phật với ma  chính là sự  chuyển biến  ở trong tâm;  một  niệm  giác là  cảnh 

giới Phật, một niệm mê là cảnh giới ma, chỉ trong khoảng giác - mê. Ngoại cảnh quả 

thực là không Phật cũng không ma, chúng ta luyện bản thân ở chỗ này. 

Đến  chỗ  lý  luận  sâu  hơn,  đó  không  phải  cảnh  giới  hiện  tại  của  chúng  ta,  nhưng  mà 

những lý luận này, ở trong Kinh Đại Thừa chúng ta cũng có thể học tập, không phải 

không  được  học.  Cảnh  giới  chân  thật  trên  quả  địa  Như  Lai  chính  là  điều  mà  trong 

“Kinh Hoa Nghiêm” đã nói:  “Một tức tất cả, tất cả tức một” , một không phải chuyên 

nhất, mà là mỗi một. Bất kỳ một pháp nào cũng viên dung hàm nhiếp tất cả pháp. Phật 

ở trong Kinh thường nói lỗ chân lông, đầu lông. Lỗ chân lông, đầu lông là một pháp, 

tận hư không khắp pháp giới đều hàm nhiếp ở trong đó. Cho nên, Phật ở trong Kinh 

nói:   “Chuyển  đại  pháp  luân  trong  đầu  một  sợi  lông” .  Đầu  sợi  lông  này  không  có 

phóng đại, đại hội mà chư Phật giảng Kinh thuyết pháp không hề thu nhỏ lại. Đây là 

cảnh giới không thể nghĩ bàn, là cảnh giới chân thật, là chân tướng sự thật. Đến khi 

nào chúng ta mới có thể nhìn thấy, chúng ta mới có thể lý giải thấu triệt vậy? Trong 

Đại Kinh thường nói là Bồ Tát Bát Địa. Dựa vào năng lực tu học của cá nhân chúng ta, 

từ  bây  giờ  phải  tu  đến  địa  thứ  tám  thật  sự  là  quá  khó,  quá  khó  rồi,  có  thể  nói  là  vô 

lượng  kiếp.  Nhưng  mà  chúng  ta  ngày  nay  gặp  được  pháp  môn  Tịnh  Độ,  chúng  ta  ở 

trong một đời cầu sanh Thế giới Cực Lạc. Đến Thế giới Cực Lạc tuy còn là ở Phàm 

Thánh Đồng Cư Độ, nhưng mà được bản nguyện Di Đà gia trì, ở trong hàng cây bảy 

báu có thể nhìn thấy mười phương vô lượng vô biên cõi nước chư Phật. Không gian 

cây báu không hề phóng đại, mười phương cõi nước không hề thu nhỏ lại. Loại cảnh 

giới  này  rõ  ràng  ngay  trước  mắt,  không  thể  nghĩ  bàn.  Cho  nên,  đến  Thế  giới  Tây 

Phương thành tựu quả thật mà nói là việc rất dễ dàng, không phải là việc khó. Đây là 

nói rõ, một người hiểu biết, một người thông minh, làm sao có thể không đi Thế giới 

Tây  Phương  Cực  Lạc  được?  Đâu  có  loại  đạo  lý  này?  Quyết  định  khao  khát  về  Tây 

phương Tịnh Độ. 

- 53 - 

************* 

Nguyện thứ bốn mươi hai: “TRIỆT CHIẾU THẬP PHƯƠNG NGUYỆN” 

Kinh văn: “Ngã tác Phật thời, sở cư Phật sát, quảng bát nghiêm tịnh, quang oánh 

như cảnh. Triệt chiếu thập phương, vô lượng vô số, bất khả tư nghị, chư Phật thế 

giới.  Chúng  sanh  đổ  giả,  sanh  hi  hữu  tâm.  Nhược  bất  nhĩ  giả,  bất  thủ  Chánh 

giác”. 

Đây là thứ mười “Hương quang phổ nhiếp” ở trong đoạn lớn của 48 nguyện. Ở trong 

đây có hai nguyện: Nguyện thứ bốn mươi hai và bốn mươi ba. Đây là giới thiệu hoàn 

cảnh cư trú của bản thân Phật A Di Đà. 

 “Quảng bát nghiêm tịnh”. “Quảng bát”  là rộng lớn vô biên.  “Nghiêm tịnh”  là trang 

nghiêm  thanh  tịnh.  Chúng  ta  từ  hai  câu  này  liền  có  thể  thể  hội  được  sự  tốt  đẹp  của 

hoàn cảnh cư trú.  “Quang”  là quang minh.  “Oánh”  nghĩa là chiếu, sạch sẽ, giống như 

một tấm kính vậy. 

Có  rất  nhiều  đồng  tu  từ  nơi  khác  đến  Singapore  để  xem  thử,  đều  vô  cùng  tán  thán 

thành phố Singapore này. Pháp sư Danh Sơn ở trước mặt tôi đã từng nói qua bao nhiêu 

lần, Singapore là Tịnh Độ trên thế giới này của chúng ta hiện nay. Thành phố này sạch 

sẽ,  nhân  dân  tuân  thủ  pháp  luật,  môi  trường  không  chỉ  là  trang  nghiêm,  thật  sự  là 

không nhiễm mảy bụi, rất nhiều người tán thán. Hoàn cảnh của Thế giới Tây Phương, 

chư Phật Như Lai tán thán. Thế gian này của chúng ta, ở nơi đây tuy là hoàn cảnh rất 

tốt, nhưng mà  “chiếu sáng như gương”  thì vẫn không thể làm được. Nó khởi tác dụng, 

chiếu suốt mười phương vô lượng vô số, không thể nghĩ bàn thế giới chư Phật. Hay 

nói cách khác, phần trước nói là ở trong hàng cây mà thấy mười phương cõi nước chư 

Phật, đó là tình chấp, chúng ta nghĩ đến chỗ nào, sẽ nhìn thấy chỗ đó. Ở trong thế giới 

này,  chúng  ta  muốn  nghĩ  đến  tình  cảnh  đời  đời  kiếp  kiếp  ở  trong  đời  quá  khứ  của 

chúng ta thì đều có thể nhìn thấy, cha mẹ đời đời kiếp kiếp, bạn bè đời đời kiếp kiếp 

cũng đều có thể nhìn thấy. Như vậy mới thật sự biết rõ quá khứ vô thỉ, vị lai vô chung. 

Vô thỉ vô chung là nói theo chiều dọc, không bờ không mé là nói theo chiều ngang, là 

một  thể,  một  pháp  thân.  Trong  Kinh  thường  hay  tán  thán:   “Thanh  tịnh  pháp  thân” , 

vào lúc này đích thực là triệt để giác ngộ rồi, hóa ra hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh  với  mình  là  một  thể.  Trí  tuệ  Bát  Nhã  viên  mãn  ở  trong  tự  tánh  bộc  lộ  ra  rồi, 

không gì không biết. Đức năng của tự tánh biểu hiện ra rồi, không gì không thể. Từ bi 

vốn  có  trong  tự  tánh tự  nhiên biểu  lộ  ra, chân  thực, vô tư, thanh tịnh, vô nhiễm  yêu 

thương tất cả, đại từ đại bi, tánh đức bộc lộ viên mãn, đây là vào cảnh giới này. Nếu 

bạn không khế nhập cảnh giới này thì tánh đức làm sao viên mãn hiện tiền? 

 “Chúng sanh đổ giả” . Chữ  “chúng sanh”  này là Bồ Tát của Thế giới Cực Lạc. Họ có 

một số công phu hoàn thiện rồi. Những người nào vậy? Người vãng sanh về Thực Báo 

Trang Nghiêm Độ, đây là công phu hoàn thiện, nhìn thấy rồi. Đồng Cư Độ, Phương 

Tiện Độ thì vô minh chưa phá, nhưng được oai thần bản nguyện của Phật A Di Đà gia 

trì, cũng có thể nhìn thấy giống như những Bồ Tát lớn này rồi. Chỗ đáng quý của Thế 

giới Tây Phương, chỗ đáng được chư Phật Như Lai tán thán của Thế giới Tây Phương 

- 54 - 

không phải Thực Báo Trang Nghiêm Độ, mà là Phàm Thánh Đồng Cư Độ. Đây là chỗ 

mà phàm thánh độ của tất cả cõi nước chư Phật không thể sánh bằng. 

Chỗ mà chúng ta hiện nay cư trú là Phàm Thánh Đồng Cư Độ của Phật Thích Ca Mâu 

Ni. Phàm Thánh Đồng Cư Độ của Thế giới Cực Lạc với Thực Báo Trang Nghiêm Độ 

hầu như không hề khác nhau, cho nên chư Phật tán thán. Ở chỗ này, chúng ta có lẽ sẽ 

sinh ra nghi vấn, Phật Phật đạo đồng, tất cả chư Phật trí tuệ, thần thông, đạo lực đều 

tương đồng, tại sao Phật Thích Ca Mâu Ni không đem Phàm Thánh Đồng Cư Độ hiện 

tại này biến thành giống như Thế giới Cực Lạc vậy? Tôi nghĩ chắc có không ít người 

sẽ đưa ra vấn đề này. Vấn đề này nếu hỏi Phật Thích Ca Mâu Ni, Phật Thích Ca Mâu 

Ni cũng sẽ trả lời bạn, Phàm Thánh Đồng Cư Độ của Phật A Di Đà không giống với 

cõi nước chư Phật, bên trong có nhân tố quan trọng, đó là chúng sanh ở trong Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  Độ  biết  nghe  lời,  hợp  tác  với  Phật  A  Di  Đà,  cho  nên  Phàm  Thánh 

Đồng  Cư  Độ  không  thua  kém  Thực  Báo  Trang  Nghiêm  Độ.  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni 

cũng có thể  nói:  “Các  bạn không hợp tác  với tôi thì biết làm sao bây giờ?  Nếu như 

 các  bạn  chịu  hợp  tác,  chịu  nghe  lời  tôi,  thì  Tịnh  Độ  này  của  chúng  ta  cũng  có  thể 

 chuyển biến giống như Thế giới Cực Lạc vậy” . Lời Phật nói không sai, tôi đồng ý. Tại 

sao vậy? Y báo chuyển theo chánh báo. Quốc độ Tây Phương là y báo. Chánh báo là 

gì vậy? Chánh báo là tâm người. Phàm là người vãng sanh về Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc đều là niệm Phật mà đi, đều là phục phiền não mà đi cả. Công phu niệm Phật 

đắc  lực,  phục  được  phiền  não  mà  đi.  Vậy  Phật  Thích  Ca  Mâu  Ni  thử  hỏi  chúng  ta, 

Phàm Thánh Đồng Cư Độ của chúng ta, các bạn niệm cái gì đến vậy? Các bạn không 

phải niệm Phật vãng sanh đến, mà là trong đời quá khứ niệm ngũ giới, thập thiện vãng 

sanh  đến.  Nhân  địa  khác  nhau  nên  quả  báo  sẽ  không  giống  nhau.  Không  phải  Phật 

Thích  Ca  Mâu  Ni  không  làm  được, Phật Thích  Ca  Mâu  Ni  thật  sự  có thể làm  được. 

Chúng ta ngày nay thử suy nghĩ, suy nghĩ cho thật kỹ, người không học Phật đương 

nhiên hoàn toàn không hợp tác với Phật, tâm hạnh đều trái ngược lại với lời giáo huấn 

của Phật; còn chúng ta là đệ tử Tam Bảo, thậm chí là đã xuất gia, đều đã thọ đại giới 

tam đàn, chúng ta có hợp tác với Phật Thích Ca Mâu Ni hay không? Lời chỉ dạy của 

Phật ở trong Kinh cho chúng ta, chúng ta làm được bao nhiêu? Vì vậy, cái đáp án này 

đã có rồi, đó là nguyên nhân gì vậy? Không hợp tác. 

Ở xã hội trước mắt, một bộ Kinh điển quan trọng nhất đối với chúng ta đương nhiên là 

“Kinh Vô Lượng Thọ”. “Kinh Vô Lượng Thọ” giới thiệu Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc,  quả  nhiên  chúng  ta  sinh  khởi  cái  tâm  khao  khát,  đây  chính  là  phát  tâm  Bồ  Đề. 

Phát tâm Bồ Đề, thật thà niệm Phật, vậy thì liền có thể sinh về Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc. Đây là chánh nhân, chánh hành. Người xưa nói “chánh hành”, chữ “hành” 

này là động từ. Nhưng mà có chánh hành vẫn cần phải có trợ hành, chánh trợ song tu 

thì chúng ta mới có phần chắc chắn. Ngày nay ở Niệm Phật đường, chúng ta thật thà 

niệm Phật, chánh hành thì có mà trợ hành thì không, cho nên vẫn chưa đủ chắc chắn. 

 Trợ hành là gì vậy?  Trợ hành là đoạn ác tu thiện. Thế giới Tây Phương Cực Lạc, Phật 

Thích Ca Mâu Ni giới thiệu cho chúng ta rất nhiều, giới thiệu rất hay, ở nơi đó đều là 

 “các bậc thượng thiện cùng tập trung về một chỗ” . Chúng ta phải thử hỏi, chúng ta có 

thiện hay không? Niệm Phật rất tốt, Phật A Di Đà là không có vấn đề rồi, cửa này đả 

thông rồi, nhưng mà chúng ta bất thiện, đại chúng ở bên đó đều là người thiện, nên cửa 

này không dễ dàng đả thông. Phật A Di Đà cũng không thể làm việc thiên tư, “người 

- 55 - 

niệm Phật này niệm rất tốt, tôi tiếp dẫn họ đến”, nhưng đến rồi thì sao? Hằng ngày cãi 

nhau với đại chúng, không hợp với đại chúng, vậy thì làm sao được? Từ đó cho thấy, 

tu thiện là rất quan trọng. 

 Tiêu  chuẩn  của  tu  thiện  là  gì  vậy?   Đó  là  thập  thiện  nghiệp  đạo.  Chúng  ta  phải  làm 

được điều đầu tiên trong tịnh nghiệp tam phước là:  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp” . Phải biết,  “hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

 sự  sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát” ,  ba  câu  này  thực  hiện  vào  ngay  trong   “thập  thiện 

 nghiệp” . Chỉ cần bạn tu thập thiện nghiệp thì ba câu phía trước này bạn đã làm được. 

Bạn không thể nghiêm túc tu thập thiện nghiệp thì ba câu phía trước là nói suông, mặc 

dù có tâm có nguyện, nhưng không có thực hiện. Tu thập thiện mới thực hiện. 

Cách tu thập thiện này như thế nào vậy? Phật ở trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” 

nói rất hay. Ngài nói, Bồ Tát có một phương pháp có thể đoạn tất cả khổ của ác đạo. 

Phương pháp này tuyệt diệu, có thể đoạn tất cả khổ của ác đạo. Phương pháp gì vậy? 

Phật dạy chúng ta phải  “ngày đêm thường niệm, tư duy, quan sát thiện pháp”.  Thường 

niệm  là  tâm  thiện, tư  duy  là  ý  nghĩ  thiện, quan  sát  là hành  vi  thiện;  tâm  thiện, niệm 

thiện, hành  thiện. Phía  dưới  một  câu  rất  quan  trọng:   “Không cho  phép  mảy  may  bất 

 thiện  xen  tạp” .  Trong  toàn  bộ  khai  thị,  đây  là  chỗ  trọng  điểm.  Chúng  ta  ngày  nay 

không thể thành tựu chính là vì cho rằng “trong tâm tôi cũng thiện, tư duy cũng thiện, 

hành cũng thiện”, thế nhưng bên trong còn xen tạp bất thiện, vậy thì phiền phức này 

lớn  rồi.  Cho  nên  công  phu  thiện  của  chúng  ta  không  thuần,  nên  không  được  xem  là 

người  thiện.  Công  phu  thiện  của  bạn  phải  thuần,  bạn  mới  là  người  thiện,  dứt  khoát 

không cho phép bất thiện xen tạp ở trong đó. Hay nói cách khác, chúng ta ở trong đời 

sống thường ngày, đối với người, với sự, với vật, luôn thấy chỗ thiện, không nên thấy 

chỗ bất thiện; chỉ thấy người khác thiện, chỉ thấy tất cả việc thiện. Chỗ thiện thì chúng 

ta phải cố gắng học tập, chỗ bất thiện thì nhất định không nên ghi nhớ trong tâm, quyết 

định  không  nên  để  tâm  đến;  không  để  ở  trong  tâm,  không  để  ở  trong  khẩu,  đương 

nhiên càng không nên để trên thân, đây gọi là không cho phép một mảy may bất thiện 

xen tạp ở trong đó. Ở trong tâm không được phép xen tạp, khẩu không được phép xen 

tạp, thân không được phép xen tạp, Phật dạy chúng ta như vậy. Sau đó bạn mới có thể 

gần gũi chư Phật Như Lai và chư thánh chúng. Câu nói này chính là nói, bạn đã có thể 

tham  dự  câu  lạc  bộ  của  chư  Phật  Như  Lai  rồi,  thường  xuyên  chơi  đùa  cùng  với  các 

Ngài rồi. Câu lạc bộ của chư Phật Như Lai ở đâu vậy? Ở Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc,  “các bậc thượng thiện cùng tập trung về một chỗ” , chúng ta đã có thể có tư cách 

tham gia rồi. Như vậy quí vị mới biết, thập thiện là quan trọng biết bao. 

Phàm  là  người  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  (đây  là  nói  Phàm  Thánh 

Đồng Cư độ), thì ngũ giới thập thiện nhất định thanh tịnh. Cổ đức thường hay khuyên 

dạy chúng ta trì giới niệm Phật chính là ý nghĩa này. Ở trong Kinh văn này nói, chúng 

sanh không những là chỉ chúng sanh của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Chúng sanh 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc là tận  mắt nhìn thấy rồi, chúng sanh thế giới phương 

khác chưa có nhìn thấy, nhưng nghe thấy rồi. Phật ở chỗ này nói những lời này chúng 

ta nghe thấy rồi, nhìn thấy sinh tâm hoan hỷ, nghe thấy cũng sinh tâm hoan hỷ. Chúng 

ta không những sinh tâm hoan hỷ, mà còn phải sinh tâm ngưỡng vọng, phải phát tâm 

thật  lớn,  quyết  định  ở  trong  đời  này  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  quyết  định  có  tín  tâm  được 

sanh Tịnh Độ. 

- 56 - 

Hôm nay thời gian đã hết rồi, chúng ta chỉ giảng đến đây. 

A Di Đà Phật. 

Tập 169 

Nguyện thứ bốn mươi ba: “Bảo Hương Phổ Huân Nguyện” 

Kinh văn: "Ngã tác Phật thời, hạ tùng địa tế, thượng chí hư không, cung điện lầu 

quán, trì lưu hoa thọ, quốc độ sở hữu, nhất thiết vạn vật, giai thị vô lượng, bảo 

hương  hợp  thành.  Kỳ  hương  phổ  huân,  thập  phương  thế  giới,  chúng  sanh  văn 

giả, giai tu Phật hạnh. Nhược bất nhĩ giả, bất thủ Chánh Giác". 

Đoạn này là  một nguyện, Kinh văn tương đối dài một chút, đều là nói về hoàn cảnh 

đời sống cư trụ tốt đẹp của Thế giới Tây Phương. Trong 48 nguyện chỉ nói một cương 

lĩnh, tường tận giới thiệu ở trong Kinh văn. Thế Tôn vì chúng ta mà nói tường tận y 

chánh trang nghiêm của Thế giới Tây Phương. Đây là thuộc về y báo. Có thể nói, Thế 

Tôn vì chúng ta giảng Kinh nói pháp đều là thuật lại bổn nguyện công đức của A Di 

Đà Phật. Điểm này chúng ta phải nên học tập. 

Thánh Hiền nhân có một chỗ rất không giống với phàm phu, đó chính là càng là đại 

Thánh thì càng khiêm tốn. Ở trong luận ngữ, chúng ta xem thấy Khổng Lão Phu Tử, 

trong "Tứ Thư" thì xem thấy Mạnh Phu Tử, tất cả thảy đều là rất khiêm tốn, đều cảm 

thấy  mọi thứ đều không bằng người khác, chân thật làm đến được  "sống đến già thì 

 học đến già" . Phu Tử nói, cả đời Ngài không có một sở trường nào, những giáo huấn 

của Ngài đều là lời của người xưa đã nói, cho nên Ngài chính mình nói, ngay đời này 

là  "thuật nhi bất tác" . Lời của người hiện tại đều là sáng tác, Khổng Lão Phu Tử cả 

đời không có sáng tác, đều là di giáo của cổ Thánh tiên Hiền. Thích Ca Mâu Ni Phật 

cũng nói là ngay  trong  một  đời  Ngài  không có nói  một  câu  nào, nếu  ai nói  Phật  nói 

pháp thì người đó không thấu hiểu đối với Phật, hoàn toàn là hủy báng Như Lai. Rõ 

ràng Phật đã nói ra 49 năm, ngày hôm nay hội tập thành một bộ “Đại Tạng Kinh” lớn 

như vậy, vì sao nói Phật không nói pháp vậy? Vốn dĩ ý của Ngài là Ngài truyền lại lời 

của người khác, không phải chính mình sáng tác, là lời của cổ Phật quá khứ đời đời 

truyền nhau. Đây là lời khiêm tốn, cũng là lời thành thật, lời chân thật. Chúng ta phải 

từ ngay chỗ này mà học khiêm kính. 

Các bạn phải nên biết, phiền não lớn nhất……. Bồ Tát Thiên Thân đem phiền não tâm 

sở trong "Du Già Sư Địa Luận" nói ra. Trong "Du Già Sư Địa Luận", Bồ Tát Di Lặc 

nói rất nhiều về phiền não, quy nạp thành 100 pháp, tiện lợi cho sơ học. Trong Bách 

Pháp này đem vô lượng vô biên phiền não, tám vạn bốn ngàn phiền não quy nạp thành 

26 loại lớn. Trong 26 loại lớn này có 6 loại căn bản phiền não. Chúng ta luôn phải ghi 

nhớ. Điều đầu tiên trong căn bản phiền não là tham, kế đến là sân, sau đó là si, thứ tư 

chính là ngạo mạn. Bạn mới biết được ngạo mạn là nghiêm trọng như vậy. Tác dụng 

của phiền não là gì? Chướng ngại tự tánh. 

Trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  trong  "Phẩm  Xuất  Hiện" nói  rất  hay:  "Tất  cả  chúng sanh 

 đều có trí tuệ đức tướng Như Lai" . Câu nói này nếu tỉ mỉ  mà  nói, tất cả chúng sanh 

không chỉ là con người, những động vật nhỏ hơn như là muỗi, kiến v.v… mà còn bao 

- 57 - 

gồm cõi ngạ quỷ, cõi địa ngục, hướng lên trên thì có cõi trời, có Thanh Văn, Duyên 

Giác, Bồ Tát, đây đều là chúng sanh, chúng sanh trong chín pháp giới. Tất cả chúng 

sanh này đều có trí tuệ đức tướng Như Lai. Trí tuệ của Phật không thể nghĩ bàn, chân 

thật là vô lượng vô biên. Phật không có nói chỉ có Ngài có trí tuệ lớn như vậy, Ngài 

nói tất cả chúng sanh cũng có trí tuệ hoàn toàn giống như Ngài vậy, là bình đẳng, trí 

tuệ như nhau. Đức là gì? Đức là năng lực, năng lực cũng như nhau. Tướng là tướng 

hảo. Ngày nay chúng ta gọi là trang nghiêm của y báo cùng chánh báo đều như nhau. 

Cho nên, Phật pháp là thật bình đẳng, chắc chắn không có khác biệt. Thế nhưng hiện 

tại, trên thực tế có khác biệt rất rõ nét. Khác biệt này do đâu mà có? Tiếp theo Phật 

nói:  "Chỉ bởi vọng tưởng, chấp trước mà không thể chứng đắc" . Chỉ một câu này  là 

nói ra hết. Chúng ta mỗi một người có vô lượng trí tuệ, có vô lượng năng lực, có vô 

lượng  tướng  hảo,  nhưng  rất  là  đáng  tiếc,  phiền  não  bao  gồm  vọng  tưởng, phân  biệt, 

chấp trước, ba thứ này đã che mất đi trí tuệ, đức tướng vốn đầy đủ trong tự tánh của 

chúng ta, tuyệt nhiên không mất đi, chỉ là bị che mất mà thôi. Cũng giống như ánh mặt 

trời ban ngày vậy, ánh mặt trời chiếu khắp mặt đất, trên đầu chúng ta có một đám mây 

đen che mất đi ánh mặt trời, mây đen ví như là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước vậy. 

"Kinh  Kim  Cang"  mọi  người  đều  đọc  rất  quen  thuộc,  trên  "Kinh  Kim  Cang"  Phật 

thường  hay  nói:   “Phật  độ  vô  lượng  vô  biên  chúng  sanh” ,  sau  cùng  nói  ra  một  câu: 

 "Thật không có chúng sanh nào được độ" , do nguyên nhân gì vậy? Chúng sanh là tự 

mình giác ngộ, chính mình độ chính mình, không phải Phật độ chúng sanh. Chúng ta 

phải hiểu rõ đạo lý này. Phật chỉ là làm tăng thượng duyên cho chúng ta mà thôi, Phật 

không độ chúng sanh. Phật mà còn không độ được chúng sanh thì chúng ta làm gì có 

thể  độ  chúng  sanh?  Không  hề  có  sự  việc  này,  sự  việc  này  nói  không  thông.  Chúng 

sanh được độ là chính mình tự độ, chính mình nghe Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Kinh 

nói pháp mới hoát nhiên khai ngộ. Khi bạn tường tận, bạn hiểu rồi thì chính mình đem 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước  của  chính  mình buông xả, buông xả  rồi thì  trí tuệ 

đức tướng đầy đủ viên mãn trong tự tánh lại hồi phục. Các bạn nghĩ xem, rốt cuộc là ai 

độ ai? Nếu như nói Phật có thể độ chúng sanh, chúng ta hà tất phải tu hành? Chẳng 

phải  chúng  ta  thảy  đều  được  độ  rồi  sao?  Cho  nên,  phải  nên  biết  chân  tướng  sự  thật 

này. 

Phật  không  độ  chúng  sanh,  mà  Phật  chỉ  dẫn  chúng  ta  phương  hướng,  chỉ  dẫn  cho 

chúng ta một con đường, chúng ta chính mình phải tự đi. Nếu bạn chính mình không 

chịu đi, thì Phật là vô năng, hết cách, không thể giúp bạn. Do đây có thể biết, khiêm 

tốn cung kính của Phật là chân thật. Thế xuất thế gian pháp đều là từ ngay trong khiêm 

kính mà thành tựu. Chúng ta không khiêm tốn, mà ngạo mạn, không có kính ý, tham-

sân-si-mạn đều có đủ. Cho nên chúng ta hiểu được, Phật dạy  bảo chúng ta không gì 

khác, chính là trừ đi chướng ngại của chính mình, hồi phục tánh đức mà thôi. Chánh 

báo là như vậy. Chánh báo là Phật Bồ Tát thị hiện ở nhân gian chúng ta biểu diễn cho 

chúng ta xem, làm một tấm gương cho chúng ta xem. Y báo là núi sông đất đai, cây 

cối hoa cỏ, Phật Bồ Tát cũng thường hay thị hiện ở trong đó, mà người hiện tại gọi là 

linh cảm. Ngay khi thưởng thức phong cảnh của đại tự nhiên, bạn cũng có cơ hội hoát 

nhiên khai ngộ.  Chúng ta ở trong truyền  ký của người xưa trong Tông môn  Giáo hạ 

xem thấy rất nhiều. Do đây có thể biết, hoàn cảnh cũng là giáo học, cũng là giáo dục. 

Giáo dục là toàn phương vị, quyết không chỉ là ngôn ngữ. Ngôn ngữ là giảng Kinh nói 

pháp. 

- 58 - 

Nhĩ căn của chúng sanh Thế giới Ta Bà nhạy bén, cho nên Bồ Tát Văn Thù chọn lấy 

viên  thông,  nói  với  chúng  ta:   "Thử  phương  chân  giáo  thể,  thanh  tịnh  tại  âm  văn" . 

Ngoài  ngôn  giáo  ra,  còn  có  thân  giáo,  có  ý  giáo,  có  ý  niệm  này,  có  ý  nghĩa  này.  Ý 

nghĩa, tâm tư tinh tế cũng có thể lĩnh hội được, cũng có thể thể ngộ, đặc biệt là Tông 

môn. Tông môn thường nói:  "Tổ sư tây lai ý, nễ hội ma" . Thể hội là ý giáo. Đây là một 

loại  phương  pháp  giáo  học  rất  cao,  rất  nhiều  thị  hiện,  ở  trong  nhà  Phật  gọi  là  thần 

thông. Thông là gì? Thông là thông đạt, tường tận thông đạt; thần là thần kỳ. Siêu xuất 

thường thức của người thông thường, chúng ta gọi là thần thông. 

Chúng ta xem ở chỗ này, hoàn cảnh đời sống của Thế giới Cực Lạc cũng chính là hoàn 

cảnh của tu học. Phía trước đã giảng qua rất nhiều đoạn. Hôm nay chúng ta nói đến 

 "bảo hương phổ huân".  

 "Ngã tác Phật thời".  

Chữ   "ngã"   là  A  Di  Đà  Phật  tự  xưng,  đều  là  vì  nói  chuyện  mà  phương  tiện  nêu  ra. 

Chúng sanh chúng ta nghe đến  "ngã"  liền khởi lên chấp trước, liền khởi lên phân biệt. 

Phật Bồ Tát nói ngã, nhưng hoàn toàn không có phân biệt, chấp trước, là hằng thuận 

chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức.  Mọi  người  gọi  thân  thể  này  là   "ta" .  Tốt!  Ta  cũng  tùy 

thuận  bạn, gọi là  "ta" , nhưng  bạn  có  chấp  trước,  còn ta  thì không  có  chấp  trước. Ta 

biết được cái thứ này là giả, không phải là thật, đó là chúng duyên hòa hợp, không có 

tự  thể,  cho  nên   "ngay  thể  đều  không,  không  thể  có  được" .  Phật  thì  rõ  ràng,  các  bạn 

chấp trước có, Ngài thì không chấp trước thật có. Cho nên, Phật nhìn thế giới này như 

là   "mộng  huyễn  bào  ảnh" ,  Phật  thấy  thời  gian   "như  sương  cũng  như  chớp"   (chớp  là 

ánh chớp, sát na sanh diệt). Hai câu nói này là vũ trụ quan của chư Phật Bồ Tát. Loại 

quán sát này là chính xác, một chút mê hoặc cũng không có. Cho nên các Ngài vĩnh 

viễn giữ được tâm thanh tịnh, vĩnh viễn giữ được tâm bình đẳng, từ trong thanh tịnh 

bình đẳng sanh khởi tâm đại từ đại bi, dùng vô số phương tiện khéo léo khác nhau mà 

giúp  đỡ  chúng  sanh giác ngộ, giúp đỡ  chúng sanh hồi phục tự  tánh, chỉ như vậy  mà 

thôi.  Đây  chính  là  sự  nghiệp  của  nhà  Phật,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh, chính mình chắc chắn không có ý niệm danh vọng lợi dưỡng. Các bạn nghĩ xem, 

nếu như có chút ý niệm danh vọng lợi dưỡng, hoặc giả là có ý niệm cầu người khác 

cung  kính,  họ  liền  có  ngã  chấp,  họ  chính  là  phàm  phu,  không  phải  là  Thánh  nhân. 

Phàm - Thánh khác biệt chính ngay ở một niệm, phàm phu có chấp trước, phàm phu 

cho rằng mọi thứ đều là chính mình, còn Thánh nhân tuyệt đối không có ý niệm này. 

Chúng ta phải tỉ mỉ mà tham cứu. 

A Di Đà Phật ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc thị hiện làm Phật (làm Phật này là từ 

trên sự tướng mà nói), ở nơi đó giáo hóa chúng sanh. Phật là ý nghĩa lão sư. Phật cùng 

chúng  sanh  là  bình  đẳng.  Các  bạn  nhất  định  phải  ghi  nhớ,  Phật  pháp  là  pháp  bình 

đẳng, nhất định không có cao thấp. “Sanh Phật bình đẳng”, Phật cùng chúng sanh A 

Tỳ Địa Ngục đều bình đẳng. Cho nên, chúng ta ngày nay ở vào xã hội hiện tiền này đề 

xướng hòa bình. Hai chữ hòa bình này giảng thế nào vậy? Mọi người hòa thuận cùng ở 

với nhau, bình đẳng đối đãi, không có cao thấp, bình đẳng như nhau. Đây là thực tiễn 

của Phật pháp. Có thể bình đẳng đối đãi thì mới có thể chân thật hòa thuận cùng sống 

với nhau. Nếu không bình đẳng thì không thể nói đến hòa thuận. Hòa thuận là dùng 

bình đẳng làm nền tảng. 

- 59 - 

Mỗi một người đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là đến bên đó làm Phật. A Di 

Đà Phật giúp bạn làm Phật, chuyển phàm thành Thánh, cho nên đó là cảnh giới bất khả 

tư  nghì.  Ngài  làm  thế  nào  giúp  bạn  làm  Phật?  Đó  là  48  nguyện,  mỗi  nguyện  đều  là 

phương tiện của Ngài, phương pháp của Ngài giúp đỡ bạn làm Phật. 

Chỗ này nói:  "Hạ tùng địa tế, thượng chí hư không".  

 "Địa tế"  là biên giới của đất. Chúng ta biết được, mười phương cõi nước cùng thế giới 

này của chúng ta giống nhau cái lớn, khác chỗ nhỏ. Hoàn cảnh chúng ta cư trú là địa 

cầu, hình  tròn. Ở trên  Kinh  Phật  nói  với chúng  ta, mười  phương  cõi  nước  chư Phật, 

hình trạng tuyệt nhiên không hoàn toàn giống nhau, có cái là tròn, có cái hình vuông 

dài,  có  cái  là  hình  vuông,  có  cái  hình  chữ  nhật,  có  cái  hình  ba  góc.  Việc  này  trong 

"Kinh Hoa Nghiêm" nói rất nhiều, nói cho chúng ta có từ hai mươi đến ba mươi loại. 

Hiện tại chúng ta tỉ mỉ mà quán sát thiên văn, Phật nói ra đích thực đều được khoa học 

gia  của  hiện  đại  chứng  thực.  Phật  nói  ra  đích  thực  là  có  nhiều  loại  hình  trạng  khác 

nhau, đó là nói tinh hệ, không phải nói tinh cầu. Như chúng ta buổi tối xem thấy trên 

trời, chùm sao Sâm có hình tròn dài, chúng ta gọi là Chức Nữ Tinh Tọa Thiên Cầm, vì 

tinh tọa này có hình trạng giống như cây đàn cầm ngày xưa. Còn có thế giới có hình 

trạng giống như lá  cây,  hình  trạng  giống như đóa hoa.  Ngày  nay,  từ trong kính  viễn 

vọng thái không, chúng ta xem thấy một số nơi còn xa hơn ngân hà này của chúng ta. 

Sự phát hiện này quả nhiên là không tệ. Đây đều là trên "Kinh Hoa Nghiêm" đã nói, 

vô lượng vô biên thế giới. 

 "Địa tế",  hiện tại chúng ta biết được “địa tế” chính là trung tâm hạt nhân của địa cầu. 

Mãi đến biểu tầng bề mặt của địa cầu, bên trên của bề mặt là  "hư không" . Hai câu này 

là nói đến đại địa hư không, đây là hoàn cảnh cư trụ. 

 "Cung điện lầu quán".  

Đây là kiến trúc. Có rất nhiều người đọc đến đoạn Kinh văn này, liền sẽ nói đây chỉ là 

giả thiết, không phải chân thật. Đế vương thời xưa của Trung Quốc ở những nơi cung 

điện lầu các này. Hiện tại chúng ta cũng xem thấy trong Tịnh Độ Bồ Tát cũng là hình 

trạng cung điện lầu các này. Kỳ thật, trên Kinh chỉ nói cung điện lầu quán, tuyệt nhiên 

không nói đến hình thức. Cung điện lầu quán của Trung Quốc và cung điện lầu quán 

của người Tây Phương không giống nhau.  “Cung”  là gì? Bạn phải nên biết, cung là 

nơi  người  tư  nhân  cư  trụ.  "Điện"   là  gì?  Người  hiện  tại  gọi  là  văn  phòng,  chỗ  văn 

phòng gọi là điện, người nước ngoài gọi là office, người Trung Quốc gọi là điện. Bạn 

phải hiểu được cái ý này. Ngày trước, nơi làm việc của hoàng đế Trung Quốc, bạn đến 

Bắc Kinh, xem thấy nơi làm việc của hoàng đế, điện Thái Hòa, điện Trung Hòa, điện 

Bảo Hòa là nơi để làm việc. Người Trung Quốc đương nhiên là vẽ ra kiểu dáng của 

Trung Quốc, người nước ngoài nhất định là vẽ lầu lớn thẳng đứng, họ sẽ không vẽ ra 

kiểu dáng của chúng ta, bạn phải hiểu được ý nghĩa của nó. Nó tuy là không có hình 

trạng, nhưng mỗi một quốc gia khu vực, phòng xá chính họ cư trụ có phong cách riêng 

của chính họ. Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Mười phương cõi nước, hiện tại khoa 

học  gia  gọi  là  sinh  vật  của  tầng  không  gian  duy  thứ  khác,  đã  có  sinh  vật  thì  đương 

nhiên họ có hoàn cảnh cư trú, họ nhất định có hoàn cảnh cư trụ của tư nhân, nhất định 

có nơi chốn tụ hội của họ. Nơi chốn tụ hội gọi là điện. Tư nhân, nơi chốn cư trụ sinh 

hoạt riêng thì gọi là cung. Bạn xem Kinh thì phải linh hoạt, không nên khô cứng. Nếu 

- 60 - 

bạn xem bản chết, vừa xem thấy hai chữ cung điện này thì liền nghĩ đến phi liễn khắc 

chạm, nghĩ  đến những  thứ này  thì  đầu óc không thông, thì  không thể  học  Phật.  Đây 

đều là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Cho nên bạn phải nên biết, phạm vi của nó 

rất là rộng lớn, hình thức kiến trúc cũng là mỗi mỗi không như nhau. 

 "Lầu  quán" ,  từ  hai  tầng  trở  lên  thì  gọi  là  quán.  Hiện  tại  khoa  học  kỹ  thuật  của  tây 

phương tiến bộ, như tòa nhà cao lớn nhất Singapore hơn bảy mươi tầng cũng gọi là lầu 

quán.  Hình  thức  kiến  thiết  của  nó  và  hình  thức  kết  cấu  của  Trung  Quốc  hoàn  toàn 

không như nhau, thế nhưng đều là thuộc về cung điện lầu quán. Người Trung Quốc vẽ 

Thế giới Tây Phương là vẽ Trung Quốc vào thời xưa. Người hiện tại vẽ Thế giới Tây 

Phương thì nhất định vẽ ra cao ốc lầu lớn, kiến trúc của hiện đại. Nó là linh hoạt, là 

thiên biến vạn hóa, không phải khô cứng. Thế nhưng, Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

cùng nơi chúng ta ở không như nhau. Không như nhau ở chỗ nào? Khoa học kỹ thuật 

của họ đã đạt đến đỉnh điểm, đạt đến viên mãn. Khoa học kỹ thuật của chúng ta ở nơi 

đây vừa mới khởi bước. Người ta xây lầu to, ý niệm vừa khởi thì lầu to liền hiện ra. 

Bạn xem, cao minh cỡ nào! Hiện tại chúng ta còn phải thiết kế, còn phải thi công, làm 

bao  nhiêu  ngày  mới  thành  công.  Nghĩ  cái  gì  thì  liền  biến  ra  thứ  đó,  đây  mới  gọi  là 

khoa học kỹ thuật. 

Cho nên tôi ở nước ngoài giảng Kinh, tôi đều khuyên mọi người học khoa học nên đến 

Thế giới Cực Lạc. Nếu bạn không đến được Thế giới Cực Lạc thì khoa học của bạn 

vĩnh viễn là mầm non. Hiện tại chúng ta đến nơi xa để du lịch thì phải ngồi phi cơ, rất 

không  thuận  tiện.  Thế  giới  Tây  Phương  muốn  đi  du  lịch  đến  các  cõi  nước  chư  Phật 

khác, phòng ốc của họ liền bay lên. Bạn xem, cái này thật thoải mái. Phòng ốc của họ 

ở  có  thể  bay  đi,  cung  điện  lầu  các  có  thể  phi  hành.  Bạn  nói  xem,  tự  tại  dường  nào! 

Không cần phải thu xếp thứ gì, liền có thể bay đi, hơn nữa tốc độ rất nhanh. Dùng hiện 

tại của chúng ta mà tính đếm, cự ly đó dù có bao nhiêu vạn năm ánh sáng, họ cũng chỉ 

trong sát na, mấy phút liền đến. Bạn nói xem, tốc độ này nhanh cỡ nào, tốc độ của ánh 

sáng  không  thể  so  bì, khi  so  sánh  với  họ  thì  đồi nhỏ  sánh  núi cao. Cho  nên  các bạn 

nghĩ xem, một hoàn cảnh tốt đến như vậy, một nơi ở tốt đến như vậy, nếu bạn không 

di  dân  đến  nơi  đó  thì  bạn  quá  khờ  rồi.  Bạn  nói  vãng  sanh,  vào  thời  xưa gọi  là  vãng 

sanh, hiện tại không gọi là vãng sanh mà gọi là di dân. Bạn di dân đi đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, thân cận A Di Đà Phật. Bạn thấy hoàn cảnh đời sống bên đó thật tốt, 

hoàn  cảnh  tu  học  cũng  tốt,  đến  nơi  đó  họ  tự  nhiên  liền  rất  dễ  dàng  thành  tựu  trí  tuệ 

viên mãn, đức năng viên mãn. 

 "Trì lưu hoa thọ" . 

Một câu bốn chữ này là nói hoàn cảnh tốt đẹp bên đó. Ao hồ, nước chảy, đây đều là 

thứ mà chúng ta rất yêu thích. Cây cối, hoa cỏ ở nơi đó đáng có đều có, hơn nữa mãi 

mãi thường mới. Cây cối hoa cỏ ở thế gian của chúng ta, xuân sinh, hạ trưởng, mùa 

thu thì lá cây từ từ rụng hết, mùa đông lạnh lẽo, nó có thay đổi. Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc không có thay đổi, bốn mùa thường xuân, hoa nở vĩnh viễn không tàn, không 

những không tàn, hoa có thể tùy theo ý người, bạn ưa thích xem màu sắc gì, nó liền 

biến ra sắc màu đó, tùy tâm ưa muốn. Chúng ta hai người cùng đồng thưởng thức, tôi 

ưa thích màu hồng, tôi sẽ xem thấy là màu hồng, anh ưa thích màu trắng, anh xem thấy 

sẽ là màu trắng. Thật kỳ lạ! Việc này khoa học kỹ thuật của thế giới chúng ta hiện tại 

- 61 - 

không làm  được,  còn Thế giới  Tây  Phương đều đã  làm  được  rồi. Cho nên, A Di  Đà 

Phật là nhà khoa học vĩ đại nhất pháp giới. Các Ngài đều biết biến đổi. Biến đổi này là 

vô tâm. Tại vì sao hiện tại bạn không làm được? Bạn có tâm, bạn có niệm, cho nên tất 

cả vô số biến hiện liền có hạn độ. Các Ngài là vô tâm, vô niệm. Vô tâm vô niệm, tác 

dụng này liền không có hạn độ, không có ngăn ngại. Cho nên mọi người phải nên biết, 

vô tâm vượt thắng có tâm, có niệm không như vô niệm. Vô tâm vô niệm là chân trí 

tuệ. Nếu bạn có tâm có niệm, nhà Phật gọi là thế trí biện thông, bản năng của bạn bị 

mất đi. Cho nên, Phật pháp tất cả đều là nói hồi phục bản năng của chính chúng ta. 

Thế giới Cực Lạc bao gồm tất cả vật chất là do bảy báu tạo thành, cho nên vĩnh viễn sẽ 

không  biến  đổi,  thân  thể  của  người  mãi  mãi  sẽ  không  già  yếu,  mãi  mãi  sẽ  không  bị 

bệnh. Các bạn xem thấy ở trên Kinh Đại Thừa, Thế giới Tây Phương Cực Lạc không 

có  nghề  nghiệp  bác  sĩ,  không  hề  nghe  đến  trên  Kinh  điển  này  nói  đến  thuốc  thang. 

Người của Thế giới Tây Phương Cực Lạc không cần phải dùng thuốc men, mãi  mãi 

không sanh bệnh, vĩnh viễn trẻ trung, vô lượng thọ, không như chúng ta. Tuổi thọ ở 

thế gian này rất ngắn, Thế giới Tây Phương Cực Lạc người người đều là vô lượng thọ. 

 "Các bảo tạo thành" . 

Kỳ  thật,  Thế  giới  Cực  Lạc  là  do  các  bảo  tạo  thành,  thế  gian  này  chúng  ta  lại  chẳng 

phải  là  các  bảo  tạo  thành  hay  sao?  Các  bạn  phải  tin  tưởng  một  câu  chân  lý  mà  trên 

"Kinh Kim Cang" đã nói:  "Nhất hợp tướng" . Các bạn hiểu được ý nghĩa của “nhất hợp 

tướng” mà Phật đã nói hay không? Tại vì sao thế xuất thế gian tất cả vạn vật này thiên 

biến  vạn  hóa  vậy?  Thiên  biến  vạn  hóa  gọi  là  nhất  hợp  tướng.  "Nhất",   khoa  học  gia 

hiện tại dần dần phát hiện ra, nhất là gì vậy? Là vật chất cơ bản, trong khoa học hiện 

tại gọi là hạt cơ bản, danh từ ở trong Phật pháp gọi là  "cực vi chi vi" , do thứ này tổ hợp 

thành nguyên tử điện tử, lại do nguyên tử điện tử tổ hợp thành phân tử, tiếp tục tổ hợp 

thì  biến  thành  vạn  vật.  Bao  gồm  tất  cả  vạn  vật  là  một  thứ.  Cùng  đồng  là  vật  chất, 

nhưng  phương  thức  tổ  hợp  không  như  nhau,  cho  nên  mới  có  biến  đổi  đến  như  vậy. 

Hay  nói  cách  khác,  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  tổ  hợp  này  là  thù  thắng, là  bình 

thường,  cho  nên  đều  tổ  hợp  thành  bảy  báu.  Thế  gian  này  của  chúng  ta  tổ  hợp  thấp 

kém, tổ hợp thành cát đá bùn đất. Bạn phải nên biết, những hạt cơ bản bên trong cát đá 

bùn đất đó cùng Kim Cang Tán Huỳnh Kim, Bạch Ngân là như nhau, không khác biệt 

chút nào. Thế giới Cực Lạc nhất hợp tướng có thể hợp thành bảy báu trang nghiêm, 

thế gian này của chúng ta vì sao mà không thể? Ở trên Kinh Phật lại dạy bảo chúng ta: 

 "Y báo tùy theo chánh báo chuyển" , chúng ta liền hiểu rõ rồi. Y báo là gì? Hoàn cảnh 

cư ngụ. Hoàn cảnh cư ngụ, cái vật chất này tại vì sao hợp thành có tốt có xấu vậy? Tùy 

theo chánh báo. Chánh báo là ý niệm, tâm của bạn thanh tịnh, tổ chức của những vật 

chất này liền thanh tịnh. Tâm của bạn thiện, vật chất của nó tạo thành liền thiện. Tâm 

của  bạn  không  thanh  tịnh, tâm  của  bạn  tà,  tâm  bất  thiện, tạo  thành  ra  hoàn  cảnh  bất 

thiện.  "Y  báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển" ,  nếu  như  bạn  hiểu  rõ  đạo  lý  này  thì  bạn 

không cần đi xem phong thủy. Bạn biết được cái gì? Tâm của ta chánh, tâm thiện, ý 

niệm thiện, hành vi thiện, ta cư ngụ ở nơi này, hoàn cảnh ở nơi đây đều sẽ biến tốt, bao 

gồm tất cả vật chất nó sẽ đổi tốt. Nếu như tâm của chính chúng ta bất thiện, ý niệm bất 

thiện, hành vi bất thiện, cho dù phong thủy ở nơi đây rất tốt, hoàn cảnh rất tốt, nhưng 

qua một năm - hai năm, phong thủy ở nơi đây dần dần đổi xấu. Phong thủy không phải 

là không thể thay đổi, mà là tùy theo tâm người mà thay đổi. Đây là nguyên lý mà trên 

- 62 - 

Kinh Đại Thừa đã nói cho chúng ta nghe. Nguyên lý này là chân lý, một tí cũng không 

giả. 

Thế giới Tây Phương Cực Lạc thù thắng đến như vậy, thế là chúng ta hiểu rõ rồi. Chỗ 

tốt của thế giới này là một thế giới mới hưng khởi, như chúng ta nói là xã khu mới. Sự 

việc của xã khu mới dễ làm. A Di Đà Phật ở nơi đó hoan nghênh mọi người di dân đến 

đó, nhưng di dân có điều kiện. Điều kiện là gì vậy? Tâm địa thanh tịnh, tâm địa lương 

thiện. Cho nên, việc chọn lựa  người  toàn bộ đều  là  tâm  thanh tịnh, tâm  lương thiện. 

Hoàn cảnh đó của Ngài tốt. Trong mười phương cõi nước chư Phật, chúng ta là gì? Xã 

khu già. Gốc bệnh tích tập vô lượng kiếp đến nay quá sâu, tất cả chúng sanh tạo tác bất 

thiện, cho nên hoàn cảnh chúng ta cư trụ không thể so sánh được. Thế giới Cực Lạc là 

một xã khu mới, A Di Đà Phật thành Phật đến nay mới mười kiếp, thời gian rất ngắn. 

Đạo lý này chúng ta có thể nghĩ được thông. Bạn xem, hiện tại trên địa cầu của chúng 

ta, khu vực Singapore và Úc Châu này, chúng ta biết điều kiện di dân của họ rất hạn 

chế,  rất  nghiêm.  Họ  hoan  nghênh  người  tốt,  người  thiện  di  dân  đến  bên  đó,  nhưng 

người bất thiện thì họ cự tuyệt, không cho phép, cũng là cái ý này. Thế nhưng hải quan 

của họ, thực tế mà nói không nghiêm khắc như A Di Đà Phật. Hải quan của A Di Đà 

Phật thật nghiêm khắc. Tâm của bạn không thanh tịnh, tâm không lương thiện thì bạn 

chắc chắn không thể vãng sanh, bạn phải ghi nhớ. Không thể nói niệm Phật thì có thể 

vãng sanh, không hề có việc dễ dàng như vậy. 

Niệm  Phật  là  phương  tiện.  Phải  niệm  đến  tiêu  chuẩn  nào  thì  mới  có  thể  di  dân  qua 

được?  Phải  niệm  đến  tâm  thanh  tịnh,  tâm  từ  bi.  Tâm  thanh  tịnh  và  tâm  từ  bi  đều  là 

chân tâm. Tâm địa của bạn không thanh tịnh, tâm địa không từ bi, người xưa nói, cho 

dù bạn một ngày niệm mười vạn danh hiệu Phật, có câu là:  "Đau mồm rát họng cũng 

 chỉ uổng công" . Nếu quả nhiên tâm địa thanh tịnh từ bi, bạn một ngày niệm một danh 

hiệu Phật cũng đủ. Đây chính là người thông thường nói:  "Tu học nhà Phật là trọng 

 thực chất, không trọng hình thức" , hình thức không quan hệ gì. Thực chất là gì? Tâm 

thanh tịnh, tâm từ bi của bạn. Chúng ta tổng hợp Kinh giáo Đại Thừa dạy bảo chúng 

ta, chúng ta viết hai mươi chữ:  "Chân Thành, Thanh Tịnh, Bình Đẳng, Chánh Giác, 

 Từ Bi";   "Nhìn Thấu, Buông Xả, Tự Tại, Tùy Duyên, Niệm Phật".  Quả nhiên chúng 

ta  đầy  đủ  những  điều  kiện  này  thì  chắc  chắn  vãng  sanh,  khi  lâm  chung  một  niệm  - 

mười  niệm  đều  được  sanh.  Cho  nên,  làm  việc,  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật  ngay  trong 

cuộc sống thường ngày, chúng ta phải dùng tâm chân thành, phải dùng tâm thanh tịnh. 

Chân thành thì chắc chắn không có hư ngụy, chắc chắn không có hư giả. Tâm thanh 

tịnh  thì  chắc  chắn  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Có  chấp  trước  thì 

không  thanh  tịnh,  có  phân  biệt  thì  không  bình  đẳng,  có  vọng  tưởng  thì  không  chân 

thành. Chân thành, thanh tịnh, bình đẳng chính là thảy đều đoạn hết vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Chúng ta phải dùng cái tâm này. Thế gian một số người họ dùng vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước; ta dùng chân thành, thanh tịnh, bình đẳng thì ta sẽ rất dễ 

dàng sống chung với họ. Vì sao vậy? Họ cần, ta không cần; ta cần, họ không cần, vậy 

thì dễ sống chung. Nếu như chúng ta hai người đều cần thì liền xảy ra xung đột. Bạn 

cần danh vọng lợi dưỡng, ta thảy đều cho bạn, ta không cần. Ta cần tâm thanh tịnh, họ 

không cần tâm thanh tịnh. Nếu họ cần tâm thanh tịnh, cùng ta cần tâm thanh tịnh thì 

cũng sẽ không xung đột. Bạn cần thì tôi toàn bộ đều cho bạn, hoan hỉ vui vẻ cho bạn. 

Cái ta cần thì họ không cần. Thực tiễn ngay trong đối nhân xử thế tiếp vật, ngay trong 

cuộc sống thường ngày thì chúng ta chân thật có thể làm đến  “Nhìn Thấu, Buông Xả, 

- 63 - 

 Tự Tại, Tùy Duyên, Niệm Phật” . Niệm Phật là niệm giác ngộ, niệm Phật là niệm tự 

tánh. A Di Đà Phật là đức hiệu của tự tánh chúng ta. Thế nhưng Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc cũng đích thực có người này, tánh đức viên mãn hiện tiền, chúng ta gọi Ngài 

là A Di Đà Phật. 

 "Quốc độ sở hữu nhất thiết vạn vật".  

Câu nói này, y chánh trang nghiêm toàn bộ bao gồm bên trong. 

 "Giai dĩ vô lượng bảo hương hợp thành" . 

Thế giới Tây Phương hương quang trang nghiêm. Chúng ta biết, Thế giới Tây Phương 

bất cứ vật chất nào đều phát ra ánh sáng, thân thể cũng phát ra ánh sáng, quang minh 

thế giới. Ở chỗ này chúng ta xem thấy, không chỉ phóng quang mà còn phát ra hương 

thơm, còn có mùi hương. 

 "Vô lượng bảo hương hợp thành" . 

Hương quang đều lưu biến hư không pháp giới. Địa cầu này của chúng ta có ở trong 

quang minh của Di Đà không, có ở trong phạm vi của bảo hương hay không? Xin nói 

với  các  bạn  là  có. Có,  nhưng vì  sao  chúng  ta  không  thấy, không nghe?  Không  thấy, 

không  nghe  là  vì  chúng  ta  chính  mình  có  chướng  ngại.  Chướng  ngại  gì  vậy?  Ở  trên 

Kinh Phật nói có hai chướng ngại lớn: Một loại lớn là  "phiền não" , loại lớn thứ hai là 

 "sở tri" . Bạn có phiền não chướng, bạn có sở tri chướng, bạn chính mình có chướng 

ngại.  Không  phải  Phật  quang  không  chiếu  bạn,  không  phải  bảo  hương  không  huân 

bạn, mà bạn chính mình tạo thành chướng ngại, đem nó cách tuyệt rồi. Giống như con 

tầm vậy, nó có thể tiếp xúc đại tự nhiên bên ngoài, có thể tiếp xúc ánh mặt trời, nhưng 

nó  cứ  mãi  làm  cái  kén,  buộc  chặt  chính  mình  trong  đó,  đoạn  tuyệt  với  thế  giới  bên 

ngoài, vậy thì còn cách nào? Phàm phu chúng ta hiện tại chính là loại tình hình này. 

Ngu si! Cho nên Phật nói với chúng ta, chúng ta có thể đoạn dứt phiền não, đem sở tri 

chướng phá trừ đi, chúng ta liền thấy được quang minh của chư Phật, chúng ta sẽ ngửi 

được bảo hương của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Chướng ngại nhất định phải phá 

trừ. Trừ bỏ chướng ngại là phước báo chân thật. Trí tuệ khai rồi, không còn bị che lấp 

thì đức tướng hiện tiền, dần dần liền được hồi phục. Cho nên phiền não ít đi một phần, 

trí tuệ liền lớn thêm một phần; phiền não ít đi hai phần, trí tuệ liền lớn lên hai phần. 

Phiền  não  chướng  ngại  đi  trí  tuệ  của  chúng  ta, khiến  cho  chúng  ta  không  thấy  được 

Phật quang, không ngửi được bảo hương. 

Thế nhưng có một số đồng tu (số ít, không phải số nhiều), ở ngay trong quá trình tu 

học,  thỉnh  thoảng  cũng  thấy  được  Phật  quang,  cũng  ngửi  được  mùi  hương.  Đây  là 

nguyên nhân gì vậy? Có hai nguyên nhân, một là một niệm thanh tịnh, trong thời gian 

rất ngắn, vọng tưởng của bạn chân thật được hàng phục nên không khởi lên được tác 

dụng, hương quang của chư Phật liền tiếp xúc được. Đây là công phu của chính mình. 

Đây là một nguyên nhân. Thế nhưng thời gian công phu của chúng ta thực tế mà nói 

quá ngắn, không thể giữ gìn. Vì sao vậy? Vừa thấy ánh sáng, vừa ngửi được hương thì 

rất hoan hỉ, khi vừa hoan hỉ thì xong rồi. Hoan hỷ là gì vậy? Hoan hỉ là phiền não. Các 

bạn phải nên biết, thất tình lục dục:  "hỉ nộ ai lạc ái ố dục"  đều là phiền não. Khi vừa 

mới  ngửi  được,  thấy  được  Phật  quang,  vừa  mới  tiếp  xúc  Phật  được  một  chút,  phiền 

- 64 - 

não lập tức sanh ra, lập tức liền cắt đứt. Đây là một nguyên nhân. Nguyên nhân thứ hai 

là Phật Bồ Tát gia trì, thiện căn thuần thục. Đây là Phật Bồ Tát tiếp dẫn bạn, dùng thần 

lực gia trì để cho bạn thấy được, để cho bạn ngửi được, thêm lớn tín tâm của bạn, bạn 

sẽ ở đây cảm thấy Phật pháp hy hữu, sanh khởi tâm hy hữu, tâm cung kính đến học 

tập. Đại khái tổng quát không ngoài hai nguyên nhân này. Đặc biệt là vào lúc mới học 

Phật, khi mới học Phật vừa mới tiếp xúc, không có tín tâm gì, vào lúc này cần phải có 

Tam Bảo gia trì. 

Tôi khi mới bắt đầu học Phật, Phật quang thấy được ít, dường như chỉ có một lần, thế 

nhưng  ngửi  được  mùi  hương  thì  tổng  cộng  có  hơn  mười  mấy  lần.  Đích  thực  mùi 

hương này rất nồng, không biết từ nơi nào đến, không cách gì hình dung, đều không 

giống  những  mùi  hương  mà  trước  đây  chúng  ta  đã  ngửi  qua. Mùi  hương  này  có  thể 

làm cho tinh thần chúng ta phấn chấn, đầu óc tỉnh táo, nó có tác dụng này. Thế nhưng 

thời  gian  cũng  không  quá  lâu,  thỉnh  thoảng  một  làn  khoảng  mấy  giây  đến  một  hai 

phút, thời gian dài nhất đại khái khoảng năm phút. Rất nhiều đồng tu đều gặp qua. Đây 

là thuộc về gia trì của Phật Bồ Tát. Có hai loại nguyên nhân này. 

 "Kỳ  hương  phổ  huân,  thập  phương  thế  giới,  chúng  sanh  văn  giả,  giai  tu  Phật 

 hạnh" . 

Đây  là  dùng  hương  và  ánh  sáng  giúp  tất  cả  chúng  sanh.  "Phật  hạnh"   là gì?  Câu  nói 

này rất là quan trọng, Phật hạnh đương nhiên không phải là phàm phu hạnh. Lời nói 

này chúng ta ở trong giảng đường đã nói qua nhiều lần rồi. Tuy đã nói qua nhiều rồi 

nhưng vẫn phải nói lại. Vì sao vậy? Bởi vì hiện tại bạn vẫn chưa tu Phật hạnh. Cho dù 

bạn đã tu Phật hạnh, nhưng vẫn không ngừng phải giảng, vì Phật hạnh của bạn chưa 

viên mãn. Đây chính là nhà Phật đã nói huân tu thời gian dài. 

 "Phổ huân thập phương thế giới" .  "Phổ huân"  là vĩnh hằng mà không gián đoạn, mới 

có thể chân thật giúp chúng sanh, thành tựu chúng sanh. Nếu chỉ thỉnh thoảng một lần 

- hai lần, có câu là  "một ngày nóng, mười ngày lạnh" , vậy thì không giúp được việc, 

không thể thành tựu. Chân thật từ bi là phải vĩnh hằng huân tu, không gián đoạn. 

Tập 170 

Hai chữ  "Phật hạnh"  này vô cùng quan trọng. Trong phẩm thứ hai mươi của bổn Kinh 

này đã nói:  "Trần lao cấu tập, tự nhiên bất khởi" , đây chính là Phật hạnh.  "Trần lao"  

là gì?  "Trần"  là thí dụ cho ô nhiễm. Hiện tại chúng ta sống ở trong không gian, kiến 

trúc có hoàn thiện hơn, ô nhiễm đối với vi trần thì vẫn cứ không thể tránh khỏi. Bàn 

một ngày không lau, bạn tỉ mỉ sờ qua, nó vẫn có bụi, ba ngày không lau thì nhìn thấy 

rất rõ ràng. Cho nên trần là biểu thị ý nghĩa của ô nhiễm. Cái gì ô nhiễm? Tâm tánh 

của chúng ta bị ô nhiễm. Tâm tánh của chúng ta vốn dĩ là thanh tịnh, vốn dĩ là chân 

thành, vốn dĩ là bình đẳng, hiện tại vì sao toàn bộ đều mất hết rồi? Bị sáu trần ô nhiễm. 

Sáu trần này là  “sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp”,  bị những thứ này ô nhiễm rồi. Tâm 

thanh tịnh được đại tự tại, được đại hoan hỉ, thường sanh tâm hoan hỉ, thế nhưng sau 

khi tâm tánh bị ô nhiễm thì tâm thanh tịnh này mất đi. Sanh ra là gì? Sanh ra là tình. 

Khi không bị ô nhiễm sanh ra là trí. Cho nên bạn phải nên biết, trí và tình là một sự 

việc, nhưng tác dụng thì không như nhau. Trí và tình, nói về thể thì chỉ là một, nhưng 

tướng thì không như nhau, tác dụng khác biệt thì quá lớn. Phía sau tình là lao, người 

- 65 - 

hiện tại gọi là rất mệt. Trí thì không mệt, trí là vô cùng nhẹ nhàng. Người có tình càng 

nặng thì càng khổ sở, lao nhọc cả đời, không chỉ cả đời còn đến đời sau, đời đời kiếp 

kiếp sống ở trong lao nhọc, không cách gì siêu việt sáu cõi luân hồi. 

Trong nhân tố chủ yếu hình thành sáu cõi luân hồi, nhân tố thứ nhất là tình chấp. Bạn 

có tình chấp thì bạn không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi. Vậy nếu người không có tình 

thì  sao?  Bạn  nói  không  có  tình,  dường  như  ai  cũng  không  muốn  nghe  lời  này,  con 

người nếu biến thành vô tình, thì con người này rất tàn khốc, vậy thì không phải. Làm 

thế nào đem tình chuyển biến thành trí? Phật pháp không phải dạy bạn đem tình đoạn 

dứt  đi,  tình  đoạn  dứt  đi  thì  trí  cũng  không  còn.  Vì  sao  vậy?  Tình  và  trí  là  một  thể, 

không thể đoạn. Vậy phải làm sao? Phải chuyển biến, đem tình chuyển biến thành trí. 

Đây chính là chuyển phàm thành Thánh, chuyển mê thành ngộ. Tướng của tình là mê, 

tướng của trí là giác ngộ. Cho nên trong Kinh Phật dạy chúng ta chuyển biến. Hiện tại 

chúng  ta  tại  vì  sao  không  thể  chuyển  đổi?  Không  thể  chuyển  đổi  là  có  hai  nguyên 

nhân. Thứ nhất là không rõ ràng đạo lý, lý chưa làm thấu triệt, cho nên chấp trước kiên 

cố không chịu chuyển. Thứ hai là tập khí quá sâu, vô lượng kiếp đến nay chúng ta chỉ 

sống ở trong tình chấp, hiện tại vừa muốn đem nó chuyển đổi lại, dường như có chút 

không nhẫn tâm làm, không nỡ bỏ. 

Cho nên chư Phật Bồ Tát chỗ này  mới hiển thị ra đại từ đại bi, không ngừng lặp lại 

dạy bảo chúng ta, mỗi giờ mỗi phút đều nhắc nhở chúng ta. Phương pháp Phật đã dùng 

là Kinh giáo, chân thật gọi là:  “Một đời dạy người là dùng miệng, trăm đời dạy người 

 là phải dùng sách” , sách có thể lưu truyền mãi  mãi, sẽ không mất đi. Ngày nay nếu 

người không xem trọng sách vở, không chịu đọc sách thì đặc biệt sai lầm. Hiện tại tuy 

là chúng ta có khoa học kỹ thuật cao, không cần dùng những sách vở này, nói những 

văn  tự  này  đều  có  thể  cho  vào  vi  tính,  các  bạn  có  thể  từ  trong  màn  hình  vi  tính  mà 

xem.  Thế  nhưng  tôi  lại  nghe  có  rất  nhiều  người  nói  với  tôi,  mỗi  ngày  mắt  nhìn  vào 

màn hình vi tính, thọ mạng của họ chí ít phải mất đi hai mươi năm. Trên màn hình là 

rất thuận tiện, nhưng nếu bạn thích nó thì bạn phải bỏ ra cái giá là hai mươi năm tuổi 

thọ.  Cho  nên,  tôi  không  nhìn  màn  hình,  ngay  đến  truyền  hình  tôi  cũng  không  xem. 

Những thứ văn tự trong vi tính của các  bạn, bạn in ra cho tôi xem, tôi sẽ không trực 

tiếp  xem  màn  hình.  Cho  nên,  nếu  nó  có  sở  trường  thì  nó  chắc  chắn  cũng  có  khuyết 

điểm.  Trên  thế  giới  không  có  thập  toàn  thập  mỹ,  nếu  nó  có  tác  dụng  chánh  diện  thì 

quyết định có tác dụng phụ. Chúng ta nhất định phải hiểu rõ, phải hiểu được, sau đó 

bạn  mới  có  thể  khéo  dùng  khoa  học  kỹ  thuật,  không  bị  khoa  học  kỹ  thuật  làm  hại, 

không bị khoa học kỹ thuật làm mệt, bạn liền tự tại an lạc. 

Cho  nên,  Phật  dạy  chúng  ta,  đối  với  cảnh  giới  bên  ngoài  phải  thấu  hiểu  được  rất  rõ 

ràng, rất tường tận chân tướng của nó là gì. Bao gồm tất cả vật tướng là tướng  hợp 

nhất, đây là Phật tổng thuyết. Trong tướng hợp nhất, chúng ta thể hội được điều gì? 

Vạn  pháp  bình  đẳng,  pháp  pháp  bình  đẳng.  Nếu  bạn  hiểu  được  đạo  lý  này  thì  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước, đặc biệt là ý niệm được mất sẽ ít đi một nửa trở lên, cả 

người bạn liền thoải mái nhẹ nhàng. Vì sao vậy? Người ta lấy được Kim Cang tán bảo 

thạch, quý đến như vậy, ngay trong mắt của ta là gì? Kim Cang tán bảo thạch và cát 

đất trên đại địa hoàn toàn bình đẳng, giá trị là bình đẳng. Nếu bạn nói cái đó giá trị cao 

thì bạn đã bị nó lừa. Kỳ thật giá trị là bình đẳng, bao gồm tất cả các pháp đều là bình 

đẳng. Bất cứ vật chất mà bạn nói là quý trọng, quý trọng là gì? Là vọng tưởng của bạn 

- 66 - 

đem nó tạo thành quý trọng, là giả chứ không phải là thật. Phật lại nói với chúng ta: 

 "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng" , quyết không phải chân thật. Trên "Kinh Kim 

Cang" lại nói:  "Tất cả hữu vi pháp, như mộng huyễn bèo bọt",  thật đang tồn tại cũng là 

giả. Bạn nói cái hiện tượng này tồn tại, thì bạn hoàn toàn thấy sai rồi. Hiện tại khoa 

học gia hiểu được sát na sanh diệt, làm gì có tồn tại chứ? Nếu bạn không tin tưởng, 

hiện tại các bạn đến bên đây du lịch, tôi thấy các bạn mỗi người đều mang theo máy 

chụp hình, bạn có thể hội được đến sự tồn tại là gì không? Khi bạn canh chuẩn rồi ấn 

nút, ống kính mở ra, khi bạn ấn lần thứ hai, chắc chắn không phải là lần thứ nhất, lần 

thứ nhất đã không còn nữa, nó không có tồn tại. Tồn tại là một khái niệm trừu tượng, 

không phải sự thật. Bao gồm tất cả chư pháp đều không tồn tại, nếu bạn muốn được 

nó, chẳng phải bạn khởi vọng tưởng sao, chẳng phải bạn làm phiền chính mình sao? 

Cho  nên,  chân  thật  hiểu  rõ  rồi,  tất  cả  các  pháp  vô  đắc  cũng  vô  thất,  không  có  được 

mất. 

Tất cả các pháp rốt cuộc là sự việc ra sao? Phật nói rất hay, đó là do  "duyên" , duyên tụ 

duyên tán. Tụ  tán đều  là  sát na. Một  sát na là  ức vạn  phần  của một  giây. Trên  Kinh 

Phật nói với chúng ta, một khảy móng tay có sáu mươi sát na, một sát na có chín trăm 

lần sanh diệt, vậy  làm  gì  có  tồn tại?  Cho nên nói   “như lộ  cũng  như chớp” . Lộ là gì 

vậy? Lộ là nước sương sớm, lộ là thí dụ tướng tiếp nối. Ngày nay chúng ta xem thấy 

dường như là có một sự việc như vậy, là từng sát na từng sát na nối nhau, không phải 

là  thật.  "Như  chớp"   là  nói  chân  tướng  sự  thật.  "Như  lộ"  là  nói  huyễn  tướng,  huyễn 

tướng tiếp nối, không tồn tại. Nếu bạn hiểu rõ chân tướng sự thật của vũ trụ nhân sinh, 

tâm khai ý giải, bạn sẽ được đại tự tại. Thế xuất thế gian tất cả pháp quyết sẽ không có 

tâm mong cầu, bạn chắc chắn sẽ không có tâm được mất. Sau đó sanh khởi tâm đại bi, 

bạn  xem  thấy  tất  cả  chúng  sanh  đều  mê  rồi,  không  biết  được  chân  tướng  sự  thật. 

Những người giác ngộ này  đến  giúp  những người  mê  này  khai  ngộ, giúp  họ  hiểu rõ 

chân tướng sự thật, giúp họ trải qua đời sống bình thường. 

Đời  sống  bình  thường  thì  gọi  là  Phật  hạnh.  Đời  sống  của  phàm  phu  thì  không  bình 

thường, cho nên ngay đời này trải qua rất là khổ cực. Chư Phật Bồ Tát trải qua được 

rất  tự  tại,  rất  an  vui,  các  Ngài  không  có  được  mất,  toàn  tâm  toàn  lực  giúp  đỡ  tất  cả 

chúng sanh cũng đều là duyên. Nếu có duyên thì làm nhiều một chút, duyên không đầy 

đủ làm ít một chút, còn không có duyên thì không làm. Bạn nói xem, tự tại dường nào! 

Chúng ta học Phật hiểu rõ từ ngay chỗ này, tuy là hiểu được không đủ viên mãn, hiểu 

được một chút thì làm một chút, liền được một chút an vui. Cho nên tôi làm việc, hiện 

tại cư sĩ Lý Mộc Nguyên làm việc, các bạn mọi người đều biết, xem thấy Cư Sĩ Lâm, 

Tịnh Tông Học Hội của chúng ta ngày nay rất náo nhiệt, đó là duyên thù thắng. Nếu 

chúng ta có duyên thì sẽ tận tâm tận lực giúp đỡ xã hội, giúp đỡ đại chúng. Bạn giúp 

đỡ ở chỗ này là giúp đỡ cả thế giới, vì sao vậy? Tin tức ở nơi đây truyền đi khắp thế 

giới. Tuy là bạn giúp đỡ hiện tại, thế nhưng cũng là giúp đến vị lai, bởi vì bạn làm một 

tấm gương tốt cho chúng sanh vị lai. Nếu có duyên thì làm nhiều, không có duyên 

thì không làm, một chút miễn cưỡng cũng không có. Tuy là chúng ta có cái tâm 

như vậy nhưng là tâm thanh tịnh, có cái nguyện như vậy nhưng là nguyện thanh 

tịnh. Vì sao gọi là nguyện thanh tịnh? Nguyện vì chúng sanh, không nguyện vì chính 

mình. Nếu như xen tạp một chút vì chính mình thì nguyện của bạn không thanh tịnh, 

tâm  của  bạn  cũng  không  thanh  tịnh.  Tâm  nguyện  thanh  tịnh  cùng  cảm  ứng  tương 

- 67 - 

thông với chư Phật Bồ Tát, đây chính là mọi người thường nói oai thần Phật Bồ Tát 

gia trì. Đạo lý chính là như vậy, cảm ứng rất không thể nghĩ bàn. 

Chúng ta xem thấy hoan hỉ, không phải vì chính mình hoan hỉ, không phải nói ở đây 

làm  được  nhiều  sự  việc  như  vậy,  náo  nhiệt  như  vậy  là  hoan  hỉ,  không  phải  vậy!  Vì 

chúng  sanh  có  phước  mà  hoan  hỉ,  vì  chúng  sanh  lìa  khổ  được  vui  mà  hoan  hỉ,  đều 

không  vì  chính  mình.  Duyên  chín  muồi  rồi,  chúng  ta  phải  hướng  về  phía  trước  thúc 

đẩy thêm một bước. 

Vừa rồi tôi ở lầu hai, Lý hội trưởng nói với tôi như vậy, tôi liền nói với ông, hiện tại 

công tác chủ yếu của chúng ta là phải thúc đẩy giáo dục tôn giáo, hy vọng mỗi một tôn 

giáo  đều  phải  giảng đạo, đều phải  giảng Kinh, không  chỉ  là  hình  thức tôn  giáo. Tôn 

giáo nếu như có những nghi thức nghi qui này, bên trong không có giáo học thì đều 

biến thành mê tín. Nhất định phải giúp tất cả tôn giáo, đến thúc đẩy giáo học. Giảng 

đường này của chúng ta bắt đầu từ tháng sáu mở rộng, buổi tối mỗi ngày, chủ nhật mỗi 

tuần, mời truyền giáo sư của chín tôn giáo lớn của Singapore đến nơi đây giảng Kinh, 

giảng đạo của họ. Hoan nghênh đồng tu đến nghe, người càng nhiều càng tốt. Hiện tại 

những thầy truyền giáo của họ đều đã chuẩn bị, chúng ta nghe họ giảng, họ cũng nghe 

chúng ta, chúng ta giao lưu lẫn nhau, bổ túc lẫn nhau, giúp cho xã hội an định, thế giới 

hòa bình, thì thế gian này vĩnh viễn sẽ không còn có chiến tranh chủng tộc, chiến tranh 

tôn giáo, hy vọng đem hai loại bất thiện này vĩnh viễn đoạn tuyệt trên địa cầu này. Đây 

là trực tiếp, ảnh hưởng gián tiếp sẽ rất là to lớn, vì vậy chúng ta phải làm. Cư sĩ Lý 

Mộc  Nguyên  còn có ý  mong  muốn, vào  nửa  năm  cuối  của năm  nay  có  thể đem  loại 

hoạt  động  chín  tôn  giáo  này  của  chúng  ta  mở  rộng  đến  khu  vực  châu  Á,  đến  mười 

quốc gia này. Chúng ta về sau e rằng thăm viếng tôn giáo nước ngoài sẽ rất bận rộn. 

Chín tôn giáo chúng ta liên hiệp lại, thăm viếng chủng tộc tôn giáo của mỗi quốc gia, 

chúng ta đến thúc đẩy hòa bình. Đây là gì vậy? Đây là thực tiễn Phật pháp Đại Thừa. 

Mục tiêu cuối cùng của chúng ta là phải thúc đẩy đến toàn thế giới, hy vọng tín đồ của 

toàn thế giới đều giác ngộ, đều có thể phá mê khai ngộ, đoạn ác tu thiện, sau cùng đều 

có thể chuyển phàm thành Thánh. Chúng ta giúp đỡ chính mình, nhất định cũng phải 

giúp đỡ người khác, đây gọi là Phật hạnh. 

Phạm vi của Phật hạnh quá rộng lớn, không phải giới hạn ở Phật giáo. Các bạn xem ở 

trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  hết  thảy  cõi  nước  khác  nhau,  trên  Kinh  gọi  là  quốc  độ, 

không phải địa cầu, không phải nói quốc gia hiện tại này của chúng ta. Kinh văn nói 

được rất lớn, phạm vi của một vị Phật giáo hóa, đó gọi là một quốc độ. Trên Kinh nói 

 "tam thiên đại thiên thế giới" , tam thiên đại thiên rốt cuộc là bao lớn? Theo cách nói 

của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, đó là một đại thiên thế giới, hiện tại gọi là hệ ngân hà. 

Mười vạn ức hệ ngân hà là một cõi nước, là khu vực giáo hóa của một vị Phật. Quốc 

độ chỗ này nói đều là chỉ phạm vi lớn đến như vậy. Ở hư không pháp giới, quốc độ 

Phật như vậy là vô lượng vô biên, phạm vi đều lớn như vậy, nên chúng sanh cư ngụ 

trong đó rất là phức tạp. Chỗ này gọi là sinh vật của những tầng không gian duy thứ 

khác, con người chúng ta cũng bao gồm trong đó, nhà Phật thường gọi là mười pháp 

giới. Mười pháp giới chính là những tầng không gian khác nhau. Phật là phổ độ, quyết 

không  có  phân  biệt  quốc  độ  khác  nhau,  tộc  loại  khác  nhau,  văn  hoá  khác  nhau,  tư 

tưởng khác nhau, tôn giáo tín ngưỡng khác nhau. Phật là bình đẳng mà dạy bảo, chắc 

- 68 - 

chắn không có khác biệt. Phật bình đẳng tôn kính, bình đẳng yêu thương, bình đẳng 

giúp đỡ. 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  nói   "quảng  tu  cúng  dường"  là  bình  đẳng  cúng  dường.  Phật  là  dạy 

chúng ta như vậy, chúng ta phải nên làm theo thì mới là học trò tốt của Phật. Cho nên 

có rất nhiều người, thực tế mà nói là đọc Kinh quá ít, hoặc giả họ có đọc, nhưng họ 

không thể nào hiểu được, thế là phê bình chúng ta đem tiền tài đi cúng dường các tôn 

giáo khác, họ không thể chấp nhận, chỉ trách nghiêm khắc đối với chúng ta. Chúng ta 

nghe rồi mỉm cười. Vì sao vậy? Phật dạy chúng ta làm, chúng ta không làm sai, nhưng 

họ không thể chấp nhận là do họ không lý giải được ý của Phật, mà đương nhiên lý 

giải được ý  của Phật là  điều  không dễ dàng, như kệ khai  Kinh  đã  nói:  "Nguyện  giải 

 Như Lai chân thật nghĩa" . Ngay trong mắt của Phật Bồ Tát, hư không pháp giới tất cả 

chúng sanh là một thể. Các bạn thường nghe nói:  "Ba đời tất cả Phật cùng đồng một 

 pháp thân" , ý nghĩa là gì vậy? Hư không pháp giới cùng chính mình là một thể. Cho 

nên, tất  cả chúng sanh  chính  là chính  mình,  thương  yêu  tất cả chúng sanh là thương 

yêu chính mình, cung kính tất cả chúng sanh là cung kính chính mình, là tự tôn, cúng 

dường  tất  cả  chúng  sanh  là  cúng  dường  chính  mình. Đạo  lý này,  chân  tướng  sự  thật 

này  người  biết  được  thì  không  nhiều,  nhưng  chư  Phật  Bồ  Tát  biết  được,  Pháp  Thân 

Đại Sĩ biết được. Cho nên chúng ta xem thấy trên các Kinh luận Đại Thừa, các Ngài 

đích thực là làm như vậy. Chúng ta ngày nay theo sau Phật Bồ Tát, làm theo chư Phật 

Bồ Tát thì làm gì sai? Đây gọi là chân thật học Phật. 

Phật dạy bảo chúng ta, các bạn phải tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, Phật dạy chúng ta điều gì? 

Nếu tôi nói ra, các bạn đều biết được, mỗi mỗi đều sẽ nói:  “Phật dạy chúng ta đoạn 

 phiền não, chứng Bồ Đề” . Mỗi người đều biết nói, thế nhưng ở ngay trong cuộc sống 

thường ngày, bạn vẫn cứ là không đoạn được phiền não, trong miệng nói đoạn phiền 

não, nhưng trên thực tế thì bạn lại không chịu đoạn. Vì sao bạn không chịu đoạn? Bạn 

thấy  Thập  Tự  Giá  Giê-Su  của  Cơ  Đốc  giáo,  bạn  có  chịu  quỳ  xuống  lạy  ba  lạy  hay 

không?  Không  chịu,  vì  cho  đó  là  ngoại  đạo.  Bạn  xem,  bạn  không  chịu  đoạn  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước của bạn. Nếu ta là người chịu đoạn, khi ta xem thấy thì ta 

cũng cung cung kính kính lạy ba lạy. Mọi người xem thấy rất kỳ lạ, nhưng có gì kỳ lạ 

đâu, vì đó chính là Phật, đó là tự tánh. Trên "Kinh Hoa Nghiêm" chẳng phải đã nói rõ 

ràng hay sao? Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là  "duy tâm sở hiện, duy thức sở 

 biến" . Tâm là Phật, thức chính là Bồ Tát. Đã là Phật Bồ Tát biến ra thì đó cũng chính 

là Phật Bồ Tát. Không thể nói Phật Bồ Tát biến thành ra như thế này, bạn  mới thừa 

nhận  là  Phật  Bồ  Tát;  Ngài  biến  nhiều  ra  một  hình  thức  khác  thì  bạn  lại  không  thừa 

nhận, làm gì có đạo lý này? Đó chẳng phải là người ngu si hay sao? Tôi mặc lên người 

y phục này, bạn gọi tôi là Pháp sư Tịnh Không, nếu tôi mặc lên bộ com-lê, thì không 

phải hay sao? Làm gì có loại đạo lý này? Chư Phật Bồ Tát thiên biến vạn hóa, chúng 

ta nhất định phải hiểu đạo lý này. Đây chính là bảo bạn đoạn phiền não. Bạn cho rằng 

phiền não từ chỗ nào mà đoạn? Đây chính là đoạn phiền não. Đối với tất cả tôn giáo, 

bao gồm tất cả chủng tộc  một  mực đối đãi bình đẳng, phiền não của bạn liền không 

còn. Bạn ở trong đây khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, phiền não của bạn liền 

sanh ra, không luận đối đãi với bất cứ người nào, không luận đối đãi với tôn giáo nào, 

xem thấy họ có nhu cầu, ta toàn tâm toàn lực giúp đỡ thì ta không còn phiền não. Nếu 

như chúng ta vẫn còn nghĩ  "họ là một tôn giáo khác, ta có nên giúp đỡ hay không, ta 

 giúp đỡ họ thì có tội gì không?" , bạn nói xem, có đáng lo hay không? Thành tâm thành 

- 69 - 

ý giúp đỡ người thì làm gì có tội? Giúp đỡ người khác có tội là vì sao? Có ý đồ mà 

giúp thì có tội. Ta giúp đỡ họ, hy vọng được hồi báo gì đó thì ta có tội. Nếu ta giúp đỡ 

họ vô điều kiện, bất cứ ý niệm hồi báo gì đều không có, thì làm gì có tội? 

Các bạn phải nên biết cái gì gọi là tội lỗi? Tội lỗi là từ trong tự tư tự lợi mà sanh ra. 

Khi bạn tu tất cả thiện mà bên trong xen tạp tự tư tự lợi, đây gọi là tạo nghiệp. Nếu 

như không có một chút ý niệm tự tư tự lợi xen tạp, đây chính là nhà Phật gọi là thanh 

tịnh công đức. Thanh tịnh công đức, xin nói với các bạn là không gì có được, không gì 

có  được  là  thảy  đều  có  được.  Cái  bạn  có  được  là  gì  vậy?  Tận  hư  không, khắp  pháp 

giới, cái bạn có được là trí tuệ đức tướng vốn đầy đủ trong tự tánh của bạn hiện tiền. 

Đại đạo lý này có mấy người hiểu. 

Cho  nên,  Phật  hạnh  phải  làm  từ  chỗ  nào?  Làm  từ  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước"  trong 

"Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật", làm từ hiếu dưỡng cha mẹ. Hai chữ  “hiếu dưỡng”  

này rất không dễ hiểu. Hiếu là gì? Có mấy người hiểu được hiếu? Cho nên, lão tổ tông 

của chúng ta nêu ra, chúng ta không thể không phủ phục năm vóc sát đất, đích thực là 

đầy đủ trí tuệ cao độ, nghệ thuật cao độ. Lão tổ tông tạo ra những văn tự này, văn tự là 

phù hiệu, phù hiệu  của trí  tuệ, để bạn xem  thấy  cái phù hiệu này, nghe được  cái âm 

thành này, bạn liền giác ngộ. 

 "Hiếu",  chữ phù hiệu này, bên trên là chữ lão, bên dưới là chữ tử, là ý gì vậy? Trên 

một đời cùng dưới một đời là một thể, đây gọi là hiếu. Cho nên người phương tây có 

đứt khoảng, đứt khoảng thì không có hiếu, họ đoạn dứt, trên một đời cùng sau một đời 

có cách khoảng. Trên một đời còn có trên một đời nữa, sau một đời còn có sau một đời 

nữa, quá khứ vô thỉ, vị lai vô cùng. Vô thỉ vô chung là một thể. Đây là bổn ý của chữ 

hiếu, là  từ  trên  thời  gian  mà  nói.  Nếu  từ  nơi  không  gian  mà  nói,  là  rộng  khắp  mười 

phương,  nhà  Phật  có  hai  câu  nói:   "Tận  cùng  ba  cõi,  rộng  khắp  mười  phương" ,  chữ 

hiếu - phù hiệu này chính là đại biểu cho cái ý này. Mười phương ba cõi là một thể, 

đây là ý nghĩa của chữ hiếu. Cho nên, hiếu dưỡng cha mẹ là tận hiếu. Ai mới có thể 

làm được viên mãn? Phật mới được viên mãn. Bồ Tát Đẳng Giác vẫn còn một phẩm 

sanh tướng vô minh chưa phá, hiếu đạo của họ vẫn còn kém khuyết một phần. 

Phật dạy cho chúng ta điều gì? Phật dạy  cho  chúng  ta  hiếu  kính  mà  thôi, cả  thảy 

Phật giáo chính là dạy chúng ta hiếu thân tôn sư. Sinh mạng của chúng ta có được 

là nhờ ở cha mẹ, huệ mạng của chúng ta có được là nhờ ở lão sư. Không có cha mẹ và 

lão sư thì chúng ta không hiểu được đạo lý đối với vũ trụ nhân sanh. Nếu không hiểu 

rõ  những  đạo  lý  này,  người  và  những  loại  động  vật  khác  có  gì  khác  nhau  đâu?  Con 

người sở dĩ khác với loại cầm thú chính là họ rõ lý, họ có tiếp nhận qua giáo dục, cho 

nên họ có sư đạo. Thị hiện của chư Phật Bồ Tát đều là dùng thân phận của lão sư xuất 

hiện ở thế gian, dạy bảo chúng ta trải qua đời sống trí tuệ, trải qua đời sống giác ngộ. 

Đây là Phật hạnh. 

Phật  là  ý  nghĩa  của  giác  ngộ,  ý  nghĩa  của  trí  tuệ.  Phàm  phu  không  hiểu  được  Phật 

hạnh, trải qua là phiền não, đời sống của họ rất khổ. Cái rất khổ này không phải là cái 

khổ thiếu vật chất, đời sống vật chất không thiếu kém, như hào môn quý tộc ở thế gian 

này, thậm chí thiên vương trên trời, trong Phật Kinh thường nói phước báo lớn nhất là 

Đại Phạm Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương, họ không có tu phạm hạnh, nên 

họ vẫn là rất khổ. Bần cùng có cái khổ của bần cùng, giàu sang có cái khổ của giàu 

- 70 - 

sang, bần tiện  có  cái  khổ  của  bần tiện, quý nhân họ  cũng  có cái khổ, thảy  đều  là có 


khổ. 

Con  người  có  ai  là  không  khổ?  Người  giác  ngộ  không  khổ,  người  tường  tận  không 

khổ. Phàm hễ không tường tận đối với chân tướng của vũ trụ nhân sanh thì không thể 

nào  không  khổ.  Khổ  từ  do  đâu  mà  ra?  Do  mê  mà  ra.  Cho  nên  nhà  Phật  nói  lìa  khổ 

được vui, đây là quả; nhân là phá mê khai ngộ. Nếu bạn giác ngộ thì bạn liền an vui, 

mê rồi thì có khổ. 

Giáo học của cả  thảy  Phật pháp  đều  là  phá  mê  khai  ngộ  mà  thôi. Cương  yếu  của  cả 

thảy Phật pháp chính là hiếu thân tôn sư mà thôi. Cho nên người hiểu được hiếu thân, 

người hiện đại đối với hiếu dưỡng cha mẹ chỉ hiểu được hiếu dưỡng thân của cha mẹ, 

chăm sóc đời sống vật chất cho họ rất chu đáo, đây có thể xem là tận hiếu hay sao? 

Không phải! Bạn phải hiểu được dưỡng cái tâm của cha mẹ, để cha mẹ không có lo 

lắng, để cha mẹ thường sanh tâm hoan hỉ, vậy mới có thể tận một chút hiếu đạo. Cho 

nên, người làm con mà đi học, làm bài khóa không tốt, để cho cha mẹ lo lắng thì là bất 

hiếu.  Không  nghe  lời  dạy  của  thầy  thì  cha  mẹ  buồn  lo,  đó  cũng  là  bất  hiếu.  Cùng  ở 

chung với các bạn học mà bất hòa, cha mẹ lại lo lắng, vậy là bất hiếu. Anh em bất hòa, 

chị em bạn dâu bất hòa đều làm cho cha mẹ lo lắng, đây đều là bất hiếu. Bạn liền biết 

được phạm vi của hiếu dưỡng rộng lớn đến cỡ nào. Bạn bước vào xã hội, làm việc ở 

trong xã hội, bạn là một công nhân nhưng không tôn kính ông chủ, không phục tùng 

ông  chủ,  đây  là  bất  hiếu.  Bạn  cùng  với  đồng  sự  không  thể  nào  hợp  tác  giúp  đỡ  lẫn 

nhau, không chân thành hợp tác, giúp đỡ lẫn nhau thì cũng là bất hiếu. Phạm vi của 

hiếu quá rộng quá lớn, không có bờ mé. Đây là gì vậy? Chính là dưỡng cái tâm của 

cha mẹ. Càng quan trọng hơn nữa, đó là dưỡng cái chí của cha mẹ, cũng chính là kỳ 

vọng của cha mẹ đối với bạn. Ngạn ngữ chúng ta thường nói:  "Mong con trai thành 

 rồng, mong con gái  thành  phụng".   Nếu bạn không làm  được  rồng phụng thì  bạn bất 

hiếu. Rồng phụng là thí dụ, chính là nói đức hạnh của bạn, trí tuệ của bạn. Bạn cống 

hiến đối với xã hội chúng sanh, phải làm đến được tròn đầy viên mãn thì cha mẹ bạn 

mới hoan hỉ vui vẻ. Bạn dưỡng cái chí của cha mẹ,  "chí"  đạt đến đỉnh điểm chính là 

bạn  làm  được  Phật,  vậy  thì  cha  mẹ  liền  vui  mừng,  chữ  hiếu  bạn  mới  làm  đến  được 

viên mãn. 

Khi vừa nghe nói làm Phật, các bạn lại sanh ra một quan niệm sai lầm:  “Vậy đại khái 

 phải  xuất  gia  hay  sao?”.  Quan  niệm  này  là  sai  lầm.  Ý  nghĩa  của   “làm  Phật”   là  gì? 

Chính là trí tuệ viên mãn, đức năng viên mãn, trong tất cả các pháp đều làm đến được 

viên mãn thì người này liền được gọi là Phật. Không thể nói xuất gia thì mới có thể 

làm Phật, vậy thì bạn lại sai rồi! Tại gia cũng đều có thể thành Phật. Bạn phải đem cái 

chữ  này  làm  cho  rõ  ràng,  phải  nhận  biết  tường  tận.  Xuất  gia  là  một  loại  trong  hạnh 

Phật. Cũng giống như cả thảy sinh hoạt trong xã hội, bạn ở trong xã hội chọn lấy một 

nghề nghiệp, khi đi học bạn chọn lấy  một khoa hệ. Nghề nghiệp này là nghề nghiệp 

giáo dục của Phật Đà, là khoa hệ giáo học của Phật Đà, bạn chọn lấy nghề này. Từ nơi 

nghề nghiệp này, nếu như nói Phật và Bồ Tát thì người người đều là Phật, người người 

đều là Bồ Tát, bất luận nam nữ già trẻ, các ngành các nghề, chỉ cần bạn giác ngộ. Tâm 

hạnh của Phật Bồ Tát không giống như người thế gian. Người thế gian làm bất cứ việc 

gì đều là vì chính mình, đây gọi là phàm phu, người thế gian. Phật Bồ Tát làm bất cứ 

- 71 - 

việc gì đều là vì chúng sanh, vì lợi ích xã hội, chắc chắn không vì lợi ích của chính 

mình, các Ngài chính là Phật, chính là Bồ Tát. 

Lần trước tôi ở Kiết Long Ba, sau khi pháp hội hoàn mãn, Đan Tư Lý, Lý Kim Hữu 

tiễn đưa tôi, tôi đã nói với họ hơn một giờ đồng hồ, dạy họ kinh doanh khách sạn. Họ 

ở nơi đó mở một khách sạn lớn, là khách sạn sáu sao. Nếu dùng Phật hạnh để khai mở 

khách sạn thì ông chủ chính là Phật Đà, hết thảy nhân viên đều là Bồ Tát. Khách sạn 

vì tất cả chúng sanh phục vụ, không vì chính mình kiếm tiền. Vì chúng sanh phục vụ 

thì bạn chính là Phật hạnh, bạn chính là thương nhân Phật, thương nhân Bồ Tát. Phàm 

là  người  đến  khách  sạn  để  ở  đều  là  chúng  sanh  để  bạn  độ.  Phật  không  độ  người  vô 

duyên.  Họ  đến  ở  nơi  khách  sạn  của  bạn  thì  có  duyên  với  bạn,  bạn  liền  độ  họ.  Phật 

pháp là linh hoạt, không phải khô cứng. 

Tôi ở Hoa Kỳ đã từng dạy cho người chủ gia đình, chủ gia đình là Phật Bồ Tát. Có rất 

nhiều người chủ gia đình đến kêu khổ với tôi:  “Mỗi ngày cứ làm những việc như vậy, 

 làm cả  đời  cũng  không thể  nghỉ ngơi” , oán thán kêu  khổ, khổ không nói ra  lời. Khi 

vừa chuyển đổi ý niệm thì là bạn đang hành Bồ Tát đạo, chúng sanh trong gia đình đều 

là đối tượng để bạn độ họ, hàng xóm bạn bè thân thích của bạn đều là đối tượng của 

bạn độ hóa, thì bạn liền rất an vui. Mỗi ngày đang hành Bồ Tát đạo, mỗi ngày đang tu 

Lục Độ, mỗi ngày đang tu Tứ Nhiếp Pháp, bạn sẽ an vui không gì bằng. Ý niệm vừa 

chuyển thì phàm phu liền biến thành Phật rồi. Cho nên, ta biết được bất cứ một cương 

vị công tác nào đều là Phật hạnh, đều là Bồ Tát hạnh, phải xem ý niệm của bạn có thể 

chuyển đổi được hay không. Bạn không nhất định phải xuất gia. Bạn xuất gia, nếu bạn 

không hiểu rõ những đại đạo lý này, ngày ngày hưởng thụ sự cúng dường của người 

khác, tội lỗi này thì rất nặng. Người xưa đã nói:  "Đời này không liễu đạo, mang lông 

 đội sừng để trả" . Thí chủ cúng dường đều có ghi nợ, đã ghi vào sổ nợ, nếu bạn không 

thể  thành  tựu, không  thể  liễu  đạo  thì  tương  lai  phải  trả  cái  nợ  này.  Cho  nên, cái  thọ 

dụng ngay trong đời này, người ta cúng dường, bạn không dễ dàng tiếp nhận, phải nên 

biết  cái  đưa  đến  thảy  đều  ghi  nợ  trên  thân  chúng  ta,  không  thể  không  trả.  Hiện  tại 

hưởng thụ thì rất ưa thích, đến khi trả nợ thì rất khổ cực. Nếu không muốn trả nợ thì 

bạn  cần  phải  đạt  đến  kỳ  vọng  của  thí  chủ  đối  với  bạn.  Họ  hy  vọng  bạn  chứng  đạo, 

chứng quả, hy vọng bạn thành Phật, nếu quả nhiên bạn làm được rồi thì sự cúng dường 

của họ chính là phước báo. Họ có quan hệ với chúng ta, chúng ta thành Phật rồi thì họ 

có quan hệ với Phật, tương lai nhờ vào phước của Phật, họ cũng sẽ có thành tựu. Phật 

là  người  tri  ân  báo  ân,  quyết  không  cô  phụ  người  ngày  trước  đã  từng  cúng  dường 

Ngài, chắc  chắn  Ngài  sẽ  chăm  sóc  đến họ. Đời  đời kiếp  kiếp không  luận họ ở  trong 

một cõi nào, Phật Bồ Tát đều xem thấy, đều có thể tiếp xúc đến được, âm thầm mà bảo 

hộ họ. Khi  cơ duyên chín muồi,  nhất định dùng  ứng hóa thân đến để giúp họ, thành 

tựu họ. Những đạo lý chân tướng sự thật này, chúng ta đều phải hiểu. 

Ở trong bổn Kinh chúng ta nói đến Phật hạnh, chính là phương pháp lý luận cảnh giới 

mà trong bộ Kinh này đã nói. Chúng ta mỗi ngày đọc tụng, mỗi ngày ở nơi đây nghiên 

cứu thảo luận, còn phải chăm chỉ nỗ lực thực tiễn. Nếu như không thực tiễn thì bạn sẽ 

không  có  tiến  bộ.  Vì  sao  vậy?  Vì  giải  hành  phải  tương  ưng,  tương  bổ,  tương  thành; 

hành giúp cho giải, giải giúp cho hành. Giải rồi mà không hành, giải của bạn chỉ giải 

đến  chỗ này  mà  thôi,  không thể  vào  sâu hơn. Nhất định phải  có  công phu của hành, 

giúp cho bạn càng lý giải càng sâu hơn. Nghĩa lý cảnh giới trong Kinh đều không có 

- 72 - 

chỗ dừng, mỗi câu mỗi chữ giảng mấy năm, giảng mấy mươi năm cũng giảng không 

hết, đây là thực tế rõ ràng. Ở trong Kinh văn này bạn có thể xem thấy được bao nhiêu, 

có  thể  giảng  được  bao  nhiêu,  hoàn  toàn  phải  dựa  vào  công  phu  tu  hành  của  chính 

mình.  Hay  nói  cách  khác,  phải  đem  lý  luận  biến  thành  tư  tưởng  kiến  giải  của  chính 

mình, đem những phương pháp trong đây biến thành hành vi đời sống của chính chúng 

ta, vậy mới có thể được thọ dụng chân thật. Phật Bồ Tát chính là tiêu chuẩn của chúng 

ta, là mô phạm của chúng ta. 

Chỗ này nói A Di Đà Phật ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc, Phật quang của Ngài, bảo 

hương của Ngài là biến mãn hư không pháp giới. Chúng ta thấy ánh sáng, ngửi mùi 

hương đều có thể giác ngộ, đều có thể hồi đầu, đều có thể làm theo Phật hạnh. Do đây 

có thể biết, trong hương quang đều có trí tuệ vô tận, bi nguyện vô tận, vô tận phương 

tiện khéo léo, đây gọi là không thể nghĩ bàn. Quang là sống, hương cũng là sống, nó 

có  thể  cảm  động  lòng  người.  Đây  không  phải  là  hương  thông  thường,  trong  hương 

quang có A Di Đà Phật, có tinh thần của chư Phật Như Lai ở trong đó. Tôi nói lời nói 

này thì mọi người tương đối dễ hiểu một chút, ở trong Phật pháp gọi là lưu lộ của tánh 

đức. Chúng ta chính mình có tự tánh. Tánh đức của Phật xúc động tự tánh của chúng 

ta, giúp chúng ta phá mê khai ngộ. Đây là phương tiện khéo léo đến cùng tột, không 

chỉ là dùng ngôn ngữ giáo hóa chúng ta, đến khi cùng tột thì dùng hương quang. 

Vậy thì thử hỏi, chúng ta hiện tiền có cách gì dùng hương quang hay không? Có! Hiện 

tại cũng đã phổ biến, đang ứng dụng. Rõ ràng nhất là khi chúng ta tạo tượng Phật, bạn 

mắt có thể thấy được họ, đây là quang. Khi trong tâm của bạn có thể nhận biết, có thể 

cảm động, đây chính là hương. Tôi xem thấy tôn tượng này, tôn tượng này là tượng 

Địa Tạng Vương Bồ Tát, bạn biết được là Bồ Tát Địa Tạng, đây là quang. Bạn có thể 

thể hội được tâm địa hàm chứa vô tận bảo tạng, bảo tạng này cần phải hiếu kính tôn sư 

để khai phát, đây chính là hương. Hương quang của Thích Ca Mâu Ni Phật, các bạn 

nơi  nơi  đều  thấy  được,  chỉ  là  bạn  thấy  mà  không  thấy, ngửi  mà  không ngửi,  vậy  thì 

không còn cách nào. Không thấy không nghe vẫn là do phiền não tập khí của chúng ta 

chướng  ngại  tự  tánh,  tâm  của  bạn  không  đủ  thanh  tịnh,  tâm  của  bạn  không  đủ  chân 

thành. Nếu quả nhiên tâm địa thanh tịnh chân thành, bạn mới biết được hư không pháp 

giới,  những  thứ  đó  đều  là  biểu  pháp;  Bạn  mới  biết  được  hương  quang  của  chư  Phật 

biến khắp thế gian, tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, một ngày từ sớm đến tối đều 

tiếp xúc, Tông môn gọi là  "đầu đầu thị đạo, tả hữu phùng nguyên" . Chỉ có thể trách 

chúng  ta  chính  mình  hiện  tại  ngây  dại  không  biết,  không  còn  cách  nào.  Không  phải 

Phật không từ bi, mà do chúng ta chính mình nghiệp chướng quá nặng, chỉ có thể nói 

như vậy. 

Tôi giảng đoạn này cũng chỉ nói đến đây mà thôi, không phải nói nhiều nữa. Hôm nay 

thời gian đến rồi. A Di Đà Phật. 

Tập 171 



Nguyện thứ bốn mươi bốn: “Phổ Đẳng Tam Muội Nguyện” 

- 73 - 

Kinh văn: “Ngã tác Phật thời, thập phương Phật sát, chư Bồ Tát chúng, văn ngã 

danh dĩ, giai tất đãi đắc thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng tam muội, chư thâm tổng 

trì, trụ Tam ma địa, chí ư thành Phật”. 

Từ  chỗ  này  trở  xuống,  đây  là  đoạn  lớn  thứ  mười  một  ở  trong  nguyện  văn   “trợ  tha 

 thành Phật” . 

Bồ Tát ở thế giới khác phát nguyện gần gũi A Di Đà Phật, học tập theo A Di Đà Phật, 

tuy vẫn chưa vãng sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc, nhưng đã được bản nguyện 

của A Di Đà Phật gia trì. Đây thật là không thể nghĩ bàn. Từ đó cho thấy, Phật Đà từ 

bi, thật sự là phổ độ tất cả chúng sanh. Chúng ta hãy xem thật kỹ đoạn Kinh văn này. 

 “Ngã tác Phật thời”,  câu này là A Di Đà Phật tự xưng. Ngài hiện nay ở Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc thị hiện thành Phật đã mười kiếp, nên nguyện này đương nhiên là đã 

thành sự thật. 

Chúng  ta  ở  chỗ  này  chú  ý  xem  nguyện  văn:   “Thập  phương  Phật  sát,  chư  Bồ  Tát 

 chúng” .  Câu  này  với  nguyện  văn  phía  trước  hoàn  toàn  không  giống  nhau,  chúng  ta 

phải đặc biệt lưu ý. Ở trong nguyện văn phía trước, chúng ta phần lớn xem thấy:  “Ngã 

 tác Phật thời, sở hữu chúng sanh, sanh ngã quốc giả” , luôn luôn là nói như vậy.  “Sở 

 hữu chúng sanh”  thì không nhất định là loại nào, ngay cả chúng ta cũng thảy đều bao 

gồm ở trong đó. Nhưng bắt đầu từ nguyện này, ở trong nguyện văn nói:  “Thập phương 

 Phật sát, chư Bồ Tát chúng”,  có thể thấy đây không phải người bình thường. Chúng ta 

trước  tiên  muốn  hỏi:  Định  nghĩa  chữ   “Bồ  Tát  chúng”   này  rốt  cuộc  là  như  thế  nào? 

Chúng ta là người đã thọ giới Bồ Tát thì có được xem là Bồ Tát hay không? Chúng ta 

có bao gồm ở trong đây không? Đây là điều trước tiên phải làm cho rõ ràng. 

Phật  ở  trong  “Kinh  Kim  Cang”  nói  rất  rõ  ràng:   “Nếu  Bồ  Tát  có  tướng  ngã,  tướng 

 nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả, tức không phải Bồ Tát”.  Đây là Thế Tôn đem 

tiêu chuẩn của Bồ Tát nói ra cho chúng ta rồi. Chúng ta thử nghĩ, chúng ta đã thọ giới 

Bồ Tát rồi, hoặc giả xuất gia, đã thọ Tam Đàn đại giới rồi, có còn tướng ngã, tướng 

nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả không? Nếu như vẫn còn thì đó không phải là 

Bồ Tát thật, ở nguyện này không có phần của chúng ta, đối tượng mà Ngài nói không 

phải loại này của chúng ta. 

Đại Sư Thiên Thai nói, Phật có sáu loại.  “Lục tức Phật”,  nói từ trên lý thì không có 

vấn đề, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. Phàm là những ai có Phật tánh đều xem là 

Phật. Ở trong “Hoa Nghiêm”, “Viên Giác” nói hay hơn nữa:  “Tất cả chúng sanh vốn 

 dĩ  thành  Phật”.   Đây  là  nói  từ  trên  lý.  Trên  lý  không  hề  sai,  nhưng  trên  sự  thì  khác 

nhau. Sự có mê - ngộ; người mê là phàm phu, ngộ rồi mới là Phật. Vậy là từ trên sự 

mà nói, thì có năm cấp bậc phía sau. 

Thứ nhất là  “Danh tự tức Phật”,  hữu danh vô thực. Giống chúng ta hiện nay thọ giới 

Bồ Tát, đây là hữu danh vô thực. Chúng ta là ở trong quả vị Danh Tự. Người ở trong 

quả vị Danh Tự, bất kể bạn tu tốt như thế nào, bạn cũng không thể thoát khỏi tam giới, 

cái  mà  bạn  tu  học  là  phước  báo  hữu  lậu  trong  tam  giới.  Sao  gọi  là  “hữu  lậu”  vậy? 

Chính là tướng ngã, tướng nhân, tướng chúng sanh, tướng thọ giả chưa buông xả, cho 

- 74 - 

nên  gọi  đó  là  hữu  lậu.  Hữu  lậu  chính  là  bạn  còn  mang  theo  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước. 

 “Tướng ngã”  là chấp trước cái thân này là ta, khởi tâm động niệm đều vì ta, vì lợi ích 

của ta, đây chính là trong Kinh gọi là tướng ngã. Hiện nay, cái mà đại chúng xã hội 

thông thường gọi là tự tư tự lợi chính là trong Kinh Phật gọi là tướng ngã. Cho nên, 

chúng ta còn có ý nghĩ tự tư tự lợi là tướng ngã chưa buông xả. 

 “Tướng nhân”,  cái đối lập với ta là người. Đây chính là nói tất cả chúng sanh hữu tình 

đối lập với chúng ta, đó là tướng nhân. Phạm vi mà tướng nhân bao gồm vô cùng rộng. 

 “Tướng chúng sanh”  nghĩa là gì vậy? Đây là đem tất cả hiện tượng ở trong vũ trụ, tất 

cả thực vật, khoáng vật, cái mà trong Kinh Phật gọi là khí thế gian, toàn bộ đều bao 

gồm ở trong đó, cũng chính là cái mà chúng ta gọi là hoàn cảnh đời sống vật chất của 

chúng ta. Hoàn cảnh này là hiện tượng do chúng duyên hòa hợp mà sinh ra, cho nên 

gọi là tướng chúng sanh. Chúng sanh này không được phép xem như những con người 

hay như những đồ vật, đây là điều không nên, phạm vi của nó vô cùng rộng lớn. 

 “Tướng thọ giả”  là nói thời gian. Chúng ta chấp trước có quá khứ, hiện tại, vị lai, đây 

gọi là ba đời. 

Hay  nói  cách  khác,  bạn  đối  với  những  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  chưa  có 

buông xả thì bạn không phải là Bồ Tát. Tiêu chuẩn của Bồ Tát đều buông xả những 

cái  này  rồi;  không  tướng  ngã,  không  tướng  nhân,  không  tướng  chúng  sanh,  không 

tướng thọ giả, người này mới là Bồ Tát, là Bồ Tát thật, không phải Bồ Tát giả. Buông 

xả  một  phần, chưa thể  buông  xả hoàn toàn, ví  dụ  nói, ý  nghĩ  tự  tư tự lợi không  còn 

nữa,  buông  xả  rồi,  nhưng  sự  phân  biệt  đối  với  thời  gian,  không  gian  vẫn  chưa  có 

buông xả, địa vị này gọi là Bồ Tát  “Tương Tự Vị”,  họ cao hơn Danh Tự Vị. Ở trong 

Danh Tự Vị có tự tư tự lợi, còn Bồ Tát này không có tự tư tự lợi, cũng chính là chấp 

ngã phá rồi, nhưng chấp pháp vẫn còn. Ở trong vị trí này, đây gọi là Bồ Tát Tương Tự 

Vị. Là những người nào vậy? Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát ở trong pháp giới Tứ 

Thánh. Ở trong Đại Thừa giai đoạn đầu và Kinh Tiểu Thừa thông thường nói Bồ Tát là 

có phần của họ. Nhưng trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói chư Bồ Tát của mười phương 

thế giới thì không có những Tương Tự Vị này, mà hoàn toàn là bốn mươi mốt vị Pháp 

Thân Đại Sĩ. 

Chúng ta ngày nay đọc Kinh văn, nếu các bạn chú ý một chút, ở trong đó có một chữ 

rất then chốt, đó là chữ  “chư Bồ Tát chúng”.  Chữ  “chư”  đó, chúng ta phải chú ý. Có 

cái chữ này chúng ta đã hoan hỉ rồi, đại khái Danh Tự Vị cũng ở trong đó. Danh Tự 

Vị, Quán Hạnh Vị, Tương Tự Vị, Phần Chứng Vị, đại khái thảy đều bao gồm ở trong 

đó. Cách nói này của tôi cũng không phải không có căn cứ. 

Tôi căn cứ vào điều gì vậy?  Ở trong “Kinh Phật Quán Vô Lượng Thọ”, Đại Sư Thiện 

Đạo nói với chúng ta:  “Tam bối vãng sanh, tổng tại ngộ duyên bất đồng”.  Lời nói này 

hay. Chúng ta tuy ở trong Danh Tự Vị, nếu như gặp duyên thù thắng thì có thể ở ngay 

trong  đời  này,  trong  thời  gian  rất  ngắn,  đem  chúng  ta  từ  Danh  Tự  Vị  nâng  lên  đến 

Quán  Hạnh,  Tương  Tự,  Phần  Chứng.  Có  khả  năng  hay  không  vậy?  Có!  Tham  thiền 

được  minh  tâm  kiến  tánh,  họ  nhập  Phần  Chứng  Vị,  họ  đã  vượt  qua  Danh  Tự,  Quán 

- 75 - 

Hạnh, Tương Tự. Người niệm Phật niệm đến lý nhất tâm bất loạn cũng vượt qua rồi, 

cũng là người kiến tánh thành Phật rồi. Cho nên, đây là điều có căn cứ lý sự. Không 

những có lý, mà còn có sự thật làm chứng minh cho chúng ta. Cho nên, ở trong  “chư 

 Bồ  Tát  chúng”   là  bao  gồm  cả  chúng  ta.  Đây  là  điểm  rất  đáng  để  chúng  ta  yên  vui. 

Nhưng chúng ta cũng không được quá vui, không được quá đắc ý. Tại sao vậy? Ngài 

Thiện Đạo nói là do  “ngộ duyên bất đồng” . Chúng ta rốt cuộc có phải gặp được duyên 

thù thắng nhất hay không? 

Ngày  nay  ở  Singapore,  cái  duyên  phận  này  rất  tốt,  chúng  ta  gặp  được  rồi,  nhưng  có 

biết  bao  nhiêu  người  gặp  được  cũng  như  chưa  gặp  được.  Tại  sao  vậy?  Gặp  được 

nhưng họ không tin, thế còn cách gì bây giờ? Họ chưa thật sự lý giải, không biết quý 

trọng duyên phận này, không chịu cần mẫn nỗ lực tu học, vậy là gặp được cũng như 

chưa từng gặp. Điều này thật đáng tiếc. Phàm phu thấp hèn một phẩm phiền não chưa 

đoạn, nếu như khi gặp được mà có thể tin, có thể hiểu, có thể hành thì họ sẽ tiến bộ rất 

nhanh. Chúng ta biết, nguyên nhân chúng ta dừng lại rất lâu ở trong Danh Tự Vị chính 

là  tự  tư  tự  lợi  không  thể  buông  xả.  Người  thông  thường  nói  công  phu  của  chúng  ta 

không đắc lực. Công phu không đắc lực là người trong Danh Tự Vị. Công phu đắc lực 

là người trong Quán Hạnh Vị. Quán Hạnh là làm thật, y giáo phụng hành. 

Tôi  thường  hay  khuyên  các  đồng  tu,  nhất  định  không  được  phép  thuận  theo  tập  khí 

phiền não của mình. Đây là nói ở trong đời sống thường ngày. Ở trong công việc, đối 

nhân  xử  thế  tiếp  vật,  quyết  định  không  thuận  theo  tập  khí  phiền  não  của  mình  nữa. 

Hay nói cách khác, quyết định buông xả tự tư tự lợi thì công phu của bạn liền đắc lực, 

bạn liền từ Danh Tự Vị thăng lên đến Quán Hạnh Vị. Ở trong Quán Hạnh Vị thành tựu 

công  phu  thành  khối,  vãng  sanh  đã  có  phần  nắm  chắc.  Niệm  Phật  vãng  sanh  Tây 

Phương Tịnh Độ, tuyệt đại đa số là Bồ Tát ở địa vị này. Nếu như tiến thêm một cấp 

nữa, đến Tương Tự Vị là kiến tư phiền não đoạn rồi, chấp trước không còn nữa, đối 

với tất cả pháp thế xuất thế gian không chấp trước nữa, nhưng họ vẫn còn phân biệt. 

Tuy chấp trước không còn, nhưng họ vẫn còn phân biệt, đó gọi là Bồ Tát Tương Tự. 

Bồ Tát Tương Tự Vị vãng sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc không phải ở Phàm 

Thánh Đồng Cư độ, mà là ở Phương Tiện Hữu Dư độ. Đây là điều chúng ta cần phải 

rõ  ràng, phải  minh bạch thì  mới  không  bỏ  lỡ việc  lớn  của  chúng  ta  ở  trong đời  này. 

Chúng ta phải cần mẫn, phải nỗ lực, cái cơ duyên này rất không dễ gì gặp được, nhất 

định phải quý trọng. 

Nếu bạn có thể đối với tất cả pháp thế xuất thế gian không phân biệt, thế thì bạn lại 

nâng cao lên một cấp, nhập Phần Chứng Vị. Phần Chứng Vị, người này đã thoát khỏi 

mười pháp giới rồi, sinh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc là Thật Báo Trang Nghiêm 

độ.  Phần  Chứng  thì  sanh  đến  Thật  Báo,  Tương  Tự  thì  sanh  Phương  Tiện,  Quán 

 Hạnh thì sanh  Đồng  Cư. Danh  Tự  Vị  thì  không  thể  vãng  sanh, chỉ có thể kết  cái 

 duyên với A Di Đà Phật mà thôi. Từ đó cho thấy, chỗ này gọi là  “chư Bồ Tát chúng”,  

quả vị cấp bậc thấp nhất chính là nói Quán Hạnh Vị. Ở trong chữ  “chư”  này có Quán 

Hạnh, có Tương Tự, có Phần Chứng; ba loại Bồ Tát này gọi là  “chư Bồ Tát chúng” . 

Sao  gọi  là   “Bồ  Tát”?   Chúng  ta   phải  làm  cho  rõ  ràng.  Danh  xưng   “Bồ  Tát”   này  là 

tiếng Ấn Độ, là gọi tắt của  “Bồ Đề Tát Đỏa” . Người Trung Quốc thích đơn giản, đem 

âm đuôi của Bồ Đề Tát Đỏa lược bỏ. Bồ Đề, chúng ta gọi tắt là  “Bồ”,  Tát Đỏa gọi tắt 

- 76 - 

là  “Tát” , âm đuôi phía sau đều bỏ hết. Ý nghĩa của danh xưng này, vào thời xưa dịch 

thành   “chúng  sanh  tâm  đạo  lớn” .  Bồ  Đề  dịch  thành  đạo  lớn,  Tát  Đỏa  dịch  thành 

chúng sanh. Chúng sanh này là chúng sanh có tâm đạo lớn. Tâm đạo lớn là gì vậy? Họ 

phát tâm Bồ Đề, đây gọi là tâm đạo lớn. Cách dịch mới là Đại Sư Huyền Trang về sau 

dịch thành  “hữu tình giác”,  bởi vì Bồ Tát Tát Đỏa là chúng sanh hữu tình, ý nghĩa của 

Bồ Đề là giác ngộ, nên dịch thành chúng sanh hữu tình giác ngộ. Hay nói cách khác, 

người phàm chúng ta là chúng sanh hữu tình mê hoặc, Bồ Tát là chúng sanh hữu tình 

giác ngộ. Chúng ta phá mê khai ngộ thì thành Bồ Tát ngay. 

Sao gọi là mê? Chúng ta phải biết hiện tượng của mê là gì, chúng ta phải biết thế nào 

là giác và hiện tượng của giác ngộ lại là gì. Chúng ta thật sự hiểu rõ ràng, hiểu minh 

bạch rồi thì biết phải học tập như thế nào. Nếu như chẳng biết gì cả thì chúng ta biết 

học ở  đâu  bây  giờ? Giác  ngộ là  đối  với  tất  cả  người,  tất  cả  sự, tất  cả  vật đều  có  thể 

thông đạt hiểu rõ chính xác, không có sai lầm, đây gọi là giác. Nếu như ở trong đời 

sống thường ngày, đối với tất cả người sự vật hoàn toàn không hiểu rõ, hoặc giả là tuy 

biết chút ít nhưng đều là sai lầm, không phải chính xác, đây gọi là mê. 

Hiện  tượng  của  giác  ngộ,  người  giác  ngộ  chắc  chắn  sẽ  không  tạo  ác  nghiệp.  Người 

giác  ngộ  làm  sao  tạo  ác  nghiệp  được?  Người  mê  mới  tạo  nghiệp,  người  giác  ngộ 

không tạo nghiệp. Chúng ta hãy nói từ chỗ cạn, người giác ngộ nhất định không làm 

ác. Phật ở trong “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo” nói với chúng ta, người giác ngộ nhất 

định  sẽ  làm  được  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ, 

không ác khẩu, không ỷ ngữ, không lưỡng thiệt, không tham, không sân, không si, vậy 

là giác ngộ rồi. Người mê thì hoàn toàn ngược lại, họ khởi tâm động niệm là tham sân 

si, tạo sát đạo dâm, tạo vọng ngữ, lưỡng thiệt, ác khẩu, ỷ ngữ. 

Tướng  của  mê  ngộ  chúng  ta  phải  biết,  sau  đó  chúng  ta  tự  mình  phản  tỉnh  lại  kiểm 

điểm, bản thân  ta  rốt  cuộc là  mê  hay  là  giác, đã hiểu rõ rồi. Nếu như ta là  mê  thì ta 

không phải Bồ Tát, đời này cho dù niệm Phật cũng chưa chắc vãng sanh được. Tại sao 

vậy? Nghiệp lực đang lôi kéo bạn, bạn không thể thoát khỏi luân hồi. 

 Vãng  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ,  tuy  nói  là  “mang  theo  nghiệp  vãng  sanh”,  Đại 

 đức  xưa  nói  rất  nhiều,  đó  là  chỉ  mang  theo  túc  nghiệp,  chứ  không  mang  theo 

 nghiệp mới; chỉ mang theo chủng tử, chứ không mang theo hiện hành. Lời nói này 

nói rất rõ ràng, rất minh bạch. Phiền não hiện nay bạn không thể mang theo. Ác nghiệp 

mà quá khứ tạo thì có thể mang theo, ác nghiệp mà hiện nay tạo thì không thể mang 

theo, bạn phải biết đạo lý này. Cho nên, người giác ngộ chân chánh thì bắt đầu từ cái 

thời  khắc  giác  ngộ  đó,  họ  nhất  định  không  tạo  ác  nghiệp  nữa.  Khởi  tâm  động  niệm 

không tạo ra tự tư tự lợi nữa, họ giác ngộ rồi. 

Bồ  Tát  hành  điều  mà  Phật  hành.  Điều  Phật  hành  là  gì  vậy?  Đại  từ  đại  bi,  rộng  độ 

chúng sanh. Tâm của Phật là đại từ đại bi. Đại từ đại bi dùng cách nói hiện nay để nói, 

đó là tâm thương yêu chân thành, thanh tịnh, bình đẳng yêu thương tất cả chúng sanh, 

họ không vì bản thân, mà quên mình vì người. Đây là Tâm Bồ Đề.  Hạnh  Bồ  Tát là 

khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều vì lợi ích tất cả chúng sanh, ở trong đây nhất 

định không có một niệm vì bản thân, đời sống thường ngày của mình đều là lợi ích tất 

cả chúng sanh. Tại sao vậy? Bồ Tát sống ở thế gian không phải vì bản thân, họ là vì 

giúp đỡ tất cả chúng sanh mà sống ở thế gian này. Cái thân thể này là công cụ để giúp 

- 77 - 

tất  cả  chúng  sanh,  cho  nên  ăn  uống  sinh  hoạt,  cái  công  cụ  này  phải  bảo  dưỡng  cẩn 

thận. Bảo dưỡng nó để làm gì vậy? Vì tất cả chúng sanh phục vụ. 

 “Độ”,  dùng cách nói hiện nay để nói, ý nghĩa chính là phục vụ, vì tất cả chúng sanh 

phục vụ. Hạng mục phục vụ là vô lượng vô biên. Ở trong vô lượng vô biên hạng mục, 

một hạng mục quan trọng nhất là giúp đỡ tất cả chúng sanh giác ngộ. Đây chính là Bồ 

Tát. Nếu như phục vụ nhiều đi nữa, mà không có ý nguyện giúp đỡ chúng sanh giác 

ngộ  thì  họ  không  phải  là  Bồ  Tát.  Cho  nên,  một  điều  này  là  quan  trọng  nhất.  Hình 

tượng của Bồ Tát chúng ta phải biết, sau đó cần mẫn nỗ lực học theo Bồ Tát. 

Học theo Bồ Tát chính là bạn phải học giác ngộ. Không học theo Bồ Tát, thì bạn chính 

là mê hoặc điên đảo, là phàm phu. Phàm phu niệm Phật có thể vãng sanh hay không? 

Không có chắc chắn. Nếu như là Bồ Tát niệm Phật thì vãng sanh là chắc chắn có phần. 

Bồ  Tát  Quán  Hạnh  Vị  vãng  sanh  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  độ  có  phần  nắm  chắc. 

Điều này bạn phải biết. 

Cho nên, chúng tôi ở trong các buổi giảng thường hay khuyến khích đồng tu nên đem 

tự tư tự lợi buông xả đi. Đây là chúng ta nói mấu chốt của chuyển phàm thành Thánh. 

Bồ  Tát  là  Thánh.  Bồ  Tát  Quán  Hạnh  Vị  là  Tiểu  Thánh.  Tương  Tự  Vị  là  Thánh  bậc 

trung. Phần Chứng Vị là Đại Thánh. Chúng ta ở trong đời này, mặc dù không thể đến 

được Thánh lớn, nhưng Thánh nhỏ nhất định phải lấy cho được. Điều kiện của Thánh 

nhỏ chính là khởi tâm động niệm, tất cả hành động là vì xã hội, vì chúng sanh, không 

vì bản thân, người này chính là Thánh nhỏ. Công phu của bạn nhất định đắc lực, bạn 

vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc nhất định có phần nắm chắc. Lời giáo huấn 

của Phật, bạn thật sự được thọ dụng, cũng chính là chúng tôi thường nói, chúng ta đối 

nhân xử thế tiếp vật từ bỏ thành kiến của mình, từ bỏ tập khí phiền não của mình, tất 

cả thuận theo lời chỉ dạy ở trong Kinh điển. Đây chính là được Phật lực gia trì. 

Phật làm thế nào gia trì vậy? Phật là dùng Kinh giáo để gia trì chúng ta. Chúng ta y 

giáo phụng hành, vậy là đã được Phật lực gia trì. Đạo lý này mọi người cần hiểu rõ. 

Tuyệt đối không phải là mỗi ngày bạn đi cúng dường Phật, ở trước mặt Phật Bồ Tát 

tụng Kinh, hằng ngày cầu xin, cúng dường hương hoa trái cây thì Phật Bồ Tát phù hộ 

bạn, gia trì bạn. Hằng ngày cầu Phật Bồ Tát phù hộ bạn thăng quan, phù hộ bạn phát 

tài, phù hộ bạn được cái này, được cái nọ, hoàn toàn là tham sân si. Phật Bồ Tát thỏa 

mãn tham sân si của bạn, đâu có loại đạo lý này? Đây gọi là mê tín. Phật Bồ Tát phù 

hộ chúng ta toàn ở trong Kinh điển. Chúng ta đem Kinh điển học cho thông, học cho 

sáng tỏ. Khi đạo lý hiểu rõ rồi, phương pháp hiểu rõ rồi, y giáo phụng hành, đây chính 

là Phật Bồ Tát gia trì. Cho nên từ Danh Tự nâng lên đến Quán Hạnh, từ Quán Hạnh 

nâng lên đến Tương Tự, từ Tương Tự nâng tiếp lên đến Phần Chứng đều phải dựa vào 

chính mình, dựa vào chính mình làm thật. Phật có gia trì hay không? Có. Kinh điển là 

gia trì. Điều thứ ba trong Tịnh Nghiệp Tam Phước nói rất hay:  “Phát tâm Bồ Đề, tin 

 sâu nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả” , đây chính là Phật lực gia trì. 

Danh  tự  Bồ  Tát  này  làm  rõ  ràng  rồi,  hy  vọng  các  bạn  đồng  tu  nên  làm  Bồ  Tát  thật, 

không nên làm Bồ Tát giả. Làm Bồ Tát giả có tội lỗi là giả mạo Bồ Tát. Trong xã hội, 

nếu  như  bạn  giả  mạo  một  người  nào  đó  thì  cảnh  sát  sẽ  bắt  bạn,  bạn  phải  ngồi  tù,  ở 

Singapore còn bị đánh bằng roi. Bạn giả mạo Phật Bồ Tát thì có nguy không? Tội lỗi 

này  rất  nặng.  Chúng  ta  nên  làm  Bồ  Tát  thật,  không  nên  là  Bồ  Tát  giả.  Cho  nên  chữ 

- 78 - 

 “chư”  ở chỗ này hay, khiến bản thân chúng ta cũng có thể chen vào được, chúng ta 

cũng có phần. 

Câu phía dưới cũng chính là nói oai thần A Di Đà Phật gia trì. 

 “Văn ngã danh dĩ”.  Trong câu này ý nghĩa quan trọng là  “văn danh”.  Bạn nghe thấy 

danh hiệu của A Di Đà Phật, bạn nghe thấy bộ “Kinh Vô Lượng Thọ” này, tên Phật và 

tên Kinh đều giống nhau, đều ở trong một câu này. Chúng ta hiện nay cũng nghe Kinh 

Phật rất nhiều lần rồi, hằng ngày cũng đang niệm, Phật hiệu cũng thường xuyên đang 

niệm, chúng ta có được  “thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng tam muội”  hay chưa? Một 

câu  này  chính  là  chúng  ta  bình  thường  nói  Niệm  Phật  Tam  Muội,  bạn  có  đạt  được 

chưa? Chưa đạt được. Chưa có đạt được, chúng ta văn danh rồi? Chữ  “văn”  ở trong 

văn danh có ý nghĩa rất thâm diệu. Chúng ta có văn hay không? Không có. Người nào 

biết văn vậy? Bồ Tát biết văn. Chúng ta hiện nay không phải Bồ Tát. Chúng ta hiện 

nay là nghe Kinh, nghe Phật hiệu, nghe mà không văn. Cũng xem như có chút công 

phu, nghe nhưng  mà  không văn. Các bạn biết, chữ này  là  một  trong  tam  tuệ  của  Bồ 

Tát. Tam tuệ của Bồ Tát là  “văn, tư, tu”,  ở Tỳ kheo gọi là tam học, Tiểu Thừa gọi là 

tam học, Đại Thừa gọi là tam tuệ. Chữ “văn” này là “văn tuệ”, không phải nói chúng 

ta nghe thấy, cái này không phải văn. Tam tuệ rốt cuộc là như thế nào? Tuệ của tam 

tuệ là  chữ “tuệ”  của “giới  định tuệ”. Từ  đó  cho thấy, nếu  chúng  ta  muốn  được  “văn 

tuệ” thì trước tiên phải hoàn thành tam học “giới định tuệ”. 

Phật ở trong Kinh thường nói:  “Do giới được định, do định khai tuệ” . Sau khi tuệ vừa 

khai rồi thì bạn chính là Bồ Tát. Tuệ chưa khai thì bạn không phải là Bồ Tát. Bạn mới 

biết được giới quan trọng cỡ nào. 

Ngày nay, cách chúng ta tu giới là như thế nào? Chúng ta đem lời dạy của Phật Đà hạ 

đến mức thấp nhất. Tuyệt đối không nên bàn quá cao đến sự tu trì của Bồ Tát. Nhất 

định phải thừa nhận chính mình là phàm phu nghiệp chướng sâu nặng. Bắt đầu học từ 

đâu  vậy?  Bắt  đầu  học  từ  “ngũ  giới  thập  thiện”.  Ngũ  giới  thập  thiện  còn  không  thể 

 làm được thì bạn vĩnh viễn ở trong quả vị Danh Tự.  

Niệm  Phật  công  phu  làm  sao  đắc  lực?  Cổ  đức  nói  là:   “Miệng  niệm  Di  Đà  tâm  tán 

 loạn”,   công phu này  không  đắc  lực. Trong  miệng  niệm  A  Di  Đà Phật  mà  trong  tâm 

nghĩ ngợi lung tung thì không thể vãng sanh. Cho nên, niệm Phật phải thật niệm. Sao 

gọi là thật niệm? Buông xả vạn duyên, nhất tâm chuyên chú, trong mười hai giờ trong 

tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài A Di Đà Phật ra, thảy đều buông xuống. Tại sao vậy? 

Không liên quan gì với ta. Nếu bạn niệm như vậy thì công phu của bạn mới đắc lực, 

bạn mới niệm đến đắc định. Đây gọi là trì giới niệm Phật. 

Tịnh Nghiệp Tam Phước nói rất hay, phước thứ nhất là  “từ tâm bất sát, tu Thập Thiện 

 Nghiệp” . “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát”  là đức. Tích lũy 

công đức, công là gì vậy? Công là Thập Thiện Nghiệp Đạo, bạn phải tu Thập Thiện 

Nghiệp  Đạo, đây  là  quan  trọng hơn  hết,  đây  là  căn  bản  của  căn  bản  Phật  pháp. Nếu 

như xa rời thập thiện, nếu như lơ là thập thiện thì nền móng của bạn không có. Chúng 

ta thường hay dùng thực vật để ví dụ. Thập thiện là gì? Thập thiện là gốc. Gốc của bạn 

hỏng rồi, bạn làm sao có thể thành tựu? Những điều bạn tạo tác đều là ác nghiệp, quả 

báo của bạn là ở tam đồ. Tất cả pháp thế xuất thế gian không có gì khác, trong mắt Bồ 

- 79 - 

Tát thấy rất rõ ràng. Thấy việc gì vậy? Nghiệp nhân quả báo, đền trả lẫn nhau mà thôi. 

Người phàm dù có thông minh trí tuệ đi nữa cũng không cách gì biết trước được. Chỉ 

có Thánh nhân có thể biết trước. Bạn muốn hỏi, Thánh nhân căn cứ vào cái gì có thể 

biết trước? Thánh nhân thông đạt tất cả sự lý nhân quả, nên họ biết. Đối với sự lý nhân 

quả  không  thể  thông  đạt  sáng  tỏ,  dựa  vào  sự  tưởng  tượng,  suy  đoán,  tính  toán  của 

chúng ta đều sẽ có sai lầm, đều không thể đạt được chân tướng. 

Chúng  ta  dụng  công  trì  giới  niệm  Phật.  Dùng  phương  pháp  trì  giới  niệm  Phật  được 

tâm thanh tịnh, càng niệm thì tâm càng thanh tịnh, vọng niệm ít đi, phiền não nhẹ rồi, 

trí tuệ tự nhiên tăng trưởng ngay. Đây là hiện tượng của niệm Phật công phu đắc lực. 

Bạn  đắc  lực  hay  không  là  nhìn  ngay  chỗ  này, tự  mình  biết. Cho nên, chúng  ta  niệm 

Phật là cầu tâm thanh tịnh. 

Trong “Kinh Di Đà” nói với chúng ta:  “Nhất tâm bất loạn, tâm không điên đảo” , đây 

là điều mà người niệm Phật chúng ta muốn cầu. Nhất tâm bất loạn chính là tâm thanh 

tịnh. Tâm không điên đảo thì trí tuệ liền hiện tiền. Từ đó cho thấy, phương pháp chúng 

ta dùng, phương pháp trì giới niệm Phật là tu định, là tu tuệ, phước tuệ song tu. Nhưng 

tu hành tám mươi bốn ngàn pháp môn, vô lượng pháp môn, pháp môn thù thắng nhất 

không gì bằng niệm Phật. Ở trong pháp môn niệm Phật, phương pháp thù thắng nhất 

không gì bằng niệm A Di Đà Phật. Lời nói này không phải tôi nói, mà là Phật nói, là 

chư Bồ Tát nói. Ở trong Kinh Đại Thừa nói rất nhiều, chúng ta nên tin tưởng. 

Trong Kinh thường nói pháp tạng, pháp bảo. Hạt nhân của pháp tạng, pháp bảo là gì 

vậy? Chính là một câu Thánh hiệu “A Di Đà Phật” này. Chư Phật Như Lai, Phật Phật 

truyền  nhau  chính  là pháp bảo  này. Lịch đại tổ  sư,  cái  mà  tổ  tổ  truyền  nhau  cũng  là 

pháp bảo này. Pháp bảo này, khi chúng ta nghe đến, thấy đến dường như là quá bình 

thường, không hề xem như là pháp bảo để đối xử. Nguyên nhân là gì vậy? Bạn nhận 

thức chưa đủ về pháp bảo này. Đây quả thật là của báu, bạn chưa có nhìn ra được, bạn 

không biết được. 

Cư sĩ Mai Quang Hi ở trong phần lời tựa của bộ Kinh này nói với chúng ta rất rõ ràng, 

thời đại Tùy Đường, cao tăng đại đức Trung Quốc và những cao tăng đại đức người 

Hàn Quốc, Nhật Bản du học tại Trung Quốc đã từng thâm nhập nghiên cứu thảo luận 

đối với vấn đề: Tất cả Kinh mà Phật Thích Ca Mâu Ni đã nói trong 49 năm, bộ Kinh 

nào  là  quan  trọng  nhất,  có  đầy  đủ  tính  đại  biểu  nhất?  Mọi  người  đều  công  nhận  là 

“Kinh Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm”. Cho nên người thông thường gọi “Hoa 

Nghiêm” là  “vua của các Kinh”  là như vậy mà ra. “Kinh Hoa Nghiêm” đến cuối cùng, 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền   “Thập  Đại  Nguyện  Vương  dẫn  về  Cực  Lạc”.   Ý  nghĩa  này  rất  lớn. 

Cho nên, họ đem Kinh điển của Tịnh Độ tông làm một cuộc so sánh lại với “Kinh Hoa 

Nghiêm”, thế  là  mới phát hiện  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ” đứng đầu. Tại sao  vậy?  “Hoa 

Nghiêm” đến cuối cùng quy về “Vô Lượng Thọ”. “Kinh Vô Lượng Thọ” là tổng kết 

của “Kinh Hoa Nghiêm”. Đây là đem so sánh với Hoa Nghiêm rồi. Chúng ta hãy xem 

tiếp, bản “Kinh Vô Lượng Thọ” mà ngày nay chúng ta dùng là bản hay nhất. Lão cư sĩ 

Hạ Liên Cư đã đem toàn Kinh chia thành 48 phẩm, phẩm nào là đứng đầu vậy? Nếu 

chúng ta quan sát tỉ mỉ, từ xưa đến nay, những tổ sư đại đức này đã khẳng định, đoạn 

Kinh văn quan trọng nhất trong “Kinh Vô Lượng Thọ” không gì bằng 48 nguyện. Bốn 

mươi tám nguyện là do A Di Đà Phật tự mình nói, Thích Ca Mâu Ni Phật vì chúng ta 

- 80 - 

thuật lại. Ngài thuật lại với chính bản thân A Di Đà Phật nói không có gì khác. Vậy thì 

chúng  ta  biết  rồi,  “Kinh  Vô  Lượng  Thọ”  là  đứng  đầu,  48  nguyện  là  đứng  đầu.  Bốn 

mươi tám nguyện, nếu như lại tiếp tục nghiên cứu thật kỹ, nguyện nào là đứng đầu? 

Người xưa đã làm công việc này rồi, chúng ta không cần bận tâm lo nghĩ. Người xưa 

đều nói nguyện thứ mười tám là đứng đầu, gọi là đại nguyện căn bản. 

Nguyện thứ mười tám là gì vậy?  “Mười niệm ắt sanh”,  chính là nói rõ danh hiệu “A 

Di Đà Phật” là đứng đầu. Nếu bạn không quan sát phân tích như vậy thì bạn làm sao 

biết được sáu chữ hồng danh này là pháp bảo vô thượng, là pháp tạng cứu cánh? Chỉ 

có người biết mới quí nó, mới muốn giữ lấy nó, niệm niệm đều không xa rời. Đây là 

chân thật sáng tỏ, thật sự thông đạt, thật sự nắm chắc được pháp bảo. Người biết đem 

cái pháp bảo này biến thành pháp bảo của mình, biến thành bí tàng của mình thì người 

này đâu có đạo lý nào không làm Phật? Chúng ta ngày nay lơ là câu danh hiệu này, 

thường xuyên quên mất rồi, không có coi trọng câu danh hiệu này là không nhận thức 

về câu danh hiệu này. 

Tập 172 

Chính là bởi vì chúng ta không nhận thức công đức bất khả tư nghì của danh hiệu, cho 

nên mới lơ là, không chịu cần mẫn nỗ lực tu tập, tuy niệm câu danh hiệu này nhưng 

mà không thể đạt được hiệu quả. Hiệu quả của nó chính là chỗ này gọi là  “thanh tịnh, 

 giải thoát, phổ đẳng tam muội”. Đây mới nói có một nửa, đây là nói Niệm Phật Tam 

Muội. 

Câu Kinh văn phía dưới nói:  “Chư thâm tổng trì” , đây là nói trí tuệ đã khai rồi. 

Câu phía trước chúng ta chưa đạt được. Phổ đẳng tam muội là ba giai đoạn; trước tiên 

được thanh tịnh, tiếp theo sẽ được giải thoát, cuối cùng sẽ được phổ đẳng. Đây là nói 

công phu niệm Phật của chúng ta. Chúng ta được tâm thanh tịnh, tức là giai đoạn thứ 

nhất có rồi, lại có thể được giải thoát. Giải thoát là gì? Tự tại. Nói giải thoát thì mọi 

người không hiểu, nói tự tại là bạn hiểu ngay. Thân tâm tự tại, đời sống tự tại, làm việc 

tự tại, đối nhân xử thế tiếp vật tự tại. Muốn được đại tự tại, trước tiên phải được tâm 

thanh  tịnh.  Tâm  không  thanh  tịnh,  bạn  làm  sao  được  tự  tại?  Cho  nên  chúng  ta  ngày 

nay niệm Phật mỗi ngày, niệm Phật đường hai mươi bốn giờ niệm Phật, hiệu quả của 

chúng ta ở chỗ nào? 

Gần  đây,  chúng  tôi  có  mời  Pháp  sư  Thường  Tuệ  của  chùa  Bách  Quốc  Hưng  Long 

Trường  Xuân,  tôi  hy  vọng  bà  có  thể  đến  niệm  Phật  đường  nơi  đây  để  niệm  Phật  ba 

tháng. Các bạn xem, bà đã đạt được thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng tam muội rồi, bà 

được đại tự tại, tâm địa bà thanh tịnh. Chúng tôi mời bà đến đây niệm Phật ba tháng để 

làm mẫu cho chúng ta thấy, mọi người cùng cố gắng học tập. Gần đây tôi nghe nói, bà 

đã hơn 400 ngày không hề ngủ, mỗi ngày 24 giờ niệm Phật, thân thể tự tại vui vẻ. Bà 

năm nay 65 tuổi. Tôi với bà chưa từng gặp mặt nhau, chỉ nghe giọng nói của bà qua 

điện thoại, giọng nói của bà giống như nữ sinh vài ba chục tuổi vậy. Bà là tỳ kheo ni, 

bà chưa từng đi học, ở Trung Quốc nói bà không có văn hóa, chỉ là thật thà niệm Phật. 

Có thể thấy thật sự có người làm được, làm ra cho chúng ta thấy. Không phải chúng ta 

chỉ nói những lý luận này ở trên Kinh điển, thật sự có người dựa vào đạo lý phương 

pháp này để làm, bà thật sự đạt được rồi. 

- 81 - 

Chướng ngại lớn đầu tiên ở trong đây chính là tự tư tự lợi mà tôi thường nói, chúng ta 

phải đem nó trừ bỏ. Vấn đề này nếu như không thể trừ bỏ sạch đi thì tâm thanh tịnh 

của  bạn  chắc  chắn  không  thể  đạt  được.  Phát  tâm  Bồ  Đề,  niệm  niệm  vì  tất  cả  chúng 

sanh, phải biết tùy duyên, không phan duyên. Nếu như phan duyên thì tâm bạn không 

thanh  tịnh,  nôn  nóng  muốn  làm  cái  việc  tốt  này,  làm  cái  việc  tốt  kia,  vậy  thì  không 

được, tuyệt đối không được phép. Tất cả do duyên phận, gặp được rồi chúng ta phải 

làm trọn vẹn, không gặp được thì thôi. Không gặp được thì không nên đi tìm, khi đi 

tìm thì bạn vẫn là ham muốn công đức, bạn vẫn còn tâm tham trong đó, bạn vẫn chưa 

có  buông  xả. Tất  cả  phải  học  điều  mà  Bồ  Tát  Phổ  Hiền  dạy  chúng  ta:   “Hằng  thuận 

 chúng  sanh,  tùy  hỷ  công  đức”.   Tùy  thuận,  tùy  duyên  thì  tốt,  không  hề  có  mảy  may 

miễn cưỡng, cách làm này thì tâm thanh tịnh vĩnh viễn không mất đi, tự tại bạn đã đạt 

được rồi. Từ đó cho thấy, văn tuệ của Bồ Tát là cần phải đầy đủ tam học giới định tuệ. 

Chúng ta dùng phương pháp gì để tu giới định tuệ vậy? Dùng phương pháp trì danh 

niệm Phật để tu giới định tuệ. Thế nhưng, khó khăn lớn nhất của chúng ta là tập khí 

phiền não đã tạo thành nghiệp chướng to lớn. Việc này nhất định chúng ta phải dùng 

ngũ giới thập thiện để tiêu trừ nó. Hạ quyết tâm kiên định học tập thập thiện nghiệp 

đạo, quyết định đem thập ác nghiệp xả bỏ sạch thì chướng ngại trên đường Bồ Đề của 

chúng ta liền giảm ngay. Đây là chướng ngại lớn, nghiêm trọng nhất. Chướng ngại này 

nếu không trừ bỏ thì chúng ta một bước cũng không cách gì tiến triển được. Cho nên, 

lần này chúng ta lợi dụng thời gian nửa giờ vào buổi sáng để cùng với các bạn học tập 

thật kỹ “Kinh Thập Thiện Nghiệp Đạo”. Chúng tôi đã giảng qua bốn lần, nhưng vẫn 

chưa có giảng đến Kinh văn, mới nói đến một thiên “Thượng Dụ” của Hoàng đế Ung 

Chánh. Chúng  tôi  dùng  thiên  này  thay  cho  lời  mở  đầu.  Trong  “Thượng  Dụ”  nói  với 

chúng ta về tầm quan trọng của việc học bộ Kinh điển này. 

Người mà đầy đủ “giới định tuệ” chính là Bồ Tát. 

 Văn  tuệ  nghĩa  là  gì  vậy?  Văn  là  tiếp  xúc,  không  nhất  định  là  tai  nghe,  mà  mắt  thấy 

cũng gọi là văn. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới  sáu trần bên  ngoài,  dùng chữ “văn” này 

làm đại biểu. Văn là tiếp xúc, gọi là văn tuệ. 

 Tư tuệ nghĩa là gì vậy? Tư tuệ là thông đạt, sáng tỏ. Các bạn phải biết, nó không có 

giai đoạn, vừa tiếp xúc liền thông đạt, sáng tỏ ngay. 

 Tu tuệ là gì vậy? Tu tuệ là không mê. 

Cho  nên,  tam  tuệ  của  Bồ  Tát  là  không  có  trước  sau,  là  đồng  thời  đầy  đủ;  văn  tư  tu 

đồng  thời  đầy  đủ,  vừa  tiếp  xúc  liền  thông  đạt,  liền  sáng  tỏ,  liền  không  mê  hoặc.  Từ 

không mê hoặc mà nói gọi là tu tuệ, từ thông đạt sáng tỏ gọi là tư tuệ, từ tiếp xúc gọi 

là văn tuệ,  “văn ngã danh tự” . Từ đó cho thấy, Bồ Tát vừa nghe danh hiệu A Di Đà 

Phật thì họ thông đạt sáng tỏ, họ biết đây là tâm truyền của chư Phật, biết đây là pháp 

tạng  của  chư  Phật,  là  pháp  bảo  chân  thật.  Họ  thông  đạt,  sáng  tỏ,  nắm  chắc  cái  này, 

những thứ khác thảy đều buông xả, thảy đều xả bỏ rồi, đó là tu tuệ. Sáng tỏ là tư tuệ, 

vừa tiếp xúc là văn tuệ. Bất kể là nghe thấy Phật danh, danh hiệu A Di Đà Phật, hoặc 

giả nghe thấy đề Kinh của “Kinh Vô Lượng Thọ”, tam tuệ của họ liền đầy đủ, cho nên 

họ có thể đạt thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng tam muội. 

- 82 - 

Chúng ta hiện nay đã hiểu rõ rồi, chúng ta chưa vào được giai đoạn này. Nguyên nhân 

do đâu vậy? Chúng ta không có hạ công phu trên cơ sở. Chúng ta đối với Kinh giáo 

này,  tuy  đã  nghe  nhiều  lần  như  vậy,  đã  niệm  mấy  ngàn  lần  rồi,  thậm  chí  có  một  số 

đồng  tu  niệm  đến  cả  vạn  lần, thế  nhưng  tại  sao  tập  khí  phiền não  vẫn  không  thể  trừ 

hết? Truy cứu nguyên nhân căn bản của nó, điều mà lão cư sĩ Hạ Liên Cư nói là:  “Bạn 

 chưa có làm thật”. Lão cư sĩ nói hai chữ này hay:  “Làm thật! ”. Cách làm như thế nào 

vậy?  Y  giáo  tu  hành.  Đây  chính  là  điều  mà  Đại  sư  Thiện  Đạo  dạy  chúng  ta.  Phật  ở 

trong Kinh dạy chúng ta cần phải làm như thế nào thì chúng ta cứ thật thà làm như thế 

ấy, dạy chúng ta không được phép làm thì chúng ta quyết định không làm, đây chính 

là “làm thật”. Phật dạy chúng ta:  “Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp” ,  chúng  ta  nhất  định  phải  cần  mẫn  thật  thà  làm  theo. 

Những điều trái ngược lại với điều này, đó là điều mà Phật không bảo chúng ta làm, 

chúng  ta  quyết  định  không  làm,  đặc  biệt  là  mười  nghiệp  ác.  Học  Phật  phải  học  từ 

những chỗ này. 

Phật ở trong bộ Kinh này nói lý luận phương pháp, giáo huấn thật sự rất nhiều. Những 

lời giáo huấn nào nhằm vào thói xấu to lớn hiện nay của chúng ta, chúng ta tự mình 

phải  biết.  Tập  khí  phiền  não  của  mỗi  người  không  giống  nhau.  Chúng  ta  nhất  định 

phải khắc phục phiền não nghiêm trọng nhất của mình thì chúng ta mới có thể được 

tương ưng. Sát sanh, trộm cắp, tà dâm, vọng ngữ, lưỡng thiệt,  mười nghiệp ác quyết 

định không được làm. Đặc biệt là ý nghĩ tham-sân-si, ba độc phiền não này chúng ta 

không thể không đoạn. 

Những điều Phật dạy chúng ta làm là thập thiện, lục độ. Trong lục độ, mặt trái của bố 

thí là tham lam keo kiệt. Chúng ta phải đem tập khí phiền não tham lam keo kiệt này 

xả thật sạch sẽ, xả thoải mái. Mặt trái của trì giới là nghiệp ác. Đại biểu của nghiệp ác 

là thập ác. Phàm những gì là tự tư tự lợi đều là nghiệp ác. Tại sao vậy? Tăng trưởng 

tham sân si, tăng trưởng chấp ngã. Đây là chướng ngại to lớn khiến chúng ta không có 

cách gì được tâm thanh tịnh, không có cách gì được giải thoát, cho nên chúng ta không 

buông xả làm sao được? Mặt trái của nhẫn nhục là sân hận, đố kỵ, bạn nhất định phải 

buông xả. 

Tại sao chúng ta tu sáu Ba La Mật của Bồ Tát không thành công vậy? Chính là chúng 

ta chưa có đem mặt trái của nó  trừ hết. Tham lam keo kiệt chưa có xả sạch thì làm sao 

bố thí được? Nghiệp ác không trừ hết thì làm sao có thể trì giới? Đố kỵ, sân hận không 

trừ hết thì làm sao có thể nhẫn nhục? Giải đãi, lười biếng không trừ hết thì sao có thể 

tinh tấn? Tâm tán loạn, nghĩ ngợi lung tung không trừ hết thì làm sao có thể đắc định? 

Ngu si không trừ hết thì làm sao có thể khai trí tuệ? Cho nên phải biết, Phật dạy chúng 

ta  như thế  nào  thì  chúng  ta  phải  nên  tu  học  như thế  ấy.  Phật  là  người  từ  bi  đến  cực 

điểm, chỉ trách bản thân chúng ta không nghiêm túc, không học cho thật đường hoàng, 

cho  nên  chúng  ta  không  thể  thành  Bồ  Tát  nổi,  không  thể  thành  Phật  nổi,  niệm  Phật 

công phu không đắc lực. Thậm chí còn có một số người từ bỏ cả việc tu học của mình 

để phục vụ cho đại chúng. Điều này kể cũng khá. Phục vụ cho đại chúng là tu phước 

đức. Chủ, khách điên đảo rồi! Tu phước đức thì không thể ra khỏi lục đạo, đời sau của 

bạn hưởng được một chút phước báo ở trong lục đạo. Hưởng phước ở đường nào trong 

lục đạo vậy? Phải xem nghiệp nhân quả báo của bạn. Muốn biết bạn có thể đến lại cõi 

người  để  hưởng  phước  hay  không,  thì  phải  xem  ngũ  giới  thập  thiện  có  đầy  đủ  hay 

- 83 - 

không.  Nếu  đầy  đủ  ngũ  giới  thập  thiện  thì  đời  sau  được  phước  báo  nhân  thiên.  Nếu 

như  ngũ  giới  thập  thiện  bất  toàn  thì  chúng  ta  biết,  quả  báo  nhất  định  là  đi  hưởng  ở 

đường súc sanh và đường ngạ quỷ. Người hưởng phước cõi súc sanh thì biến thành vật 

cưng nuôi ở trong nhà người ta. Chúng ta thấy rất nhiều nhà nuôi vật cưng, chúng thật 

là có phước báo. Chúng ta thử nghĩ xem, đời trước nó có tu phước, cho nên đời này 

được người cả nhà hầu hạ nó. Cả nhà người với người cũng vẫn có ý kiến khác nhau, 

cũng vẫn thường hay cãi nhau, nhưng mà đối với con vật cưng này thì không có người 

nào mà không yêu quý, chẳng có phàn nàn gì cả, đó là do đời trước nó có tu phước báo 

được tốt. 

Người tu phước ở trong cõi ngạ quỷ, Đài Loan thường hay cúng Vương Da Công, ở 

đây  là  cúng  Đại  Bạch  Công,  Trung  Quốc  đại  lục  cúng  sơn  thần,  thổ  địa,  đây  đều  là 

những người có phước báo cõi ngạ quỷ. 

Năm xưa, Pháp sư Đàm Hư ở Hồng Kông giảng Kinh thường hay nhắc đến một đồ đệ 

tham  thiền  của  Pháp  sư  Đế  Nhàn.  Công  phu  tham  thiền  của  ông  rất  khá.  Đạo  tràng 

Thiền tông Trung Quốc thời đó rất nổi tiếng, là chùa Giang Thiên Trấn Giang. Ông là 

Hòa  thượng  thủ  tọa  của  chùa  Giang  Thiên,  sau  khi  chết  đi  đã  làm  thổ  địa.  Khi  ông 

chết, con gái của ông nằm mộng thấy cha của cô làm ông thổ địa, mẹ của cô làm bà 

thổ địa. Cô bèn khóc sướt mướt, đến chùa kể với Pháp sư Đế Nhàn. Pháp sư Đế Nhàn 

nghe xong chợt hiểu ra, đúng lúc ngay cổng chùa của Ngài đã xây mới một ngôi miếu 

thổ địa, Ngài nói:  “Có lẽ là đây rồi”.  Cho nên, Ngài đến nơi đó để tụng Kinh siêu độ 

cho ông, vả lại còn bảo ông:  “Nếu anh đã thật sự làm thổ địa rồi, thì anh thị hiện một 

 chút để chúng tôi xem thử nào”.  Lão Hòa thượng vừa nói, quả nhiên không sai, ngay ở 

nơi  tụng  Kinh  của  họ  có  một  cơn  gió  xoáy  nhỏ,  giống  như  vòi  rồng  vậy.  Lão  Hòa 

thượng nhìn thấy, gật đầu nói:  “Có lẽ chính là ông ta. Tu phước, không tu tuệ”.  

Phật pháp đối với sự lý, nhân quả thế xuất thế gian nói vô cùng thấu triệt. Ân đức của 

Phật không gì sánh bằng. Ân đức của cha mẹ tuy lớn, nhưng cũng không thể sánh với 

Phật. Ân đức của Phật chúng ta có tiếp nhận hay không? Không có! Chưa có chạm vào 

được ân đức của Phật. Nguyên nhân ở chỗ nào vậy? Hằng ngày nghe mà không thấy, 

nhìn mà không thấy. Chúng ta tự mình mê hoặc điên đảo, tập khí phiền não của bản 

thân chướng ngại quá nặng, không chịu nghe lời của Phật, không tin lời của Phật. Mỗi 

ngày khởi tâm động niệm vẫn cứ bị tập khí phiền não của mình làm chủ, vậy thì làm 

sao được? Có mấy người thật sự tin Phật? Được mấy người thật sự tiếp nhận lời giáo 

huấn của Phật, y giáo phụng hành? Trong số người niệm Phật chúng ta, có mấy người 

thật sự hiểu được công đức danh hiệu của A Di Đà Phật là bất khả tư nghì? Thật là quá 

ít rồi. Những vị Bồ Tát này biết được. Các Ngài vừa tiếp xúc liền thông đạt, liền sáng 

tỏ, liền làm thật. Bởi vì làm thật (làm thật chính là nhất tâm niệm Phật), cho nên họ đã 

được  tâm  thanh  tịnh.  Tại  sao  họ  được  tâm  thanh  tịnh?  Buông  xả  vạn  duyên,  không 

những buông xả tất cả nghiệp duyên thế gian, mà Phật pháp cũng buông xả. 

Các bạn đồng tu nên biết, trước đây Đại Sư Liên Trì đã làm tấm gương cho chúng ta 

thấy. Đại Sư Liên Trì lúc còn trẻ thông Tông, thông Giáo, đạo đức, học vấn, hành trì 

của bản thân Ngài đều được người khác tôn kính. Tại một sườn núi nhỏ ở ngoại thành 

Hàng Châu, nhìn thấy thế đất đại khái phong cảnh rất đẹp, Ngài đã tự mình ngay nơi 

đó  dựng  một  am  tranh  nhỏ,  ở  nơi  đó  mà  tu  hành.  Thời  gian  lâu  rồi  bị  người  ta  phát 

- 84 - 

hiện, trên núi nhỏ này có một người xuất gia ở, đạo đức, học vấn, đức hạnh của Ngài 

đều tốt. Sau khi truyền ra thì người gần gũi Ngài tụ về càng nhiều, dần dần ở bên cạnh 

am tranh này lại xây thêm rất nhiều kiến trúc, cuối cùng đã thành một tùng lâm lớn, 

chính là  chùa  Vân  Thê. Đạo  tràng không phải do  Ngài có kế hoạch  xây,  mà  là  Ngài 

thật  sự có  đức hạnh,  có  tu  trì, nên  mọi  người  mong  được gần gũi  Ngài,  cho  nên  đại 

điện đó của Ngài gọi là “Thần Vận Điện”, chứng tỏ không phải do con người tạo, mà 

là chư Phật Bồ Tát, quỷ thần đến giúp Ngài tạo. Đại Sư Liên Trì lúc tuổi về chiều, đây 

là thị hiện nói cho chúng ta biết, việc gì Ngài cũng đã buông xả rồi, một quyển “Kinh 

A Di Đà”, một câu “A Di Đà Phật”. Đây chính là  “chư Bồ Tát chúng, văn ngã danh 

 dĩ, giai tất đãi đắc, thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng tam muội”. Đại Sư Liên Trì đã đạt 

được, ngay cả Phật pháp Ngài cũng thảy đều đã buông xả. 

Hiện nay, ở Trung Quốc đại lục còn có một vị lão pháp sư, Ngài cũng đã đạt được. Vị 

lão pháp sư này  tên là  gì  các bạn có biết hay  không?  Cư sĩ  Lý Mộc Nguyên  thường 

hay nhắc đến, nghe nói thầy là sư phụ của Pháp sư Long Căn, hiện nay vẫn còn sống. 

Thầy thông Tông, thông Giáo, người ta gọi thầy là từ điển sống. Các vị biết là vị nào 

hay  không?  Thử  hỏi  cư  sĩ  Lý  xem.  Nghe  nói  hiện  nay  thầy  cũng  nghe  “Kinh  Vô 

Lượng Thọ”, triệt để buông xả, mỗi ngày niệm “Kinh Vô Lượng Thọ”, niệm “A Di Đà 

Phật”, những điều mà cả đời thầy tu học thảy đều buông xả rồi. Đây đều là người ở 

trong  nguyện  này.  Thầy  có  thể  triệt  để  buông  xả  vạn  duyên,  một  bộ  Kinh,  một  câu 

danh  hiệu,  đó  chính  là  nguyện  thứ  bốn  mươi  bốn  của  A  Di  Đà  Phật  đã  gia  trì  thầy. 

Chúng ta phải từ chỗ này mà thể hội. 

Cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói ở trong chú giải, bốn nguyện sau cùng này đều vì Bồ Tát 

phương khác  ngoài Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc  văn danh A Di  Đà Phật  mà  nhận 

được pháp ích thù thắng. Có thể thấy, Bồ Tát phát nguyện rộng độ chúng sanh, có thể 

tín  ngưỡng  A  Di  Đà  Phật,  quy  y  A  Di  Đà  Phật  (quy  là  quay  đầu,  y  là  nương  tựa), 

nương tựa lời giáo huấn của A Di Đà Phật, rộng độ chúng sanh, lập tức liền được oai 

thần bản nguyện của A Di Đà Phật gia trì. 

Thanh tịnh là vĩnh viễn xa lìa dính nhiễm, đây gọi là thanh tịnh. Cách nói này, chúng 

ta  dùng  cách  nói  hiện  đại  để  nói,  là  họ  sẽ  không  còn  bị  hoàn  cảnh  bên  ngoài  quấy 

nhiễu nữa, không còn bị tất cả cảnh duyên làm dao động (cảnh là môi trường vật chất, 

duyên là môi trường nhân sự). Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần bên ngoài, tất cả 

người, tất cả sự, tất cả vật, họ không bị quấy nhiễu nữa, cho nên tâm của họ thanh tịnh. 

Không phải nói họ không thấy, không nghe. Hàng ngày, sáu căn của chúng ta tiếp xúc 

cảnh giới sáu trần bên ngoài là khởi tâm động niệm, phân biệt chấp trước. Sáu căn của 

họ tiếp xúc cảnh giới sáu trần bên ngoài là không phân biệt, không chấp trước, không 

khởi tâm, không động niệm, đây gọi là thanh tịnh. Họ có thể tiếp xúc với tất cả cảnh 

duyên, họ chỉ biết giúp đỡ người khác. Giúp đỡ người khác điều gì vậy? Giúp người 

khác  đoạn  ác  tu  thiện,  giúp  người  khác  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  người  khác  chuyển 

phàm thành Thánh, bản thân họ tuyệt không dính nhiễm. Đây  là tâm thanh tịnh hiện 

tiền. Họ quyết định không khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì làm sao không tự 

tại được? Đương nhiên là tự tại. 

Giải thoát chính là tự tại. Tự tại chính là không còn chướng ngại nữa. Đại Sư Thanh 

Lương ở trong chú giải “Kinh Hoa Nghiêm” nói với chúng ta:  “Lý vô ngại, sự vô ngại, 

- 85 - 

 lý sự vô ngại, sự sự vô ngại mới gọi là giải thoát” . Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói bốn 

loại vô ngại, họ thảy đều đầy đủ. Nhập cảnh giới tứ vô ngại thì không phải là Bồ Tát 

phổ thông. Phổ  thông  chính  là Bồ  Tát quả vị  Quán  Hạnh, Tương  Tự.  Vừa  được bản 

nguyện gia trì là nâng cao đến quả vị Phần Chứng. Phần Chứng là Pháp Thân Đại Sĩ. 

 “Phổ đẳng” , phổ  là phổ biến, đẳng là bình đẳng. Chúng ta  thấy  danh xưng  này  liền 

biết, họ đã là chuyển thức Mạc Na thành  “Bình đẳng tánh trí” , chuyển ý thức thứ sáu 

thành  “Diệu quan sát trí” . Đồng tu học qua pháp tướng đều biết: lục thất chuyển trên 

nhân, ngũ bát chuyển trên quả. Sau khi hai cái này chuyển trở lại, thì năm thức trước 

một cách tự nhiên liền chuyển biến thành  “thành sở tác trí” , A Lại Da tự nhiên liền 

chuyển  biến  thành   “đại  viên  cảnh  trí”.   Chuyển  tám  thức  thành  bốn  trí,  các  bạn  thử 

nghĩ,  đây  là  Bồ  Tát  gì  vậy?  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  phổ  đẳng  tam  muội.  Hợp  chung  lại 

 “thanh tịnh, giải thoát, phổ đẳng”  liền gọi là  “Niệm Phật Tam Muội”.  Hiệu quả của 

Niệm Phật Tam Muội là có thể trừ tất cả phiền não, đó là  thanh tịnh; có thể thoát sanh 

tử luân hồi đó là  giải thoát; bình đẳng phổ độ tất cả chúng sanh, đó là  phổ đẳng. 

Kinh  văn  phía  dưới  nói:   “Chư  thâm  tổng  trì” ,  đây  là  nói  họ  được  Niệm  Phật  Tam 

Muội, đây là người Niệm Phật Tam Muội thượng thừa. Nếu chúng ta đem Niệm Phật 

Tam Muội chia làm  ba bậc là thượng, trung, hạ, thì bậc của các Ngài là bậc thượng, 

Niệm Phật Tam Muội thượng phẩm. 

 “Chư  thâm  tổng  trì”.   Tổng  trì ,  tiếng  Phạn  gọi  là  đà-la-ni,  dịch  thành  ý  nghĩa  tiếng 

Trung Quốc là  “tổng trì”, “tổng tất cả pháp, trì tất cả nghĩa” . Hiện nay chúng ta gọi 

là cương lĩnh, nắm được cương lĩnh rồi. Tổng cương lĩnh vô lượng vô biên chư Phật 

pháp tạng chính là “Kinh Vô Lượng Thọ”, chính là sáu chữ hồng danh, đây là họ đã 

nắm được rồi. 

Ở trong tổng trì còn có một ý nghĩa mà người sơ học chúng ta cần phải biết, đó là  “trì 

 thiện bất thất”.  Bạn có thể gìn giữ thiện pháp, chúng ta không nói gì khác, mà chỉ nói 

thập  thiện,  bạn  thật  sự  có  thể  gìn  giữ  niệm  niệm  đều  tương  ưng  với  thập  thiện,  bạn 

không thể để mất đi. Bất kể vào lúc nào, bất kể ở nơi nào, bất kể trong hoàn cảnh nào; 

thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, bạn khởi tâm động niệm, lời nói việc 

làm quyết định tương ưng với thập thiện. Quyết định xa lìa thập ác, có thể khiến thập 

ác không sanh, đây cũng là được pháp môn tổng trì. 

Chỗ này nói  “thâm tổng trì” , đây không phải cạn, mà là tổng trì rất sâu. Chúng ta lấy 

thập thiện làm tiêu chuẩn, đây là sơ cấp, là hạ hạ phẩm, không phải nói rất cao, hạ hạ 

phẩm chúng ta nhất định phải làm được. Hạ hạ phẩm còn không làm được thì những 

cái khác khỏi phải bàn đến nữa. Bản Kinh nói  “thâm tổng trì” . Thâm tổng trì là hình 

thức như thế nào? Điều mà trong “Kinh Vô Lượng Thọ” nói chính là thâm tổng trì, Bồ 

Tát thảy đều đã làm được rồi. Những điều ác mà trong bản Kinh nói, các Ngài quyết 

định không sanh. Những điều thiện mà trong bản Kinh nói, các Ngài nhất định không 

để mất. 

 “Trụ Tam Ma Địa, chí ư thành Phật” . Bồ Tát mười phương do văn danh, các vị phải 

nhớ  kỹ,  vừa tiếp xúc  danh  hiệu, tiếp  xúc  Kinh  điển  là  tam  tuệ  của  các  Ngài  đã  viên 

mãn,  vì  vậy  các  Ngài  được  Niệm  Phật  Tam  Muội,  được  thâm  tổng  trì.  Sau  khi  vừa 

được điều này thì các Ngài sẽ không để mất, mà an trụ ở trong Niệm Phật Tam Muội, 

- 86 - 

được thành Chánh Giác, cho nên nói  “chí ư thành Phật” . Cách các Ngài thành Phật là 

như vậy. 

Đại đức xưa nói với chúng ta, điều mà trong nguyện văn nói, ba loại quả đức thù thắng 

này cũng gọi là Thanh Tịnh Tam Muội, Giải Thoát Tam Muội, Phổ Đẳng Tam Muội; 

tổng  danh  xưng  của  nó  là  Niệm  Phật  Tam  Muội.  Niệm  Phật  Tam  Muội  còn  gọi  là  

 “Bảo Vương Tam Muội” , đầy đủ tất cả công đức Tam Muội. Sự việc này người biết 

được quả thật không nhiều. 

 “Tam Muội”  là tiếng Phạn, dịch thành ý nghĩa tiếng Trung Quốc gọi là  “chánh định”,  

cũng gọi là  “chánh thọ” , phần trước đã báo cáo qua với các vị rồi. Bởi vì chúng ta có 

không ít vị đồng tu mới học ở đây, nên nói đơn giản một chút. 

 “Chánh  thọ”.   Thọ  chính  là  chúng  ta  nói  là  hưởng  thụ.  Chánh  là  sự  hưởng  thụ  bình 

thường. Sự thọ dụng bình thường, tiếng Phạn gọi là  “Tam Muội”  hay  “Tam Ma Địa” . 

“Tam  Ma  Địa”  cũng  dịch  là  chánh  định,  chánh  thọ.  Phàm  phu  chúng  ta  hưởng  thụ 

không bình  thường. Trên  Kinh  Phật  nói, cái  mà  phàm  phu  lục  đạo hưởng thụ  có  thể 

phân thành năm loại lớn, gọi là năm loại thọ. Thân có hai loại thọ là khổ và lạc. Tâm 

có hai loại thọ là ưu và hỷ. Khi thân không có cảm thọ khổ lạc, tâm cũng không có ưu 

hỷ, vào lúc này gọi là thọ xả. Thọ xả là tốt nhất. Thọ xả nói thật ra chính là Tam Muội. 

Tại sao không gọi là Tam Muội vậy? Bởi vì thời gian của nó quá ngắn, nó không thể 

duy  trì  vĩnh  viễn.  Nếu  như  duy  trì  vĩnh  viễn  thì  đó  là  thành  Tam  Muội.  Phàm  phu 

chúng ta, năm loại thọ đều có. 

Chánh thọ đó của Bồ Tát, chúng ta ở trong đời sống thường ngày cũng có, nhưng thời 

gian rất ngắn. Chúng ta cũng không nên vui vẻ, tại sao vậy? Vì chúng ta đã khác biệt 

với Bồ Tát quá lớn. Bồ Tát ở trong chánh thọ, thân không có khổ lạc, mà là chân lạc, 

tâm  không  có  ưu hỷ.  Người  Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc an trụ  ở  trong  cảnh  giới 

này. 

Tam Ma Địa với Tam Muội là cùng một ý nghĩa. Trụ Tam Ma Địa, dứt khoát không 

được hiểu lầm là  “chúng ta sanh về Thế giới Tây Phương Cực Lạc có thể được hưởng 

 thụ,  thật  sung  sướng” ,  vậy  là  bạn  sai  rồi!  Bạn  vẫn  đọa  lạc  vào  trong  năm  loại  thọ. 

Hoàn cảnh Thế giới Tây Phương Cực Lạc tốt hơn nữa cũng nhất định không có cảm 

thọ khổ lạc ưu hỷ. Các vị phải biết, khổ lạc ưu hỷ là tình, không phải là điều tốt. Người 

Trung Quốc nói thất tình ngũ dục. 

 “Thất tình”  là "khổ, lạc, ưu, hỷ, thương, ghét, muốn". Đây là thất tình.  “Ngũ dục”  là 

“tài,  sắc,  danh,  thực,  thùy”.  Thất  tình  ngũ  dục.  Bởi  vì  chúng  ta  có  những  thứ  này, 

không có cách gì đem thất tình ngũ dục đoạn hết, cho nên mới tạo ra sanh tử luân hồi. 

Chúng ta biết, thất tình ngũ dục càng nhạt thì càng lên cao, càng nặng thì càng đọa lạc 

xuống. Người nâng lên cao là 28 tầng trời, càng lên cao nữa thì càng phai nhạt. Đến 

Trời Tứ Thiền, Trời Tứ Không, những ý nghĩ này đều không còn khởi lên nữa. Cho 

nên Trời Tứ Thiền, Trời Tứ Không cũng là được Tam Muội, chánh thọ, tứ thiền bát 

định. Tam Muội, Tam Ma Địa cũng dịch là thiền định, công phu coi như rất tốt, nhưng 

mà  họ  vẫn  là  phàm  phu,  vẫn  không  được  xem  là  Thánh  nhân.  Nguyên  nhân  do  đâu 

vậy? Cái định mà họ được này sẽ bị mất. Cho nên, tứ thiền bát định, nếu dùng Phật 

pháp Đại Thừa để nói, vẫn là thuộc về  “thọ xả” , chẳng qua là thời gian thọ xả của họ 

- 87 - 

dài một chút mà thôi, hoàn toàn không phải cứu cánh. Nếu như là cứu cánh thì đó gọi 

là  “Tam Ma Địa” , gọi là  “Tam Muội”.  

Chúng ta muốn hỏi, rốt cuộc người như thế nào mới thật sự được Tam Ma Địa? Phật 

nói với  chúng ta là từ A La Hán trở lên. Trong  “Kinh  Lăng Nghiêm”, Phật nói  định 

thứ  chín,  đến  định  thứ  chín  thì  họ  không  thối  chuyển,  mới  gọi  là  trụ  Tam  Ma  Địa. 

Định thứ tám vẫn chưa được, định thứ tám là Trời Tứ Không, Trời Phi Tưởng Phi Phi 

Tưởng Xứ. Phật ở trong Kinh nói, thọ mạng của họ là tám vạn đại kiếp. Tám vạn đại 

kiếp này là quá dài. Chúng ta nên biết, Thế giới Ta Bà này, một đại kiếp là một lần 

thành, trụ, hoại, không. Cái thế giới này phải trải qua tám lần thành trụ hoại không, họ 

vẫn ở trong định. Nhưng đến thành trụ hoại không lần thứ chín thì họ đọa lạc rồi. Họ 

đọa về đâu vậy? Họ đọa địa ngục. Cái gọi là trèo cao thì té nặng. Tại  sao họ  bị  đọa 

địa ngục vậy? Phật ở trong Kinh nói rất tường tận, rất thấu triệt, là bởi vì lỗi lẫm 

phỉ  báng  Tam  Bảo. Cho nên, chúng ta phải cẩn thận, ở trong đời sống thường ngày 

không được phép không cẩn thận, quyết định không được phỉ báng Tam Bảo. Người 

Trời Tứ Không, bởi vì phỉ báng Tam Bảo mà đọa lạc địa ngục A Tỳ. Tại sao họ phỉ 

báng Phật vậy? Bản thân họ đến cảnh giới cao như vậy, lầm tưởng đó là cứu cánh Niết 

Bàn. Phật và Thánh nhân thường nói:  "Người nhập Niết Bàn, chắc chắn sẽ không thối 

 chuyển lại, sẽ không đọa lạc lại".  Tại sao bản thân họ chứng được đại Niết Bàn bỗng 

nhiên  lại  mất  hết?  Họ  nghĩ  lời  chư  Phật  Bồ  Tát  nói  không  thể  tin  được,  là  lừa  gạt 

người. Cái ý nghĩ này vừa sinh, đây là phỉ báng Tam Bảo. Nguyên nhân họ đọa lạc là 

như vậy. Cho nên, đến lúc đó chắc chắn họ có cái nghi hoặc này, chắc chắn có những 

vọng niệm này. Đạo lý này chúng ta phải biết. 

Chúng ta phải biết, người Trời Tứ Không sinh ra loại hiểu lầm này, họ là thiền định, là 

phục  phiền  não,  hoàn  toàn  chưa  có  đoạn  hết  phiền  não.  Phục  là  việc  mang  tính  thời 

gian. Đến định thứ chín mới đem phiền não tiêu diệt hết, cho nên định thứ chín gọi là 

 “diệt tận định” . Diệt cái gì? Diệt kiến tư phiền não, cũng chính là hiện nay chúng ta 

gọi là chấp trước. Thật sự chấp trước không còn, ý nghĩ chấp trước này nhổ sạch từ 

gốc rồi, đây gọi là diệt tận định. Người như vậy vãng sanh Thế giới Tây phương Cực 

Lạc sẽ ở cõi Phương Tiện Hữu Dư độ. Chúng ta thử nghĩ, điều này thật là quá khó rồi. 

Có lẽ chúng ta vãng sanh, e rằng hi vọng duy nhất chỉ có ở Phàm Thánh Đồng Cư độ 

mà thôi. Nhưng các vị không nên nản lòng như vậy. Đại Sư Thiện Đạo nói:  “Chung 

 quy  do  gặp  duyên  khác  nhau” .  Nếu  như  bạn  gặp  duyên  thù  thắng,  đó  chính  là  bản 

thân bạn lại đầy đủ thiện căn, có thể tin, có thể giải, có thể hành, bạn chỉ cần đầy đủ ba 

điều kiện này, ở trong một đời, đem mình từ phàm phu thấp hèn này nâng lên đến Thật 

Báo Trang Nghiêm độ đều là có người đang làm. Tại sao người khác làm được, chúng 

ta thì không thể? Sở dĩ chúng ta không thể, nói thật ra, chỉ một nguyên nhân là không 

chịu  làm.  Không  chịu  đem  tập  khí  phiền  não  của  mình  buông  xả,  không  chịu  thuận 

theo lời dạy của Phật Đà, vậy có cách gì bây giờ? Chỉ cần chịu làm, cái gọi là  “gặp 

 duyên thù thắng”  chính là thật sự sáng tỏ. Muốn buông xả tập khí phiền não của mình, 

nhất định phải thuận theo lời dạy của Phật Đà thì cái duyên này thù thắng. Bạn có thể 

tin, có thể giải, chịu làm thật, bạn đời này quyết định thượng thượng phẩm vãng 

sanh, vả lại vãng sanh quyết định có phần nắm chắc. 

Người vãng sanh  có phần nắm  chắc, chúng  ta  nhìn thấy  quá nhiều  rồi, họ biết trước 

giờ đi. Không những biết trước giờ đi, mà chính tại Cư Sĩ Lâm chúng ta, mấy năm nay 

- 88 - 

có  không  ít  người  vãng  sanh  muốn  đi  lúc  nào  thì  đi  lúc  ấy.  Tôi  nghe  cư  sĩ  Lý  Mộc 

Nguyên nói với tôi, ông muốn đến Trung Quốc để viếng thăm, dắt theo đoàn qua bên 

đó, có người muốn vãng sanh, tìm ông, mời ông làm hậu sự cho họ. Cư sĩ Lý nói:  “Tôi 

 hai  ngày này đúng  lúc  phải đi  Trung  Quốc, anh  muốn  vãng sanh  thì  hãy nhanh lên, 

 nếu không thì hãy đợi tôi trở về” . Quả nhiên anh ta đi trước, anh ta thật sự gấp rút, lập 

tức liền đi trước. Đến khi ông làm xong hậu sự của anh ta rồi là vừa đúng ngày thứ hai 

ông đi Trung Quốc. Việc này có đến mấy vị, không phải là một người có năng lực đi 

trước. Họ không muốn để chậm lại, họ muốn đi trước. Các bạn thử nghĩ xem, điều này 

đều  ngay  trước  mắt  chúng  ta.  Tại  sao  họ  thì  làm  được,  còn  chúng  ta  lại  không  làm 

được? Họ làm thật, còn chúng ta không chịu làm. Là một câu như vậy! Cho nên bạn 

gặp  duyên, gặp  duyên  chính  là  cái  duyên  này,  chứ hoàn  toàn  không  có  cái  duyên  gì 

đặc thù nữa. Không chịu thật làm, thế thì vô phương rồi! 

Tốt rồi! Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật! 

Tập 173 

Nguyện thứ bốn mươi lăm: Cúng Phật Trong Định Nguyện 

Kinh văn: “Định  trung  thường  cúng,  vô  lượng  vô  biên,  nhất  thiết  chư  Phật,  bất 

thất định ý, nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác”. 

Trong bốn mươi tám nguyện, từ nguyện phía trước -  “Phổ Đẳng Tam Muội Nguyện”  

về sau đều là nguyện mà A Di Đà Phật phát ra vì chư Bồ Tát mười phương. Từ đó có 

thể thấy pháp môn Tịnh tông rộng lớn, hoàn toàn không hạn chế ở chuyên tu Tịnh Độ, 

tu học pháp môn khác cũng được oai thần bản nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Nhất 

là nguyện  “Phổ Đẳng Tam Muội” ở phía trước. Phổ Đẳng Tam Muội, nói trên thực tế 

chính là Niệm Phật Tam Muội. 

Có lẽ các vị đồng tu tự mình đã từng có kinh nghiệm, chúng ta ở trong một số ngày lễ 

kỷ  niệm,  thường  hay  có  người  đề  nghị  mọi  người  chúng  ta  hãy  dành  một  phút  mặc 

niệm.  Mặc  niệm  là  ý  gì  vậy?  Không  có  người  nào  nói  được.  Việc  mặc  niệm  này  có 

hiệu quả không? Cũng không có ai có thể nói minh bạch. Thực ra mặc niệm chính là 

Phổ Đẳng Tam Muội. Ở trong một phút, đem tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thảy đều buông xả, một phút này là tâm thanh tịnh, một phút này là tâm chân thành. Ở 

trong  thanh  tịnh,  chân  thành  không  có  giới  hạn,  cho  nên  tâm  này  là  ngang  với  hư 

không pháp giới. Công đức này thì lớn, ý nghĩa là ở chỗ này. 

Bình thường chúng ta khởi tâm động niệm, khởi tâm động niệm liền có phân biệt, liền 

có chấp trước, cho nên tâm lượng rất nhỏ hẹp. Có thể buông xả tất cả phân biệt chấp 

trước  thì  cái  tâm  lượng  này  hồi  phục  về  tình  trạng  vốn  có  của  nó.  Nhà  Phật  thường 

nói:  “Tâm bao thái hư, lượng chu sa giới” , cho nên họ có thể cảm ứng đạo giao với tất 

cả chư Phật Bồ Tát, thần Thánh trong hư không pháp giới, bên dưới lại còn có thể khởi 

tác dụng cảm ứng với chúng sanh sáu cõi, thậm chí là chúng sanh địa ngục. Mặc niệm 

đích thực là mặc ở chỗ đó. 

Thân thể tuy bất động, miệng cũng không nói chuyện, mắt cũng nhắm lại mà vẫn nghĩ 

ngợi lung tung thì không được, đó là hoàn toàn sai lầm rồi. Quan trọng nhất là buông 

- 89 - 

xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì việc mặc niệm này mới có lợi ích. Nó chính là 

Phổ  Đẳng  Tam  Muội  mà  phía  trước  chúng  ta  đã  nói.  Phổ  Đẳng  Tam  Muội  là  Niệm 

Phật  Tam  Muội.  Niệm  Phật  còn  thù  thắng  hơn  mặc  niệm.  Bởi  vì  mặc  niệm  thật  ra 

không dễ dàng, đừng nói một phút, một phút là tương đối dài, ở trong một phút không 

khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, người bình thường đều không thể làm được. 

Nhưng  pháp  môn  Tịnh  tông  tuyệt  diệu,  nó  dạy  bạn  niệm  Phật.  Ta  ở  trong  một  phút 

niệm Phật không xen tạp vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì sẽ làm dễ dàng hơn, dễ 

dàng thu được hiệu quả hơn so với một phút mặc niệm. 

Chúng  ta  trước  đây  đề  xướng   “pháp  mười  niệm” .  Pháp  mười  niệm  chỉ  mất  khoảng 

một phút, chính là niệm một mạch “A Di Đà Phật, A Di Đà Phật, A Di Đà Phật,…”, 

niệm  mười câu Phật hiệu đại khái mất khoảng chừng một phút. Mười câu Phật hiệu, 

câu này tiếp nối câu kia, nhất định không có một mảy may vọng niệm xen tạp ở trong 

đó. Thời gian tuy ngắn, nhưng hiệu quả rất lớn so với niệm Phật bình thường. Từ sáng 

đến tối, tay cầm tràng hạt, niệm mấy trăm tiếng Phật hiệu, mấy ngàn tiếng Phật hiệu, 

mấy vạn tiếng Phật hiệu, ở trong đó xen tạp vọng tưởng, vậy thì phá hỏng công phu 

của bạn rồi. 

Cổ đức dạy chúng ta nguyên tắc niệm Phật là phải không hoài nghi, không xen tạp, 

không  gián  đoạn, không hề nói thời gian dài ngắn. Cho nên một phút chúng ta một 

mảy  may  hoài nghi  không  có, xen tạp  không  có, cũng  không có  gián  đoạn, phù  hợp 

tiêu  chuẩn  này.  Tuy  thời  gian  rất  ngắn  nhưng  mà  chúng  ta  hoàn  toàn  phù  hợp  tiêu 

chuẩn, vậy liền sinh ra công đức bất khả tư nghì. Cho nên, trước đây tôi khuyến khích 

đồng tu một ngày tu chín lần, số lần bạn tu càng nhiều càng tốt, mỗi lần chỉ cần một 

phút. Thật sự có thể làm được, đây mới là công phu chân thật. Cổ đức nói  “Niệm Phật 

 Tam Muội”  có thể trừ tất cả phiền não, có thể giải thoát sinh tử, cho nên cũng gọi là 

 “Thanh Tịnh, Giải Thoát, Tam Muội” . 

Chúng ta hãy  bắt đầu  luyện  tập từ  phương  pháp  một  phút này, dần  dần số  lần nhiều 

rồi,  thời  gian  dài  thêm  thì  hiệu  quả  này  mới  có  thể  nhìn  thấy.  Bất  luận  tu  học  pháp 

môn nào, dùng công phu như thế nào, nhất định phải biết căn tánh của mình, phải tùy 

bệnh  mà  cho  thuốc.  Ngạn  ngữ  thường  nói:   “Người  quý  ở  chỗ  tự  biết”.   Người  sáng 

suốt tự biết, bất luận thế pháp hay Phật pháp, tuyệt đại đa số đều có thể có thành tựu. 

Phàm là người không thể thành tựu, đều là không tự biết căn tánh của mình, mơ mộng 

viễn vông. Người miễn cưỡng đi cưỡng cầu, đến cuối cùng chẳng thành tựu gì cả. 

Chúng ta thuộc loại căn tánh nào? Như trong Kinh thường nói:  “Phàm phu sanh tử, 

 nghiệp  chướng  sâu  nặng” ,  chúng  ta  là  loại  căn  tánh  này.  Chúng  ta  gặp  được  pháp 

môn, nói thật ra là thù thắng vô cùng. Pháp môn này quả thật là có thể giúp chúng ta 

ngay trong một đời này thành tựu. Vấn đề là chúng ta phải khéo học, phải biết phương 

pháp tu học,  phải  có phương tiện, phải  hàng  phục được tập khí  phiền não của  mình, 

điều này là quan trọng hơn cả. Nếu như không hàng phục được tập khí phiền não của 

mình, phương pháp tốt đi nữa cũng không ích gì, không thể thu được hiệu quả. Mỗi 

người chúng ta tập khí phiền não lại không giống nhau. Phương pháp mà người khác 

dụng công đắc lực, chúng ta muốn học giống như họ nhưng chưa chắc có thể đắc lực. 

Đây  là  nguyên  nhân  gì  vậy?  Đây  là  khế  lý  mà  không  khế  cơ,  căn  cơ  của  họ  với  ta 

- 90 - 

không  giống  nhau.  Nhất  định  phải  biết  bản  thân  là  thuộc  căn  cơ  dạng  nào,  dùng 

phương pháp gì để đối trị mới có thể sanh ra hiệu quả. 

Tóm  lại  mà  nói,  nhất  định  tự  mình  phải  biết  mình  có  những  tập  khí  phiền  não  nào. 

Nhất định phải nghĩ phương pháp khắc phục tập khí phiền não của mình, người như 

vậy  tu  hành  niệm  Phật  mới  có  thể  bàn  đến  công  phu.  Nếu  như  không  biết  tập  khí 

phiền  não  của  chính  mình,  hoặc  giả  biết  mà  tự  mình  không  có  năng  lực  hàng 

phục, thì công phu niệm Phật đã không thể bàn đến. Không thể bàn đến, vậy phải 

biết  là  trong  một  đời  này  nhất  định  không  thể  vãng  sanh.  Đúng  như  cổ  nhân 

thường nói:  “Người niệm Phật nhiều, người vãng sanh ít” . 

Trước đây, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường hay nói với chúng tôi, một vạn người niệm 

Phật, thật sự vãng sanh chỉ có vài ba người. Vài ba người đó tại sao có thể vãng sanh 

vậy? Họ có thể khắc phục tập khí phiền não của mình, cho nên công phu của họ đắc 

lực. Chúng ta công phu không đắc lực, thì bạn phải cảnh giác, đời này không thể vãng 

sanh, vấn đề này thì nghiêm trọng. Không thể vãng sanh thì phải tạo ra sanh tử luân 

hồi. Tạo ra sanh tử luân hồi, chúng ta tỉ mỉ mà phản tỉnh, chúng ta trong một ngày từ 

sáng thức dậy đến tối đi ngủ, khởi tâm động niệm, lời nói việc làm là thiện niệm thiện 

hạnh nhiều hay là ác niệm ác hạnh nhiều? Đây gọi là bạn soi lại một ngày. Bạn có thể 

thử hồi tưởng lại bạn một năm, thử hồi tưởng lại trước đây trong vòng mười năm, hai 

mươi năm, ba mươi năm này, vậy là tự mình liền biết ta tương lai tiền đồ đi về đâu. 

Bạn  là  đến  cõi  trời,  đến  cõi  người  hay  là  đến  ba  đường  ác,  tự  mình  rất  rõ  ràng,  rất 

minh bạch, không cần đi hỏi người khác. Hỏi người, người ta khách sáo tâng bốc bạn, 

sẽ không nói lời thật với bạn. Tự mình phản tỉnh thì sẽ rõ ràng hơn hết. 

Cho nên các vị phải biết, mười niệm trong một phút này có thể trừ tất cả phiền não. 

Mỗi ngày nếu bạn có thể tu số lần nhiều, dần dần ngày tháng thì tự nhiên sẽ thành tựu 

công phu thành khối, thế là chúng ta vãng sanh Tịnh Độ đã có phần nắm chắc rồi. Đây 

là ý nghĩa của nguyện phía trước. 

Nguyện thứ bốn mươi lăm nói:  “Định trung thường cúng, vô lượng vô biên, nhất thiết 

 chư Phật, bất thất định ý”  với  “Đức Tuân Phổ Hiền đệ nhị”  phía trước và trong Kinh 

văn nói:  “Trụ thâm thiền định, tất đỗ vô lượng chư Phật” , ý nghĩa này tương thông. 

Đây là cảnh giới của Bồ Tát Phổ Hiền trong “Hoa Nghiêm”. 

Trong “Kinh Hoa Nghiêm” nói, Bồ Tát Bát Địa gọi là  “Bất Động Địa” , cảnh giới này 

mới có thể hiện tiền. Nhưng ở trong pháp môn Tịnh tông, người thật sự phát tâm Bồ 

Đề, hành Bồ Tát đạo, những Bồ Tát này, bất luận là Bồ Tát lớn hay Bồ Tát nhỏ, bởi vì 

ở trong Kinh văn nói rất rõ ràng:  “Ngã tác Phật thời, thập phương Phật sát, chư Bồ 

 Tát chúng”.  

 “Chư  Bồ  Tát  chúng”,   chúng  tôi phần  trước  đã giới thiệu, toàn bộ  Bồ  Tát  từ  sơ  phát 

tâm đến Bồ Tát Đẳng Giác đều bao gồm rồi. Chúng ta từ sơ phát tâm có thể được bản 

nguyện Di Đà gia trì hay không, vấn đề là bạn có làm thật hay không. Chỉ cần bạn làm 

thật, bạn nhất định được oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Làm thật là gì 

vậy? Quyết định không có mình. Còn có ý nghĩ tự tư tự lợi xen tạp ở trong đó là không 

phải làm thật. Làm thật là tất cả vì Phật pháp, vì chúng sanh. Vì Phật pháp là vì hoằng 

pháp lợi sinh. Vì chúng sanh là giúp chúng sanh giác ngộ, giúp chúng sanh nhận thức 

- 91 - 

Phật giáo, nhận thức Tịnh Độ, vì họ mà gieo thiện căn, giúp đỡ họ tăng trưởng thiện 

căn, giúp đỡ họ chín muồi thiện căn. Quyết định không có mảy may ý nghĩ vì chính 

mình, bạn liền được oai thần Di Đà gia trì. Nếu như ở trong đây xen lẫn mảy may tự tư 

tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, hưởng thụ ngũ dục lục trần, thì bạn không thể có được sự 

gia trì  của Phật  Bồ  Tát, bạn  vẫn bị  nghiệp lực xoay  chuyển. Một điểm  này  chúng ta 

nhất định phải rõ ràng, nhất định phải sáng tỏ. 

Lần này, chín tôn giáo lớn của Singapore tiếp nhận lời mời của cục tôn giáo quốc gia 

Trung Quốc, chúng tôi đã thăm viếng qua mười sáu ngày, viếng thăm rất thành công. 

Chúng ta trong mười sáu ngày này, mỗi ngày  mỗi thời khắc đều không hề xa rời lời 

dạy của “Kinh Vô Lượng Thọ”. Chúng ta cũng đang học tập ứng dụng như chư đại Bồ 

Tát:  “Bất động bản xứ, biến chí thập phương” . 

Sao gọi là  “bất động bản xứ” ? Mười sáu ngày này, chúng ta mỗi ngày đi tham quan 

các nơi ở Trung Quốc. Sao gọi là bất động bản xứ?  “Bản xứ”  này là gì? Tâm thanh 

tịnh bất động, tâm Bồ Đề bất động, tâm nguyện bất động, cái này không hề dao động. 

Nếu như chúng ta ở trong đời sống thường ngày, ngay chỗ tiếp xúc với đại chúng, vì 

danh vọng lợi dưỡng của mình, vì tham sân si mạn của mình khởi tâm động niệm, thì 

bản xứ của chúng ta đã động rồi. 

Thế Tôn ở trong  “Kinh Kim Cang” dạy Tu Bồ Đề chính là dạy chúng ta. Tu Bồ Đề 

chẳng qua là đại biểu cho chúng ta mà thôi. Ngài nói hay:  “Không dính nơi tướng, như 

 như bất động” , đó chính là bất động bản xứ.  “Ngoài không dính tướng, trong không 

 động tâm”.  

 “Biến  chí  thập  phương”,   ý  là  nói  ở  mọi  lúc,  ở  mọi  nơi  chúng  ta  làm  những  việc  gì 

vậy? Cúng dường chư Phật, giáo hóa chúng sanh. 

Lần  này  đồng  hành  với  chúng  ta  tổng  cộng  có  hai  mươi  mốt  người,  là  đại  biểu  của 

chín tôn giáo lớn. Mỗi ngày sinh hoạt cùng với nhau, chúng ta dùng tâm cực kỳ chân 

thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  quan  tâm  lẫn  nhau.  Từ  trong  pháp  tánh  mà  nói,  tất  cả 

chúng sanh đều có Phật tánh, đều có pháp tánh. Từ trong pháp tánh mà nói, chúng ta là 

cúng  dường  chư Phật,  mỗi  một  chúng  sanh  đều  là  Phật. Chúng  ta  lễ  kính, xưng  tán, 

cúng dường là từ chỗ này mà sinh ra. Thấy tánh của tất cả chúng sanh, không nên dính 

tướng của tất cả chúng sanh, thì  “cúng dường chư Phật”  chúng ta thực hiện rồi. 

Giáo hóa chúng sanh là nói từ trên tướng. Đối tượng của chúng ta, các vị phải nhớ kỹ, 

là một người. Một người này nói từ trên tánh thì họ là Phật, ta cúng dường họ; nói từ 

trên tướng thì họ là chúng sanh, ta phải dạy họ, phải giúp đỡ họ. Chư Phật với chúng 

sanh không có phân chia, không phải hai sự việc, mà là một sự việc. Giúp đỡ họ giác 

ngộ, giúp đỡ họ hiểu rõ chân tướng vũ trụ nhân sinh, giúp đỡ họ đoạn ác tu thiện, việc 

chúng ta làm mỗi ngày là việc này. Dùng cách nói hiện đại để nói, là cơ hội giáo dục, 

thu hiệu quả thật tốt. Chúng ta đôi bên ở cùng với nhau, học tập lẫn nhau, tôn trọng lẫn 

nhau, quan tâm lẫn nhau, đây là sự ứng dụng của Phật pháp. Cổ đức nói trong chú giải, 

đây đều là hạnh nghiệp của Bồ Tát Địa Thượng. 

Chúng ta hiện nay là phàm phu thấp hèn. Phàm phu chúng ta mặc dù không thể làm 

được chân thật giống như Bồ Tát, chúng ta cũng làm được gần giống. Cho nên, lão cư 

- 92 - 

sĩ  Hạ  Liên  Cư  thường  hay  khuyên  chúng  ta  phải   “thật  làm” .  Hai  chữ  này  thật  hay. 

Chúng ta hiểu được bao nhiêu thì nên thật cần mẫn nỗ lực làm bấy nhiêu. Nếu như bạn 

hiểu được mà bạn chưa có làm được thì không có khác gì với không hiểu. Nhất định 

phải thực hiện việc giúp đỡ tất cả chúng sanh, điều quan trọng nhất chính là chấp trì 

danh hiệu Di Đà. Thế nhưng đối với người chưa từng có tiếp xúc với Phật pháp, hoặc 

giả vừa mới tiếp xúc với Phật pháp, bạn bảo họ niệm A Di Đà Phật thì thật không dễ 

dàng, vì  vậy  nhất  định  phải  có  phương  tiện  thiện  xảo.  Trong  phương  tiện  thiện  xảo, 

điều  quan  trọng  nhất  là  phải  giảng  rõ  ràng  ý  nghĩa  của  sáu  chữ   “Nam  Mô  A  Di  Đà 

 Phật” , để họ hiểu rõ tại vì sao phải niệm câu này. Lợi ích của niệm một câu danh hiệu 

này ở chỗ nào, chúng ta phải giảng rõ ràng. Họ thảy đều hiểu rõ ràng, hiểu minh bạch 

rồi, họ mới hoan hỷ mà niệm. 

Những người đại biểu tôn giáo này, lần này chúng ta có thời gian mười sáu ngày sinh 

hoạt chung với nhau, cho nên có thời gian nói chuyện nhiều, thời gian giao lưu cũng 

nhiều.  Họ  có  vấn  đề  gì  thì  có  thể  hỏi  rất  thoải  mái,  khi  ăn  cơm  có  thể  hỏi, khi  nghỉ 

ngơi có thể hỏi, khi đi tham quan cũng có thể hỏi, hoàn toàn không bị hạn chế. Chúng 

ta rất cẩn thận, rất chịu khó vì họ mà giải đáp. Cho nên, ngay buổi tối ngày trở về, đạo 

tràng này của chúng ta tổ chức buổi dạ tiệc truyền đăng trước một ngày. Các bạn thấy, 

chín tôn giáo lớn này hầu như cũng đều đến truyền đăng cùng với chúng ta. Chúng ta 

niệm  “Nam Mô Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật” , họ cũng niệm cùng với chúng ta, họ 

đến  xem  đại  hội  này  của  chúng  ta.  Cho  nên,  cách  thức giao  lưu  này  là  hay  hơn  hết. 

Bình thường đến nơi đâu mới có cơ hội tìm được đại biểu chín tôn giáo này chứ? Cơ 

hội này rất hiếm có. Mặc dù có thì thời gian cũng rất ngắn ngủi, có thể có nhiều ngày 

như vậy sinh hoạt cùng với nhau, vậy chỉ có du lịch là phương pháp tốt nhất. Cho nên, 

du  lịch  là  học  tập  lẫn  nhau,  du  lịch  là  dạy  học.  Vào  thời  xưa,  thầy  dạy  học  trò  là 

thường hay dùng phương thức du lịch. Chúng ta hiện nay hưởng được du lịch, quả thật 

là phương thức dạy học vô cùng tốt. 

Ở trong Kinh nói:  “Trong định thường cúng vô lượng vô biên tất cả chư Phật” , chữ 

 “trong  định”   này  ý  nghĩa  rất  sâu  rất  rộng,  chúng  ta  dứt  khoát  không  nên  hiểu  sai. 

Người bình thường xem Kinh văn này nhất định là nói:  “Người Thế giới Cực Lạc từ 

 sáng đến tối cứ ở đó xoay vào vách ngồi thiền” , đây là trong định, có lẽ vô lượng vô 

biên chư Phật ở trong định hiện cảnh giới là giống như nằm mộng vậy. Chúng ta hiểu 

như vậy, mặc dù không thể nói là đã hiểu sai đi ý nghĩa, nhưng ý nghĩa bạn hiểu là rất 

cạn, bạn hiểu không đủ sâu. Tại sao vậy? Thiền định rất sâu thì các Ngài không dính 

tướng,  đi  đứng  nằm  ngồi  đều  ở  trong  định,  không  giới  hạn  ở  ngồi  thiền.  Các  Ngài 

đứng ở chỗ đó cũng là nhập định, khi đang đi cũng là nhập định. Các vị phải hiểu rõ 

ràng, không phải đang đi mà ngủ gật, người đang đi mà ngủ gật thì người đó không 

phải nhập định. Cho nên, trước tiên phải hiểu rõ hai chữ  “nhập định”  cách giảng như 

thế nào, là ý nghĩa gì? Ở trong “Lục Tổ Đàn Kinh”, Đại Sư Huệ Năng nói với chúng 

ta:  “Ngoài không dính tướng, trong không động tâm”  thì gọi là thiền định. Thiền và 

định là một ý nghĩa. Cho nên, nhập định là bạn thật sự đạt đến sáu căn tiếp xúc cảnh 

giới sáu trần không khởi tâm, không động niệm, không phân biệt, không chấp trước, 

đây gọi là nhập định. Đây chính là trong Kinh Đại Thừa thường nói:  “Na-già thường 

 tại định, vô hữu bất định thời” . Na-già là tiếng Phạn, đây là tỉ dụ. Danh từ này có hai ý 

nghĩa,  có  ý  nói  là  long,  có  ý  nói  là  tượng.  Long  và  tượng,  long  chúng  ta  chưa  từng 

thấy, tượng thì thấy rồi. Các bạn đến vườn bách thú thấy voi lớn, dạng thần sắc đó của 

- 93 - 

voi  giống  như  ở  trong  định  vậy.  Nó  đang  đứng  cũng  đẹp,  nó  đi  cũng  đẹp,  vô  cùng 

vững chắc, giống như đều ở trong định. Chúng ta từ trong tỉ dụ này mà thể hội. Dùng 

cách  nói  hiện  đại  để  nói,  chính  là  bạn  đã  thật  sự  làm  được  không  bị  cảnh  giới  bên 

ngoài  cám  dỗ,  không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  ảnh  hưởng,  bất  kể  là  thuận  cảnh  hay 

nghịch cảnh, bạn đều có thể như như bất động. Đây gọi là nhập định. Tâm định thì tự 

nhiên liền sinh trí tuệ. 

Trong “Kinh Kim Cang” nói rất hay:  “Tín tâm thanh tịnh thì sanh thực tướng”.  Cho 

nên, cảnh giới bên ngoài chỉ cần vừa tiếp xúc, bạn không sinh phiền não (Phiền não là 

gì? Mừng, giận, buồn, vui, thương, ghét, muốn là phiền não, thất tình ngũ dục là phiền 

não)  mà  sinh  trí  tuệ  (Trí  tuệ  là  gì?  Đối  với  hiện  tượng  bên  ngoài, tánh  tướng, lý  sự, 

nhân quả  thông  đạt  sáng  tỏ, đây  gọi là  trí tuệ), vì vậy  bạn  mới  có thể  trên  cúng  chư 

Phật. Thế là ý nghĩa ở trong Kinh văn này, chúng ta càng rõ ràng hơn. 

 “Vô lượng vô biên tất cả chư Phật”  ở đâu vậy? Ở trong đây bao gồm có Phật quá khứ, 

có Phật hiện tại, có Phật vị lai. Đây là chúng ta phải rõ ràng, minh bạch. Cái mà Ngài 

nói  “vô lượng vô biên, tất cả chư Phật”  chính là tận hư không khắp pháp giới tất cả 

chúng sanh. 

Chỉ có ở trong định là có thể làm được thường cúng. Thường là không gián đoạn. Tại 

sao vậy? Trong định không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Tâm trong định là 

chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, cho nên có thể phổ cúng, có thể cúng khắp, chúng ta 

phải nên học tập. 

Đặc biệt là một câu sau cùng này:  “Bất thất định ý” . Từ đó cho thấy, họ nhập thiền 

định rất sâu, thân của họ là động. Nếu như thân là rất tĩnh, họ ngồi xoay vào vách, thì 

câu  “bất thất định ý”  nói không thông rồi. Họ nhất định là ở trong đi đứng nằm ngồi, 

sáu căn tiếp xúc phổ khắp cảnh giới sáu trần bên ngoài mới có thể nói được  “bất thất 

 định  ý” .  Cho  nên  câu  nói  này  là  sống  động, nó  không  phải  là  chết.  Từ  đó  cho  thấy, 

trên  cúng  chư  Phật,  dưới  hóa  chúng  sanh,  đây  là  làm  ở  trong  trạng  thái  động,  quyết 

không phải ở trong trạng thái tĩnh, ngồi xoay vào vách mà có thể thành tựu. 

Chư Phật Như Lai đã chứng được quả địa cứu cánh viên mãn, các Ngài còn phải tùy 

loại hóa thân, ứng cơ thuyết pháp. Tùy loại hóa thân, ở trong đây chính là trên cúng tất 

cả chư Phật. Tùy cơ thuyết pháp chính là giáo hóa chúng sanh, không mất định ý. Tại 

sao vậy? Bởi vì họ nhập thiền định rất sâu, họ có thể không mất định ý. Chúng ta ngày 

nay chưa đến được cảnh giới này, cho nên nhất định phải nhận thức rõ bản thân mình. 

Chúng ta có thể học hay không? Được! Hãy thử nghiệm xem. Nếu như bạn vừa khởi 

tâm động niệm thì mau mau biết quay đầu, quay đầu là bờ. Nếu như không quay đầu 

thì  bạn  càng  mê  càng  sâu  rồi.  Bạn  không  thể  độ  chúng  sanh  thì  nhất  định  bị  chúng 

sanh độ đi mất rồi. Sự việc này không những hiện tại có, mà vào thời xưa cũng có rất 

nhiều, hiện tại thì càng nhiều hơn. 


Khi tôi ở Hồng Kông, Pháp sư Vĩnh Tinh kể với tôi, thầy ở  Hồng Kông đã lập viện 

Phật học mấy lần, nhưng đều thất bại. Thầy rất phát tâm, đã chiêu sinh một số pháp sư 

trẻ tuổi từ Trung Quốc đại lục. Người không ngăn nổi cám dỗ thì hai tuần là đã đi rồi. 

Họ  đi  đâu  vậy?  Đạo  tràng  tự  viện  thông  thường  đi  chạy  sô  Kinh  sám  rồi.  Thầy  nói, 

người được xem là công phu tốt cũng không qua nổi nửa năm. Cho nên, viện Phật học 

- 94 - 

đã giải tán hết. Sức mạnh cám dỗ của vật chất ở Hồng Kông quá mạnh. Họ ở ở bên đó 

chạy  sô  Kinh  sám,  một  ngày  thu  nhập  tám  trăm  Đôla  Hồng  Kông.  Ở  xã  hội  Trung 

Quốc, một  ngày  đâu có  thể kiếm  được  tám  trăm  đô  la?  Ở Hồng  Kông  chạy  sô  Kinh 

sám, làm Phật sự là chuyện vô cùng bình thường, thu nhập mỗi tháng là hai mươi ngàn 

đô, cho nên họ không học ở viện Phật học nữa, mà họ đi chạy sô Kinh sám Phật sự. 

Chạy một năm, hai năm, họ đã mua nhà, có không ít người đã hoàn tục. Cho nên, thầy 

nói với tôi về việc gian nan của lập viện Phật học, không dễ dàng. Ở Hồng Kông, lập 

viện  Phật  học,  chiêu  sinh  học  sinh  đều  phải  cần  nhập  thiền  định  thật  sâu  mới  được, 

không nhập thiền định thật sâu thì rất khó khăn. Cho nên, từ những chỗ này chúng ta 

liền thể hội ý nghĩa cúng Phật trong định là có thể thể hội được. Chúng ta có thể học 

tập, không phải là không học được. Quyết định không bị cám dỗ bởi bất kỳ cảnh giới 

nào của xã hội và có thể giúp đỡ tất cả chúng sanh học Phật, chính là nguyện này. Bạn 

thật sự không bị cám dỗ, thật sự chịu phát tâm vì đại chúng phục vụ thì bạn sẽ được 

nguyện này của A Di Đà Phật gia trì. Chúng ta cũng có thể đạt được. 

Trong “Kinh Văn Thù Bát Nhã” có một đoạn nói:  “Niệm nhất Phật công đức vô lượng 

 vô biên, diệc dữ vô lượng chư Phật vô nhị, bất tư nghị Phật pháp đẳng vô sai biệt, giai 

 thừa nhất như thành tối chánh giác, tất cụ vô lượng công đức biện tài. Như thị nhập 

 nhất  hạnh  Tam  Muội,  tức  Niệm  Phật  Tam  Muội  giả,  tận  tri  hằng  sa  chư  Phật  pháp 

 giới sai biệt tướng”.  Ở trong đoạn Kinh văn này, chúng ta hãy thể hội thật kỹ, sau đó 

bạn liền biết phương pháp học tập. 

Ý nghĩa của đoạn Kinh văn này với điều mà trong “Kinh Hoa Nghiêm” Phật nói:  “Một 

 tức tất cả, tất cả tức một” . Tất cả là nói tất cả pháp thế xuất thế gian, sâu rộng không 

bờ mé. Mà chữ nhất này không phải độc nhất, không phải chuyên nhất, mà là bất kỳ 

cái nào. Đây chính là nói bất kỳ một pháp nào cũng có thể thông tất cả pháp. Chúng ta 

nhất định phải có sự nhận biết này. Đây là đạo lý gì vậy? Chúng ta dùng cây cối để 

làm thí dụ, giống như một cây lớn, trong một cây lớn này có biết bao nhiêu là cành lá, 

từng phiến từng phiến lá. Chúng ta nhìn thấy cây lớn này có rất nhiều lá cây. Rất nhiều 

lá cây là thí dụ nhiều, một tức là nhiều, nhiều tức là một, cái lá cây đó là nhiều. Một là 

gì vậy? Là rễ của nó. Có chiếc lá nào có thể lìa khỏi rễ đâu? Cho nên, bạn từ rất nhiều 

lá cây, ở trong một lá cây bạn hãy quan sát, vào sâu thêm một nấc thì nhìn thấy ngọn 

cây,  một cái ngọn cây này có rất nhiều phiến lá sinh ở trong ngọn cây đó, là bạn đã 

thấy sâu một nấc rồi. Sâu hơn một nấc nữa, bạn nhìn thấy cành cây, ở trong cái cành 

cây này lại có rất nhiều nhánh cây. Rất nhiều nhánh cây giống như cộng đồng là một 

tộc. Lại xuống sâu hơn một nấc là nhìn thấy thân cây. Từ trong thân cây vừa nhìn thì 

thân cây này có rất nhiều cành cây. Sâu thêm một nấc là nhìn thấy gốc. Từ trong cái 

gốc này, biết có rất nhiều thân cây, nhìn xuống dưới nữa là thấy rễ. Hóa ra rất nhiều 

gốc thảy đều là một rễ sinh ra. Bạn chỉ cần tìm được rễ, rễ có thể thông tất cả pháp. 

Cho nên, bất kỳ  một phiến lá nào, chỉ cần bạn thâm nhập tìm được rễ thì liền thông 

ngay. Không tìm được rễ thì không có cách gì thông được. Nếu như hoàn toàn lơ là thì 

lá với lá đối nhau, đối lập rồi thì đôi bên không thể chung sống hòa thuận. Nếu tìm đến 

nhánh cây, thì mấy phiến lá này biết là một nhà, chúng có thể chung sống hòa thuận. 

Nhưng  mà  với  nhánh  cây  khác  không  thể  chung  sống  hòa  thuận,  cho  nên  nhất  định 

phải tìm thêm xuống nữa, tìm đến cành cây, mới biết tất cả nhánh cây là một nhà. Tìm 

đến thân cây, mới biết tất cả chạc cây hóa ra là cùng một cội nguồn. Tìm đến rễ, mới 

biết toàn bộ cây lớn là từ một gốc mà sinh ra, là một thể. 

- 95 - 

Từ đó cho thấy, pháp môn mặc dù khác nhau, bất kỳ một pháp môn nào, chỉ cần tuân 

thủ lời dạy của Phật cũng thấu suốt nguồn pháp, vấn đề của bạn đều có thể giải quyết 

rồi. Nếu như không thể thấu suốt nguồn pháp, bạn giải quyết vấn đề sẽ có hạn. Phật 

pháp là như vậy. Phật  pháp  có biết bao  nhiêu tông phái là giống như cành cây, thân 

cây ở trong cây vậy. Ngoài Phật pháp còn có biết bao nhiêu tôn giáo, biết bao nhiêu 

tôn  giáo  này  cũng  giống  như  cành  cây,  nhánh  cây  khác  ở  trong  cây  lớn  này  vậy. 

Chúng ta là  một thân cây, họ là một cái thân cây khác, là cùng một gốc sinh ra, cho 

nên giữa tôn giáo với nhau, sao có thể nói là không thể đoàn kết, không thể hòa thuận? 

Nói  không  thể là  bạn  thâm  nhập chưa đủ sâu, là  bạn vào  còn cạn. Nếu như bạn  vào 

sâu, bạn mới vỡ lẽ ra, hư không pháp giới một mạng sống cùng chung một thể. 

Ở trong Phật pháp, trong Kinh Đại Thừa, “Kinh Vô Lượng Thọ” đã nói:  “Pháp thân 

 thanh tịnh” . Tôi nghĩ, mỗi vị đồng tu đều đã nghe nói, hoặc giả bạn cũng đọc qua câu: 

 “Mười  phương  ba  đời  chư  Phật  cùng  chung  một  pháp  thân” .  Pháp  thân  là  gì  vậy? 

Pháp thân là gốc. Thân này của chúng ta là gì vậy? Thân của mỗi người là giống như 

lá của cây vậy. Pháp thân là gốc, hư không pháp giới tất cả chúng sanh đều là cành lá 

do cái gốc này sinh ra, cho nên tận hư không khắp pháp giới là một pháp thân. Chúng 

ta có thể có nhận thức này thì đối với tông phái khác nhau, tôn giáo khác nhau, học 

thuyết khác nhau, chủng tộc khác nhau, toàn bộ đều có thể dung nạp, đều có thể bao 

dung rồi. Biết được là gì vậy? Chúng ta là cùng trên một cây, quả thật đúng là người ở 

một nhà. Họ không chịu thừa nhận, không có cái nhận biết này, nói chung là nói năng 

xằng bậy, nói chúng ta thần kinh có vấn đề, mà thật ra là họ hiểu quá cạn, hiểu ở độ 

sâu chưa đủ. Nếu họ vào độ sâu giống như chúng ta, thì chắc chắn sẽ không có ý kiến 

rồi. Đây là điều chúng ta trước tiên phải nhận biết, sau đó bạn liền hiểu được công đức 

niệm  một  vị  Phật  chính  là  công  đức  niệm  tất  cả  chư  Phật.  Đổi  thành  tôn  giáo  khác, 

công đức chúng ta niệm một vị thần cũng đều niệm đến công đức tất cả chư Phật rồi. 

Chúng ta gọi là Phật, họ gọi là thần, những người kia lại gọi là Thượng Đế, còn có một 

số người gọi là Thánh nhân. Bất kể danh xưng như thế nào, chỉ có một ý nghĩa. Không 

nên vì danh hiệu không giống nhau, chúng ta lại ở đó khởi tranh luận, lại khởi tranh 

chấp nữa rồi. 

Tối hôm qua, chúng tôi tham gia giáo hội đức. Họ ở đó ca hát, hát “Đạo Đức Kinh”. 

Chương thứ nhất vừa  mở  đầu  là:   “Đạo  khả đạo phi thường  đạo, danh  khả danh  phi 

 thường danh.”  Danh là giả, không phải là thật, không nên đi so đo ở trên tướng danh 

tự. Bồ Tát Mã Minh ở trong “Khởi Tín Luận” đặc biệt dạy chúng ta:  “Lìa tướng ngôn 

 thuyết, lìa tướng danh tự, lìa tướng tâm duyên” . Bạn thấy, câu nói này hay biết bao. 

Ba câu nói này đã bao gồm rất viên mãn ý nghĩa này của “Đạo Đức Kinh” rồi. 

Tập 174 

Vấn  đề  thế xuất thế gian  rất là phức tạp. Làm  thế  nào có thể giải quyết được những 

vấn đề phức tạp này? Chỉ có một phương pháp là giáo học. Giáo học nhất định phải 

hiểu được khế cơ khế lý, lý cơ song hợp thì mới có thể nhận được hiệu quả của giáo 

học. Thế xuất thế gian đại Thánh đại Hiền các Ngài tường tận, không chỉ tường tận mà 

còn  tường  tận  triệt  để,  làm  ra  cho  chúng  ta  vô  số  thị  hiện  cũng  không  ngoài  những 

phương thức giáo học thậm thâm. 

- 96 - 

Cả thế giới ngày nay động loạn, gốc động loạn ở chỗ nào thì không có người biết. Có 

rất nhiều người nghiên cứu cội gốc của động loạn, có người nói là do kinh tế, có người 

nói do giàu nghèo không đồng, có rất nhiều cách nói, nhưng đều không tìm ra căn bản. 

Căn bản là gì? Căn bản là giáo dục gia đình, các vị mọi người nghĩ xem có đúng hay 

không? Giáo dục gia đình không có, gia đình giống như lá ở trên một cây to nhưng lá 

cây đều không có, đều mục hết rồi, cội cây này không có được dưỡng chất, cây này sẽ 

bị  khô  chết.  Sinh  mạng  của  cây  là  phải  nhờ  vào  lá  cây  để  hấp  thu  ánh  sáng,  lượng 

nước, phải hấp thu lấy dưỡng chất. Ngày nay, xã hội này của chúng ta, thế gian không 

còn  gia  đình,  hay  nói  cách  khác,  con  cái  của  bạn  không  nhận  qua  giáo  dục,  chúng 

không hiểu được hiếu thuận cha mẹ, không hiểu được tôn trọng trưởng bối, thế là chắc 

chắn tùy thuận phiền não tập khí, làm càn làm quấy, nguy hại đến xã hội, cho nên xã 

hội này làm gì còn có thể an ninh được? Chúng ta từ xưa đến nay xem trọng nhất là 

giáo dục gia đình, cho nên xem gia đình này của bạn có tiền đồ hay không, có hưng 

vượng hay không thì phải xem gia giáo của bạn. Đây là việc ngày nay chúng ta xem 

thường. Hiện tại, người làm cha mẹ chưa được tiếp nhận qua giáo dục gia đình tốt, họ 

sanh ra trẻ nhỏ rồi không biết dạy chúng thế nào, cho nên trẻ nhỏ lớn lên bội nghịch, 

không nghe lời, trái ngược. Lỗi lầm này không thể trách trẻ nhỏ, mà phải trách chính 

bạn không dạy tốt chúng. 

Trong giáo dục, quan trọng nhất là ba việc lớn, hiện tại hoàn toàn lơ là, đều không nói 

đến. Việc lớn thứ nhất là phải dạy chúng hiểu rõ quan hệ giữa người với người, giáo 

dục luân lý, quan hệ cha con, quan hệ anh em, quan hệ vợ chồng, quan hệ bạn bè, quan 

hệ vua tôi, quan hệ người với người. Những quan hệ này chúng ta phân thành năm loại 

lớn, gọi là ngũ luân. Ngũ luân duy trì trật tự của hư không pháp giới, còn lớn hơn so 

với phạm vi xã hội quốc gia. Ai hiểu được đạo lý này? Phật hiểu, Bồ Tát hiểu, Khổng 

Lão Phu Tử hiểu, cho nên đời sống của các Ngài là  "thay trời hành đạo" . Ý nghĩa này 

rất sâu. 

Ngạn ngữ thường nói:  "Đại đạo triệu đoan hồ phu phụ" . Ý nghĩa của câu nói này rất 

sâu, rất rộng. Cho nên vào thời xưa, khi nam nữ kết hôn, hôn lễ rất long trọng, cũng rất 

là phiền toái. Tại vì sao phải long trọng như vậy? Bởi vì sự kết hợp của hai người này 

đối với cả thảy quốc gia xã hội (Phật pháp gọi là hư không pháp giới) đều có quan hệ 

mật thiết, không thể xem thường, phải thận trọng đối với việc này, đây không phải là 

việc riêng của hai người. Các bạn hai người kết hôn, ở chính nơi người cả nhà của các 

bạn, đối với tổ tông của các bạn, đối với hậu duệ của các bạn phải có trách nhiệm; ở 

trong xã hội thì  phải  có trách nhiệm  đối với xã hội, đối với quốc gia. Sự an định xã 

hội, sự hưng suy của quốc gia có quan hệ với việc kết hôn của bạn. 

Vừa rồi tôi thí dụ, một đôi vợ chồng các bạn giống như chiếc lá ở trên cây to, lá phát 

triển được tốt thì thân cây này  mới có thể to lớn; nếu lá cây bị hư hết thì đối với sự 

sinh tồn của thân cây sẽ có sự tổn hại. Cho nên, hôn nhân là đạo nghĩa, phải hiểu được 

đại đạo, nghĩa là nghĩa vụ, phải nên có cách làm như vậy. Người hiện tại làm gì hiểu 

được đạo lý này? Hôn nhân thời trước là đạo nghĩa, hôn nhân của hiện tại là loạn ái. 

Toàn bộ phá hết đi luân lý đạo đức, nền móng dao động rồi, xã hội làm gì mà không 

động loạn? Nhất là vào hiện tại, hôn nhân nam nữ rất là sơ sài, tỷ suất ly hôn cao. Sau 

khi ly hôn, bạn làm sao xứng đáng được với con cái của bạn? Bạn phải biết, con cái 

của bạn sẽ bị tổn hại bao lớn? Chúng bị tổn hại, thân tâm sinh lý không bình thường 

- 97 - 

thì tương lai nguy hại cho xã hội, nguy hại cho quốc gia. Hay nói cách khác, bạn đã 

hại đến quốc gia, hại đến xã hội, bạn phải gánh lấy trách nhiệm nhân quả như thế nào? 

Ở  trong  Phật  pháp  nói,  bạn  phải  hiểu  được  trách  nhiệm  nhân  quả.  Tội  lỗi  này  cực 

trọng, chúng ta đều không nhẫn tâm mà nói. Không nên cho rằng việc này không quan 

hệ gì. Hiện tại là không quan hệ gì, nhưng sau khi chết rồi đến âm tào địa phủ thì có 

quan  hệ,  bạn  mới  biết  được  tính  nghiêm  trọng  của  sự  việc  này,  làm  sao  có  thể  xem 

thường như vậy? 

Cho  nên,  tôi  nói  người  hiện  tại  không  hiểu  được  tự  ái,  chân  thật  không  hiểu.  Chính 

mình yêu chính mình còn không hiểu thì làm gì có thể yêu người khác? Xã hội ngày 

nay,  người  với  người  qua  lại  đều  là  lợi  hại.  Lợi  hại  duy  trì  không  lâu,  thời  gian  rất 

ngắn,  chuyên  môn  thấy  lỗi  lầm  của  người  khác,  thấy  khuyết  điểm  của  người  khác, 

thiên hạ không có người nào tốt. Bạn xem Phật nói thiện nhân, thế nào là thiện nhân? 

Thiện nhân là người chuyên thấy chỗ tốt của người khác, chuyên thấy chỗ thiện của 

người  khác,  không  nhớ  khuyết  điểm  của  người  khác,  không  thấy  khuyết  điểm  của 

người khác, người thiên hạ đều là người tốt. Cho nên, vợ chồng phải hiểu được đạo lý 

này,  đôi  bên  nên  thấy  nhiều  chỗ  tốt,  chỗ  hay  của  đối  phương  thì  hôn  nhân  này  sẽ 

không  bị  phá  vỡ.  Tại  vì  sao  có  thể  ly  hôn?  Ngày  ngày  thấy  khuyết  điểm  của  đối 

phương. Bạn nói xem, có đáng lo hay không? Chỉ cần chuyển đổi ý niệm lại thì được 

rồi. Việc này phải dựa vào cái gì? Dựa vào giáo dục. Không có người dạy! Cho nên, 

vạn nhất không nên cho rằng đây là việc nhỏ, mà đây là đại sự, là căn bản của đại sự. 

Cội gốc động loạn của cả thảy xã hội chính ngay chỗ này. 

Đại Sư Ấn Quang đã nói rất nhiều về việc này. Đại Sư Ngài quở trách cũng rất nghiêm 

trọng, nói phụ nữ hiện đại rời khỏi gia đình, gọi là phụ nữ chức nghiệp, ở trong xã hội 

cùng  tranh  với  người  nam,  muốn  làm  người  nữ  mạnh.  Điều  này  thì  không  sai.  Bạn 

ngay đời này có thể làm người nữ mạnh, nhưng đời sau của bạn thì xong rồi, Vì sao 

vậy? Bạn không có thời gian dạy con cái của bạn, vậy thì bạn xong rồi. Việc này giống 

như Võ Tắc Thiên triều nhà Đường khi qua năm mới muốn xem Mẫu Đơn. Hoa Mẫu 

Đơn nở đại khái vào tháng ba, tháng giêng thì làm sao có thể nở hoa? Mệnh lệnh của 

bà không ai dám trái lời, thế là có người đi nghiên cứu, đem Mẫu Đơn nuôi trồng trong 

nhà ấm, hay nói cách khác, dùng loại khí hậu ấm áp của tháng ba - tháng tư đó để có 

thể làm cho Mẫu Đơn nở hoa, bức ép nó phải nở hoa. Mùng một tháng giêng, trong 

cung đình để rất nhiều hoa Mẫu Đơn, thế nhưng hoa này chỉ nở một lần, về sau vĩnh 

viễn sẽ không nở hoa. Phụ nữ ngày nay ở trong xã hội tranh quyền, tranh địa vị cũng 

giống như hoa Mẫu Đơn đó vậy, ngay đời này của bạn có thể vinh hiển, đời sau của 

bạn không còn gì, chẳng phải là cái ý này hay sao? Cho nên an nguy của xã hội, Đại 

Sư Ấn Quang nói rất hay, người nữ gánh lấy trách nhiệm rất lớn; chức trách của một 

người nữ là chỉ cần bạn quản tốt chồng của bạn, quản tốt con cái. Làm tổng thống thì 

nên để chồng của bạn đi làm, bảo con cái của bạn đi làm, chính mình không nên làm. 

Bạn  phải  vì  quốc  gia, vì  xã  hội  mà  bồi  dưỡng  nhân  tài, đây  là  đại  công  đại  đức của 

bạn. Bạn đem chức trách bổn phận của chính mình bỏ mất đi, đi làm những việc ngoài 

phần chức trách của mình, xã hội làm sao mà không loạn? Đây là đại đạo lý. Người 

trước đây nói, người đều có thể nghe, đều có thể tiếp nhận. Người hiện tại chúng ta ra 

bên ngoài nói, họ nói chúng ta đầu óc quá cổ hữu, phải đào thải thôi, không thích hợp 

với thế kỷ 21 này. Thế nhưng chúng ta bình lặng mà suy nghĩ, vẫn là đại đạo lý này 

của người xưa chính xác, có thể làm cho xã hội thịnh trị dài lâu. Người hiện tại có rất 

- 98 - 

nhiều cách nghĩ không có căn cứ, hay nói cách khác, không có đạo lý. Cho nên, không 

đọc sách của người xưa thì làm sao được? Những trước tác này của người xưa có thể 

truyền lại mấy ngàn năm vẫn được người tôn trọng, tất nhiên là có đại đạo lý. Trước 

tác  của người ngày  nay, các  vị xem, có  thể  truyền  được bao lâu?  Bạn hiện tại  chính 

mình có tiền, không hề gì, có thể in ra nhiều một chút, nhưng sau khi bạn chết rồi thì 

không có người in cho bạn, không thể truyền tiếp. Cần phải là chân lý thì mới có thể 

vĩnh viễn truyền lại, không tuyệt mất. Nếu nó không phải là đạo lý chân thật, truyền 

không được mấy đời thì chìm mất, không thể nổi lên. 

Tại vì sao xã hội ngày nay có thể biến thành ra như vậy? Một mặt là không có người 

dạy bảo. Vừa rồi  mới nói, là do giáo dục gia đình đã  mất đi. Trong trường học thầy 

giáo  cũng  không  giảng  dạy  luân  lý  đạo  đức,  giáo  dục  trường  học  cũng  không  còn. 

Trong  xã  hội  cũng  không  có  người  hành  hiệp  trượng  nghĩa,  giáo  dục  xã  hội  cũng 

không  còn.  Vậy  thì  còn  lại  tôn  giáo,  thế  nhưng  xã  hội  xem  tôn  giáo  là  mê  tín,  cũng 

đem bỏ qua một bên. Hay nói cách khác, giáo dục hoàn toàn không còn. 

Người không nhận được giáo dục cùng cầm thú và các động vật khác có gì khác biệt 

đâu? Không những không có khác biệt, mà người là động vật xấu nhất, động vật đáng 

ghét nhất trong các loài động vật. Bạn xem, sư tử, hổ, báo, độc xà mãnh thú nếu chúng 

không phải đói khát, chúng sẽ không tổn hại động vật khác. Trong những phim  "Động 

 vật kỳ quan"  ở cận đại, chúng ta xem thấy rất nhiều, lão hổ, sư tử nằm ngủ ở đó, động 

vật nhỏ đi qua đi lại ở bên cạnh, chúng không thèm ngó đến; khi đã đói rồi, không còn 

cách nào, chúng mới đi săn bắt một con. Con người không phải như vậy, họ không ăn 

người, họ cũng muốn giết người, không phải họ đói không chịu nổi mới đi ăn người, 

họ không ăn cũng muốn giết người. Cho nên, con người không nhận qua giáo dục là 

động  vật  xấu  nhất  trong  các  loại  động  vật.  Do  đó,  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  nhân  gian 

giáo hóa chúng ta, việc này có đạo lý. Ngài không đi giáo hóa những con cọp, con sư 

tử,  độc  xà  mãnh  thú,  mà  là  giáo  hóa  chúng  ta,  vì  những  loại  đó  vẫn  ngoan  vẫn  tốt, 

nguy hại không lớn, chỉ có loài động vật này là rất khó dạy bảo. Chúng ta đều phải tỉ 

mỉ mà thể hội, đi lĩnh hội thì bạn mới chân thật hiểu được nghĩa thú giáo học của Phật 

pháp. 

Chúng ta phải nên làm thế nào nỗ lực để học tập? Nhất định phải mở rộng tâm lượng, 

không  phân  cõi  nước,  không  phân  chủng  tộc, không  phân  tôn  giáo,  không  phân  văn 

hóa,  một  mực  dùng  tâm  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi  để  đối  đãi.  Phật  ở 

trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” dạy bảo chúng ta:  "Ngày đêm thường niệm thiện 

 pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp" . Thiện pháp này là nhất quán đi thẳng 

lên trên.  "Ngày đêm"  không gián đoạn. 

 "Thường niệm thiện pháp"  là tâm của bạn thiện.  "Tư duy thiện pháp"  là tư tưởng của 

bạn thiện.  "Quán sát thiện pháp"  là hành vi của bạn thiện. Ngày đêm đều không gián 

đoạn, càng quan trọng hơn là chắc chắn  "không để chút nào bất thiện xen tạp" , chúng 

ta mới có thể trở thành một người thiện chân thật, như vậy tự nhiên liền có thể đoạn tất 

cả ác, liền có thể thành tựu tất cả thiện. Nếu bạn có được nền tảng như vậy (người hiện 

tại gọi là điều kiện), có được điều kiện như vậy, nếu như bạn niệm Phật cầu sanh Tịnh 

Độ thì bạn chắc chắn được sanh. Vì sao vậy? Thế giới Tây Phương đều là  "chư thượng 

 thiện nhân câu hội nhất xứ".  Nếu tâm hạnh của chúng ta bất thiện, một ngày cho dù 

- 99 - 

niệm  mười  vạn  danh  hiệu  Phật,  hai  mươi  vạn  danh  hiệu  Phật  cũng  không  thể  vãng 

sanh. Tại vì sao? Thế giới Tây Phương Cực Lạc đều là chư thượng thiện nhân, bạn bất 

thiện thì làm sao có thể đi? Niệm Phật cũng không thể đi. 

Nếu như bạn cho rằng cách nói này trong Kinh Tịnh Độ không có nói, vậy thì bạn sai 

rồi. Kinh Tịnh Độ sớm đã nói qua rồi, do bạn chính mình đã quá sơ ý. Kinh Tịnh Độ 

nào đã nói vậy? "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật". Các vị xem qua trên Kinh đã nói, 

phu nhân Vi Đề Hy gặp biến cố gia đình quốc gia, tâm nguội ý lạnh, bà sanh ra ý niệm 

cầu sanh Tịnh Độ, bèn thỉnh giáo với Thích Ca Mâu Ni Phật:  “Làm thế nào con mới 

 có  thể  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc?”.   Trước  khi  Thế  Tôn  dạy  cho  bà 

phương pháp, thì nói cho bà nghe "Tịnh Nghiệp Tam Phước". 

Trong "Tịnh Nghiệp Tam Phước", điều thứ nhất là:  "Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự 

 sư  trưởng,  từ  tâm  bất  sát,  tu  thập  thiện  nghiệp" .  Điều  này  chính  là  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo Kinh” mà Thế Tôn đã nói. Cho nên, bạn không có thiện tâm, thiện niệm, 

thiện hạnh thì làm sao được? Khi bạn đầy đủ “Thập Thiện Nghiệp Đạo" thì phẩm vị 

vãng  sanh  vẫn  không  cao,  là  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  Độ.  Nếu  như  có  thể  tu  tập  tiếp 

phước thứ hai là:  "Thọ trì tam quy, cụ túc chúng giới, bất phạm oai nghi" , bạn có thể 

sanh  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư.  Lại  có  thể  phát  đại  tâm:   "Phát  Bồ  Đề  tâm,  thâm  tín 

 nhân quả, đọc tụng Đại Thừa, khuyến tấn hành giả" , điều thứ ba này cũng làm được, 

bạn liền có thể sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Phật nói ra ba điều này là  "ba đời 

 chư Phật, chánh nhân tịnh nghiệp" . Hai câu này nói rõ, ba đời là quá khứ, hiện tại, vị 

lai tất cả chư Phật là tu Bồ Tát đạo thành Phật. Các Ngài dựa vào cái gì để thành Phật? 

Chính là dựa vào ba điều này. Nếu không làm được ba điều này thì không luận tu học 

pháp môn nào đều không thể thành tựu. 

Pháp môn Tịnh Độ là pháp môn đặc biệt, là đạo dễ hành. Đạo dễ hành là trong ba điều 

này có một điều thì được rồi, bạn liền có thể vãng sanh, đây gọi là đạo dễ hành. Không 

phải một điều cũng không có mà gọi là dễ, không phải cái ý này. Ý nghĩa là dễ dàng 

hơn các pháp môn khác. Các pháp môn khác thảy đều phải đầy đủ ba điều mới có thể 

thành  tựu,  còn  pháp  môn  Tịnh  Tông  chỉ  cần  đầy  đủ  một  điều  kiện  liền  có  thể  thành 

tựu, liền có thể vãng sanh. 

Cho nên, có một số người đến nói với tôi, các đồng tu niệm Phật vãng sanh có thoại 

tướng rất tốt, nhưng họ vẫn chưa thọ quy y. Nếu họ chưa thọ quy y, không cần lo, điều 

phía trước có rồi, họ có thể hiếu thuận cha mẹ, tôn kính sư trưởng, họ có tâm từ bi, họ 

có thiện tâm, thiện hạnh  thì  được,  niệm  Phật  liền  có thể  vãng sanh. Họ  có điều kiện 

này, cho nên họ không nhất định phải quy y. Chúng ta đọc những Kinh luận này phải 

tỉ mỉ, không thể sơ ý qua loa, biết được những điều kiện vãng sanh nào cần thiết phải 

đầy đủ. 

Chúng ta ở ngay trong một đời này phải nên làm thế nào để học tập, phải làm cho rõ 

ràng, làm cho tường tận rồi, mới biết được tu học các tôn giáo khác cũng có thể thành 

tựu. Cho dù học bất cứ tôn giáo nào, chỉ cần họ có đủ thiện tâm, thiện niệm, hành vi 

thiện,  lâm  mạng  chung  thời  gặp  được  thiện  tri  thức  khuyên  họ  niệm  Phật  cầu  sanh 

Tịnh Độ, nếu họ có thể tiếp nhận thì họ chắc chắn được sanh. Các vị nghĩ xem có đạo 

lý  hay  không?  Cho  nên  bất  cứ  tín  đồ  tôn  giáo  nào  đều  rất  đáng  yêu,  đều  đáng  được 

chúng ta tôn kính. Chúng ta phải thường hay qua lại với họ, phải đem chỗ tốt của pháp 

- 100 - 

môn niệm Phật nói cho họ nghe. Thế nhưng phải ghi nhớ, tuyệt đối không khuyên họ 

bội phản tôn giáo của họ để học pháp môn Tịnh Độ, vậy thì sai rồi. Nhất định để họ tự 

nhiên  giác  ngộ,  họ  chính  mình  bằng  lòng  quay  đầu,  đích  thực  lại  không  trái  với  tôn 

giáo của họ. Bởi vì chúng ta xem thấy, mỗi một tôn giáo đều là hóa thân của chư Phật 

Bồ Tát, đáng dùng thân gì để độ thì các Ngài hiện ra thân đó để độ. Như vậy thì tâm 

cung kính tán thán của chúng ta mới chân thật sanh khởi lên được. 

Đây  là  nói  đến  trong  "Văn  Thù  Bát  Nhã  Kinh"  niệm  một  Phật  công  đức  cũng  bằng 

niệm vô lượng vô biên chư Phật công đức, không hề khác biệt. Sau khi hiểu rõ nguyện 

này, chúng ta mới biết làm thế nào để học tập. Thế nhưng quan trọng nhất, sau khi lý 

giải, ở ngay trong hành trì phải chú ý câu  "bất thất định ý" . Câu nói này rất là quan 

trọng. Quyết  định  không bị ngoại  cảnh bên  ngoài  mê  hoặc, không bị  ảnh  hưởng của 

cảnh giới bên ngoài, không sanh phiền não, vậy mới đúng. 

Chúng ta chịu phát tâm, nhưng phiền não tập khí của chúng ta rất nặng, vậy phải làm 

sao? Cầu oai thần bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì. Cho nên, then chốt chân thật, 

thực  tế  là  ở  hiếu  học.  Chân  thật  hiếu  học,  bạn  liền  được  Phật  lực  gia  trì.  Nếu  bạn 

không hiếu học thì không  còn  cách nào, Phật  muốn giúp cũng không thể giúp được. 

Then chốt là ở hiếu học. Đặc biệt ở giai đoạn sơ học của chúng ta, chỉ cần chúng ta 

chân thật hiếu học, chân thật muốn học, chân thật chịu học, Phật Bồ Tát liền sẽ 

gia trì. 

Hai câu sau cùng  "nhược bất nhĩ giả, bất thủ chánh giác"  này thì không cần phải nói. 


******************************** 

Nguyện thứ bốn mươi sáu: Hoạch Đà La Ni Nguyện  

Kinh văn: "Ngã  tác  Phật  thời,  tha  phương  thế  giới,  chư  Bồ  Tát  chúng,  văn  ngã 

danh giả, chứng ly sanh pháp, hoạch Đà La Ni". 

Nguyện  văn  nói  rất  rõ  ràng  nói  với  chúng  ta:   "Tha  phương  thế  giới,  chư  Bồ  Tát 

 chúng" .  Do  đây  có  thể  biết,  nguyện  này  cùng  hai  nguyện  phía  trước  và  hai  nguyện 

phía sau, năm nguyện này đều là A Di Đà Phật vì các chúng Bồ Tát mười phương thế 

giới mà phát ra. Cho dù là chư Bồ Tát chúng, chúng ta nhất định liền sẽ nghĩ đến, pháp 

môn mà họ đã tu học không nhất định là pháp môn Tịnh Độ, không nhất định là pháp 

môn niệm Phật, tám  vạn bốn ngàn pháp môn thảy đều bao gồm, không chỉ bao gồm 

tám  vạn  bốn ngàn pháp  môn  mà  còn  bao gồm  tất  cả  các tôn giáo khác  nhau. Vì  sao 

vậy? Tất cả tôn giáo khác cũng đều là hóa thân của Bồ Tát, cho nên đều bao gồm ở 

trong đó, hiển thị bổn nguyện Di Đà rộng lớn. 

Khi tôi thăm viếng ở Trung Quốc, có người hỏi tôi, tôi cũng có thể nêu ra cho các vị 

làm tham khảo. Họ hỏi:  “Đọc "Kinh Kim Cang" có thể vãng sanh hay không?”.  Tôi 

nói:   “Có  thể!”.   Ở  đoạn  sau  cùng  phẩm  hai  mươi  bốn  nói  về   "Tam  bối  vãng  sanh”,  

chính là người tu tất cả các pháp Đại Thừa, không phải tu pháp môn Tịnh Độ, mà tu 

các pháp môn khác. Bạn dùng công đức tu trì (công đức này chúng ta gọi là công phu) 

hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ thì cũng có thể được sanh. Nếu chúng ta gặp được người 

tu học các tôn giáo khác, nghe nói Thế giới Cực Lạc tốt như vậy nên họ cũng muốn 

- 101 - 

vãng sanh, có được hay không? Được! Chỉ cần bạn đem công đức tu học hồi hướng 

Thế  giới  Cực  Lạc,  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  nhất  định  được  sanh.  Nếu  như   không  thể 

vãng sanh, thì đại từ đại bi của A Di Đà Phật liền có kém khuyết. Đạo lý này chúng ta 

phải  hiểu.  A  Di  Đà  Phật  là  vì  mười  phương  thế  giới  chư  Bồ  Tát  chúng  mà  phát  ra 

nguyện này. 

Trong đây quan trọng nhất là  "văn ngã danh giả" , cùng phía trước là một ý nghĩa, tôi 

đã nói rất nhiều. 

 "Chứng ly sanh pháp" . Ly sanh là gì?  "Sanh"  là chỉ sanh tử.  "Ly sanh"  chính là thông 

thường gọi là liễu sanh tử, ra ba cõi, đây gọi là ly sanh pháp.  "Pháp"  là phương pháp. 

Thế nhưng Phật đã nói trong các Kinh luận khác, ly sanh tử pháp là gì? Phương pháp 

tuy là nhiều, nhưng lý chỉ là một, đó là quyết định phải đoạn kiến tư phiền não. Nếu 

kiến tư phiền não không đoạn thì chắc chắn không ra khỏi sáu cõi luân hồi. Việc này 

chúng ta phải nên biết. Việc này nói ra thì dễ dàng, làm được thì thật là khó. Hiện tại 

xã hội này, trong nước và ngoài nước có mấy người có thể đoạn kiến tư phiền não? 

Người xưa nói được rất hay:  "Nếu như lìa khỏi pháp môn Tịnh Độ, ở trong thời đại 

 này của chúng ta, không có người nào có thể được độ" . Lời nói này tuyệt đối không 

quá  đáng.  Nguyên  nhân  ở  chỗ  nào  vậy?  Bạn  không  có  năng  lực  đoạn  kiến  tư  phiền 

não. Chúng ta may mắn gặp được pháp môn này, pháp môn này không cần phải đoạn 

kiến tư phiền não, thế nhưng chúng ta phải phục kiến tư phiền não.  "Phục"  là gì vậy? 

Khống chế được kiến tư phiền não, việc này dễ hơn nhiều so với đoạn. Người thông 

thường chúng ta có thể làm được, chỉ sợ bạn không chịu làm. Nếu bạn chân thật chịu 

làm, cho nên pháp môn này gọi là “vạn người tu vạn người vãng sanh” . Nếu như nói 

 "đoạn phiền não" , vậy thì chúng ta cũng chưa thể đáng tin, nói  "phục phiền não"  thì 

chúng ta còn có thể hy vọng, chúng ta khống chế được nó. Như Phật Đà ở trên “Thập 

Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”  dạy  bảo  chúng  ta:   "Ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư 

 duy thiện pháp, quán sát thiện pháp" , đây là một phương pháp khống chế phiền não. 

Chúng ta đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, không nên nghĩ đến chỗ bất thiện 

của nó, càng không nên đem những cái bất thiện của người khác để vào trong tâm, vậy 

thì bạn sai rồi, đặc biệt sai lầm. Thường hay nghĩ đến chỗ tốt của tất cả người, sự vật, 

nuôi thành cái tâm thuần thiện của chính mình thì phiền não của chúng ta tự nhiên liền 

bị khống chế. Khống chế được phiền não thì chúng ta liền nắm chắc phần vãng sanh, 

chúng ta niệm Phật công phu liền có lực,  "công phu thành khối"  chúng ta nhất định có 

thể làm được. 

Bạn phải niệm bao nhiêu thời gian mới có thể thành khối? Hoàn toàn xem công phu 

mà  bạn  phục  được  phiền  não.  Nếu  bạn  có  thể  ở  trong  thời  gian  rất  ngắn  khống  chế 

được phiền não của bạn, thì bạn trong thời gian ngắn liền có thể được công phu thành 

khối. Được công phu thành khối thì liền có thể đới nghiệp vãng sanh. Trong công phu 

thành khối tốt cũng phân ba bậc chín phẩm, thượng ba phẩm có thể tự tại vãng sanh. 

Cũng chính là nói, muốn lúc nào vãng sanh thì đến lúc đó vãng sanh, một chút chướng 

ngại cũng  không  có. Trong  công phu thành khối, thượng tam  phẩm  liền có năng lực 

này, có thể tự tại vãng sanh, không nhất định phải đợi thọ mạng của chúng ta đến. Khi 

đợi thọ mạng đến, nếu như thọ mạng của bạn dài, ở thế gian này chịu khổ chịu nạn, 

bạn  còn phải  chịu  rất  nhiều. Sau khi  công phu  chín  muồi  rồi, có  thể không cần chịu 

- 102 - 

những khổ nạn này nữa, sớm một ngày đi đến Thế giới Cực Lạc. Chúng ta có thể làm 

đến được. 

Chỗ này nói  "chứng ly sanh pháp" , đây là Phật lực gia trì những vị Bồ Tát này. Những 

vị Bồ Tát này đều rất từ bi, ở trong sáu cõi giúp đỡ người khác nhưng sợ công phu của 

chính mình không có lực, cầu A Di Đà Phật phát nguyện đến giúp cho các Ngài. Do 

đây có thể biết, chỗ này nói  "chứng ly sanh pháp"  chính là giúp đỡ các Ngài đoạn kiến 

tư phiền não, đoạn trần sa phiền não. Trần sa phiền não đoạn rồi, liền siêu vượt mười 

pháp giới. Kiến tư phiền não đoạn hết rồi thì siêu vượt sáu cõi luân hồi. Vô minh phá 

một phẩm thì liền chứng Pháp Giới Nhất Chân. Đây đều là thuộc về ly sanh pháp, đây 

là được Phật lực gia trì. Câu này  thuộc về tự thọ dụng, chúng ta gọi là tự hành hóa tha. 

Câu phía sau là tha thọ dụng, giúp Bồ Tát khai trí tuệ, giúp Bồ Tát thành tựu phương 

tiện khéo léo độ chúng sanh, đây chính là  "Đà La Ni" . 

ĐÀ LA NI 

 "Đà La Ni"  là tiếng Phạn, dịch thành ý nghĩa Trung văn gọi là  "tổng trì" , phía trước đã 

nói qua. Có câu là:  "Tổng tất cả pháp, trì tất cả nghĩa" , nếu dùng lời hiện tại mà nói 

gọi là tổng cương. Chúng ta học tập Phật pháp phải nắm lấy tổng cương lĩnh của Phật 

pháp.  "Đà La Ni"  có ý nghĩa của tổng cương lĩnh. Nắm lấy được tổng cương lĩnh thì 

dễ dàng nhiều rồi. Người xưa giới thiệu cho chúng ta  "Đà La Ni" , đại khái phân làm 

bốn loại lớn. 

 Loại thứ nhất là "pháp Đà La Ni".  Đây là tất cả giáo pháp của Phật, Tất cả giáo huấn 

của Phật đều có thể tổng trì mà không mất đi. Nếu dùng lời hiện đại mà nói, họ có thể 

lý giải, họ có thể ghi nhớ, họ không hề quên đi. Cho nên, chúng ta nhất định phải nắm 

lấy cương lĩnh. 

Chúng ta làm thế nào học tập pháp môn này? Phương pháp học tập không khó, chính 

là đọc tụng. Cho nên, tôi khuyên các đồng tu sơ học phải từ chỗ nào mà vào cửa? Từ 

đọc Kinh. Trước tiên, đem "Kinh Vô Lượng Thọ" đọc qua ba ngàn biến, đây chính là 

 "pháp  Đà  La  Ni" .  Lúc  bạn  đọc  thuần  thục  rồi,  bạn  có  thể  đọc  thuộc  lòng  thì  bạn  sẽ 

không quên đi. Khi có thể thuộc lòng, thường hay thuộc lòng Kinh văn thì lợi ích sẽ 

rất nhiều. Bởi vì chúng ta là phàm phu, không khống chế được đối với vọng niệm của 

chính mình, luôn là khởi lên vọng tưởng. Chúng ta dùng phương pháp gì bảo vệ chính 

mình  không  khởi  vọng  tưởng?  Đọc  Kinh.  Khi  đọc  Kinh  sẽ  không  khởi  vọng  tưởng, 

dùng phương pháp đọc Kinh đánh bạt đi vọng tưởng của chính mình. Một ngày có thể 

đọc mấy bộ, đại khái có mấy giờ đồng hồ tu trì. Phương pháp tu trì này chính là đem 

vọng tưởng của chính mình chuyển đổi lại. Thường hay đọc Kinh, nếu như mỗi ngày 

có thể có bốn năm giờ đọc Kinh, đọc khoảng một năm đến hai năm, bạn chính mình sẽ 

phát  hiện  vọng  niệm  của  bạn  giảm  đi.  Vọng  niệm  giảm  ít  thì  trí  tuệ  nhất  định  tăng 

trưởng, bạn sẽ cảm thấy được bạn sẽ thông minh hơn, không luận thăm người, nghe và 

nói đều tương đối thông minh hơn trước nhiều, ngày trước không điều không lý, bây 

giờ thông minh hơn nhiều, trí tuệ tăng trưởng. Phiền não nhẹ, trí tuệ thêm lớn, đây là 

hiệu quả. Đây là  "pháp Đà La Ni",  phải nên tu học như vậy. 

- 103 - 

 Loại thứ hai là "nghĩa Đà La Ni" . Nghĩa là lý luận. Những đạo lý đã nói trong Kinh 

điển, chúng ta phải nghe giảng, cho nên nghe giảng cũng là một biện pháp tốt. Hiện tại 

thuận tiện nhiều rồi, chúng ta làm thành đĩa quang rất là tiện lợi, các vị mang theo bên 

mình để nghe rất thuận tiện. Đồng tu nữ tu hành để ở trong ví tiền của mình, đồng tu 

nam thì có thể để ở trong túi. Nghe Kinh thời gian nhiều một chút. 

Thế nhưng nghe Kinh phải có thời gian rảnh rỗi, không thể nghe vào lúc làm việc. Khi 

làm việc, một mặt nghe Kinh, một mặt làm việc, Kinh sẽ nghe không được tốt, công 

việc cũng không làm được tốt, hai việc đều không làm được tốt, vậy thì sai rồi. Thời 

gian làm việc thì phải nên dừng nghe Kinh, nghe Kinh hay đọc Kinh đều phải buông 

xuống, chuyên tâm để làm việc. Sau khi làm việc xong rồi thì chuyên tâm nghe Kinh, 

có như vậy thì bạn nghe Kinh cũng nghe được tốt, làm việc cũng làm việc được tốt. 

Đây là phương pháp học tập đối với  "nghĩa Đà La Ni" . 

Nghe Kinh, quan trọng nhất là phải nắm lấy cương lĩnh. Một lần giảng Kinh, hiện tại 

chúng ta giảng hai giờ đồng hồ. Trong hai giờ đồng hồ, bạn có thể nắm lấy được một 

câu - hai câu thì bạn rất có thọ dụng. Cho nên, nghe Kinh phải chuyên tâm nghe, tốt 

nhất không nên ghi bút ký, bởi vì bạn ghi bút ký thì bạn không chuyên tâm, cho dù bạn 

xem tất cả những gì bạn đã ghi lại, bạn sẽ không có được thọ dụng. Vì sao vậy? Bạn 

không nắm lấy được cương lĩnh. Cho nên, hiện tại nghe Kinh, căn bản không cần phải 

ghi chép lại. Đến lúc nào thì ghi chép? Bạn chân thật muốn ghi chép, sau khi quay về 

mang băng ghi âm về, khi nghe lại thì ghi chép. Khi nghe ở hiện trường thì nhất định 

không nên ghi chép, chuyên tâm nghe thì bạn sẽ rất có thọ dụng. Vì sao vậy? Khi bạn 

ghi chép bạn chắc chắn bị phân tâm, hơn nữa trong tâm có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước, lo sợ khi nghe ghi chép sẽ sót mất đi chữ nào, câu này sót mất lại nghĩ tưởng, sẽ 

rất nhiều phiền não, bạn nghe Kinh sẽ hoàn toàn bị thất bại. Cho nên, tuyệt đối không 

nên ghi chép, chỉ chuyên tâm để nghe. Chúng ta mỗi một lần diễn giảng đều có băng 

ghi hình và băng ghi âm, cho nên nếu bạn muốn ghi chép lại, sau khi trở về nghe lại 

lần thứ hai, lần thứ ba thì ghi chép lại. Phương pháp này tốt. 

Người  hiện  tại  so  với  người  trước  đây  có  phước,  khi  chúng  tôi  tu  học  thì  không  có 

những máy móc này, những công cụ này đều không có, hoàn toàn phải dựa vào chính 

mình nghe, chính mình ghi nhớ. Hiện tại những công cụ khoa học kỹ thuật này giúp 

chúng ta học tập, thuận tiện quá nhiều, thế nhưng chúng ta phải biết sử dụng, không 

biết sử dụng thì thật là đáng tiếc. Phải khéo sử dụng nó. 

 Loại thứ ba là "Chú Đà La Ni".  Chú thông thường gọi là Mật chú. Các vị phải nên 

biết,  "mật"   không  phải  là  bí  mật, nếu  như là  sự việc  bí  mật  thì  là  không  tốt,  luôn  là 

không thấy được người. Phật Bồ Tát làm việc chánh đại quang minh, không có việc gì 

không thể cho người thấy. Chữ mật đây là  "thâm mật" , nghĩa lý quá sâu, thông thường 

người  sơ  học  chúng  ta  không  thể  lý  giải.  Ý  nghĩa  của  chữ  "mật"  này  là  thâm  mật. 

Trong Phật Kinh có  "Giải Thâm Mật Kinh" . Cho nên, mật không phải là bí mật, mà là 

thâm mật. 

Trong chú ngữ có rất nhiều, không phải là ngôn ngữ của nhân gian chúng ta, loại tình 

hình này rất nhiều. Nó cũng không phải là Phạn ngữ, người Ấn Độ cũng nghe không 

hiểu. Đó là gì vậy? Ngôn ngữ của quỷ thần sáu cõi. Khi Phật Bồ Tát giảng Kinh nói 

pháp, có  rất  nhiều  thính  chúng, thế  nhưng  quỷ  thần  cũng  rất nhiều. Những  quỷ  thần 

- 104 - 

này đều có thần thông, họ có thể nghe hiểu được pháp của Phật. Sau khi Phật nói pháp 

xong, luôn là dùng ngôn ngữ của họ nói mấy câu, đây là biểu thị thân thiết. Cho nên, 

mấy câu này nói ra đều là thuộc về cương lĩnh, đều là rất quan trọng, có thể nói là tinh 

hoa trong những gì đã nói. Chỉ dùng chú ngữ rất đơn giản để nói, chính là dùng ngôn 

ngữ của quỷ thần để nói ra, đối với họ mà nói là rất thân thiết. Có ý như vậy, cho nên 

gọi là  "Chú Đà La Ni".  

 Loại thứ tư là "Nhẫn Đà La Ni" . Ý nghĩa của chữ  “nhẫn",  dùng lời hiện tại mà nói là 

đồng ý. Bạn tường tận đối với lời của Phật nói, bạn có thể tiếp nhận, có thể thừa nhận, 

đồng ý với cách nói của Ngài, cho nên gọi là nhẫn. Chữ nhẫn này chính là ngày nay 

chúng ta gọi là thừa nhận. Phật nói mà ta không có hoài nghi, ta cho rằng Ngài nói có 

đạo lý, ta có thể tiếp nhận, ta có thể chăm chỉ nỗ lực mà học tập, đây gọi là  "Nhẫn Đà 

 La Ni" . Cho nên, chữ  "Nhẫn"  này là tâm đắc của chúng ta. 

Chúng ta tu học tâm đắc, trên đại thể nói có bốn loại này. Chúng ta có thể có được bốn 

loại  này  thì  bạn  chính  mình  tu  học  và  giáo  hóa  chúng  sanh,  bạn  tự  nhiên  liền  có 

phương tiện khéo léo. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. A Di Đà Phật! 

Tập 175 

Nguyện thứ bốn mươi bảy: “Văn Danh Đắc Nhẫn Nguyện” 

Kinh văn: "Thanh  tịnh  hoan  hỉ,  đắc  bình  đẳng  trụ,  tu  Bồ  Tát  hạnh,  cụ  túc  đức 

bổn, ứng thời bất hoạch, nhất nhị tam nhẫn”. 

Nguyện thứ bốn mươi tám: “Hiện Chứng Bất Thoái Nguyện” 

Kinh văn: "Ư chư Phật pháp, bất năng hiện chứng, bất thoái chuyển giả, bất thủ 

Chánh Giác". 

Đây  là  hai  nguyện  sau  cùng  của  bốn  mươi  tám  nguyện:   "Văn  Danh  Đắc  Nhẫn"  và  

 "Hiện  Chứng  Bất  Thoái”. Đây  là  Di  Đà  đặc  biệt  giúp  đỡ  những  người  mà  vì  tất  cả 

mười phương thế giới phát Bồ Đề tâm, hành Bồ Tát đạo. Những người này tâm từ bi 

rất nặng, gọi là cam  chịu hy sinh chính mình để thành tựu người khác trước. Những 

người này rất đáng được đại chúng xã hội tán thán. Chư Phật Bồ Tát cũng không ngoại 

lệ, cũng đặc biệt quan tâm đến những người này. 

Ở ba nguyện phía trước chúng ta xem thấy Di Đà giúp đỡ họ, thứ nhất là giúp họ vào 

 "Phổ đẳng tam muội" , kế đến giúp họ trong định cúng Phật mà  "bất thất định ý",  thứ 

ba là giúp họ nắm chắc lấy cương lĩnh trọng yếu tự hành hóa tha, chính là nguyện Đà 

La  Ni  này.  Hôm  nay  chúng  ta  xem  hai  nguyện  này,  lại  càng  tiến  thêm  một  bước, 

không chỉ có thể được cương lĩnh tu học của Phật pháp mà còn có thể thành tựu công 

phu chân thật. 

Chúng  ta  xem  Kinh  văn:   "Thanh  tịnh  hoan  hỉ,  đắc  bình  đẳng  trụ".   Hai  câu  này  là 

tương đối  không dễ dàng, thế nhưng nó có thọ dụng  chân thật.  Bồ  Tát trong sáu  cõi 

- 105 - 

hành  Bồ  Tát  đạo,  dùng  lời  hiện  đại  mà  nói,  "hành  Bồ  Tát  đạo"   chính  là  giáo  hóa 

chúng sanh, vì chúng sanh làm ra rất nhiều tấm gương. Hoàn cảnh của chúng sanh rất 

là phức tạp, muốn được tâm thanh tịnh rất là khó khăn. Cho nên, Phật ở trong rất nhiều 

Kinh luận dạy bảo chúng ta, thí dụ trong "Kinh Kim Cang", Tôn giả Tu Bồ Đề là một 

vị đại Bồ Tát, không phải người thông thường, thân phận Ngài hiện ra là A La Hán, 

gọi là đại quyền thị hiện. Ngài ở thế gian này giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. Phật 

dạy Ngài:  "Bất thủ ư tướng như như bất động".  Có thể giữ được hai câu nói này thì 

bạn liền có thể vĩnh viễn giữ gìn được  "thanh tịnh hoan hỉ, đắc bình đẳng trụ" . Đây là 

thọ dụng chân thật của Bồ Tát. 

Chúng ta ngày nay sống ở thế gian này, khởi tâm động niệm, sáu căn tiếp xúc với cảnh 

giới  bên  ngoài  đều  sanh  phiền  não,  đều  bị  ô  nhiễm.  Tại  vì  sao  có  thể  bị  ô  nhiễm? 

Muốn  tường  tận  đạo  lý  này  thì  chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều.  Bên  trong  chúng  ta  có 

phiền não nghiêm trọng, mà phiền não này tôi thường hay nói, gốc của phiền não là tự 

tư tự lợi, khởi tâm động niệm vì chính mình mà nghĩ với ta có lợi ích hay không. Đây 

là phiền não bao gồm tất cả của gốc bệnh ô nhiễm, từ ở trong đây sanh tham-sân-si-

mạn, sanh phải quấy nhân ngã, danh vọng lợi dưỡng, tâm của bạn làm sao thanh tịnh, 

làm sao có thể được hoan hỉ? Thế gian chúng ta, người thông thường cho là hoan hỉ, 

hoan  hỷ  đó  chỉ  là  giả,  không  phải  chân  thật  sanh  hoan  hỉ.  Chư  Phật  Bồ  Tát  thường 

sanh tâm hoan hỉ, hoan hỉ đó là thật, không phải là giả. Cho nên, cần phải đem ý niệm 

tự tư tự lợi chuyển đổi lại, tâm thanh tịnh hoan hỉ liền hiện tiền. 

Cách chuyển như thế nào? Trước khi chưa học Phật, khởi tâm động niệm là vì chính 

mình, vì gia đình của chúng ta, hoặc là mở rộng hơn một chút, vì xã hội của chúng ta, 

vì quốc gia của chúng ta, vậy thì rất khó được rồi. Có thể giải quyết vấn đề thế gian 

này hay không? Xin nói với các vị là “không thể!”. Mỗi một người vì lợi ích của quốc 

gia chính mình liền khởi lên mâu thuẫn với quốc gia khác, đôi bên tranh lợi lẫn nhau, 

thế là thiên tai nhân họa chiến tranh liền khởi lên, cho nên không thể giải quyết vấn đề. 

Phật  dạy  chúng  ta,  trong  tâm  thanh  tịnh  không  có  giới  hạn.  Chúng  ta  xem  thấy  rất 

nhiều trên Kinh Đại Thừa, chắc chắn không có giới hạn của cái nhà, không có giới hạn 

của chủng tộc, không có giới hạn của cõi nước, đương nhiên cũng không có giới hạn 

của tôn giáo tín ngưỡng, cho nên bạn phát tâm vì chúng sanh phục vụ, chúng sanh ở 

đây là rộng lớn, không có bờ mé. Nếu như nói chúng ta ngày nay vì lợi ích của cả thảy 

địa cầu thì vẫn không được, vì nếu như chúng ta chỉ vì lợi ích của địa cầu này, người ở 

trên  tinh  cầu  kia  cũng  chỉ  vì  lợi  ích  của  tinh  cầu  họ, vậy  thì  vẫn  có  chiến  tranh  tinh 

cầu.  Chân  thật  giải  quyết  vấn  đề,  trong  Phật  pháp  đã  nói,  chư  Phật  Bồ  Tát  có  tâm 

lượng lớn,  "tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới" , như vậy thì vấn đề này mới chân 

thật giải quyết được triệt để. Cho nên, Phật Bồ Tát xả mình vì người, đối tượng của 

 "người"  là hư không pháp giới, không có bờ mé, không có giới hạn. Vào lúc này tâm 

của các Ngài thanh tịnh rồi, các Ngài biết được hư không pháp giới tất cả chúng sanh 

chính  là  chính  mình.  Chúng  ta  hôm  trước  ở  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  giảng  pháp 

thân:  "Mười phương  ba đời  Phật  cùng đồng  một pháp  thân".  Các  Ngài  có nhận  biết 

chân thật viên mãn như vậy, cho nên mới có thể được tâm thanh tịnh, mới được tâm 

hoan hỉ,  "được bình đẳng trụ",  ở trong tất cả pháp được bình đẳng. 

- 106 - 

Thông thường ở trong Kinh luận Đại Thừa, Phật nói cho chúng ta nghe nghiệp nhân 

của  mười  pháp  giới,  bao  gồm  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian,  chân  tướng  là  gì?  Phật 

dùng một câu nói để giải đáp cho chúng ta, đó là  "nhân duyên quả báo" , đơn giản mà 

nói,  chính  là  nhân  quả.  Trồng  nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện,  trồng  nhân  bất 

thiện  chắc  chắn  là  quả  bất  thiện. Nhân  gian  như vậy,  thiên  thượng  cũng  là  như vậy; 

trong thế pháp là như vậy, trong pháp xuất thế cũng là như vậy. Chúng ta ở trong rất 

nhiều Kinh luận có được chứng thực. Ai chịu làm như vậy? Phật làm như vậy, Bồ Tát 

làm  như  vậy.  Thanh  Văn,  Duyên  Giác  tuy  cũng  có  cách  làm  như  vậy,  nhưng  làm 

không được triệt để, còn có xen tạp. Phật và pháp thân Bồ Tát làm được tột cùng triệt 

để, một chút xen tạp cũng không có, cho nên các Ngài được là thanh tịnh an vui chân 

thật,  chân  thật  đạt  đến  được  tâm  bình  đẳng.  Trong  mười  pháp  giới,  tâm  của  Phật  là 

bình đẳng. Trong Bồ Tát, tâm của pháp thân Bồ Tát là bình đẳng, tâm của Quyền Giáo 

Bồ Tát vẫn chưa đến bình đẳng. 

Hai chữ  "bình đẳng"  này quan trọng. Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Đại Sĩ, các Ngài 

bình đẳng với tất cả chúng sanh, quyết định không có cao thấp. Đạo lý này quá sâu, 

thế nhưng trong Kinh Đại Thừa giảng được thấu triệt, giảng được tường tận. Chúng ta 

phải tỉ mỉ mà thể hội. Phải dùng tâm bình đẳng đối nhân xử thế tiếp vật. Nhà Phật như 

vậy, nhà Nho và nhà Đạo ngày trước của Trung Quốc cũng là như vậy. Hán Vũ Đế - 

Hoàng đế thứ hai của triều Hán chế định ra chánh sách giáo dục của quốc gia. Sau khi 

chế định chánh sách giáo dục, mãi đến Mãn Thanh đều không thay đổi. Ngay trong hai 

ngàn năm này, những việc thay triều đổi ngôi rất nhiều lần, thế nhưng chánh sách giáo 

dục trước sau không thay đổi. Việc này rất khó được, trong lịch sử trên toàn thế giới, 

bất cứ một quốc gia dân tộc nào cũng không tìm ra được, duy chỉ có Trung Quốc. Mãi 

đến năm dân quốc mới thay đổi. Khi vừa thay đổi thì đã tạo thành động loạn của xã 

hội ngày nay. 

Hán Võ Đế chế định chánh sách giáo dục là tuân theo Khổng Mạnh, lấy học thuyết của 

Khổng Tử, Mạnh Tử làm thành giáo dục chủ chốt để dạy nhân dân toàn quốc, sau đó 

lấy giáo dục của Phật, giáo dục nhà Đạo để bổ trợ ba giáo, cho nên Trung Quốc từ xưa 

đến nay có ba giáo. Ba giáo này tuyệt nhiên không bị xem thành tôn giáo, mà là được 

xem thành ba loại giáo dục tương bổ tương thành. Biến thành tôn giáo là việc của cận 

đại. Phật giáo, Đạo giáo biến thành tôn giáo cũng chẳng quá 200 năm, không vượt quá 

300 năm, sự việc sau năm Trung Diệp triều nhà Thanh mới biến thành tôn giáo. 

Tuần trước, tôi trở về, đi ngang qua HongKong. HongKong có sáu tôn giáo, việc này 

rất kỳ lạ. Sáu tôn giáo, những gì là tôn giáo? Người ta dẫn tôi đi tham quan, Khổng 

giáo, nhà  Nho  cũng  biến  thành  tôn  giáo. Toàn bộ đều thay  đổi,  không thể nghĩ  bàn! 

Chúng ta nhất định phải nhận biết rõ ràng, nhà Nho dạy chúng ta điều gì? Cũng là dạy 

bình đẳng trụ. Đế vương của Trung Quốc lấy học thuyết của nhà Nho để trị thiên hạ. 

Cho  nên,  chúng  tôi  đến  Bắc  Kinh  tham  quan  cố  cung,  Cục  trưởng  đặc  biệt  dặn  dò 

chúng tôi, trong cố cung có ba công trình kiến trúc tượng trưng đế vương thống trị một 

quốc gia. Ba đại điện là Thái Hòa Điện, Trung Hòa Điện, Bảo Hòa Điện. Các vị nghĩ 

xem, Thái Hòa, Trung Hòa, Bảo Hòa đều là có từ "Dịch Kinh" của nhà Nho. Đại Điện 

mệnh lệnh là từ "Dịch Kinh" mà có. Đây là Cục trưởng Diệp đặc biệt nêu ra. Về sau, 

tôi giảng đối với các đồng tu muốn đi tham quan, tôi thêm cho họ một tiểu chú. Tôi 

nói:  “Các vị phải lưu ý, "Thái hòa" là gì? “Thái” là tâm phải rộng, phải giống như 

- 107 - 

 thái hư không vậy. “Hòa”là không phải chỉ hai người chúng ta hòa, cả nhà hòa, cả 

 nước hòa, một cái thế giới hòa, mà là tận hư không khắp pháp giới (hiện tại chúng ta 

 gọi là ngay trong thái không có rất nhiều tinh hệ, rất nhiều ngân hà), chúng ta thảy 

 đều phải hòa với họ, vậy mới gọi là thái hòa. Thái hòa mới có thể giải quyết được vấn 

 đề, mới có thể tránh được chiến tranh giữa các tinh hệ”.  Bạn xem, cái tinh hệ này bao 

lớn? Làm thế nào thực tiễn thái hòa? 

 "Trung  hòa",  "trung"   là  gì?  Không  có  tâm  thiên  lệch,  không  có  tà  tâm,  không  thiên 

không tà thì  gọi  là trung. Chúng  ta  có  chút tâm  riêng tư  thì cái  tâm  đó  không trung, 

tâm  liền  lệch,  tâm  liền  tà.  Các  vị  nghĩ  cái  vị  đạo  lý  này  xem,  tâm  phải  để  ở  trung, 

quyết định không thể có tâm thiên lệch. 

Các vị phải nên biết, trung hòa là chân tâm, nhà Phật gọi là chân như bổn tánh, trung 

đạo đệ nhất nghĩa; "Dịch Kinh" nói trung hòa. Cách nói không giống nhau, nhưng ý 

nghĩa  hoàn  toàn  giống  nhau.  Tâm  của  Phật  Bồ  Tát  ở  ngay  trung.  Bồ  Tát  đó  là  pháp 

thân Bồ Tát. Quyền Giáo Bồ Tát, tâm đó bị lệch đi một chút nhưng mức độ lệch không 

lớn, ba đến năm độ mà thôi, vẫn xem là trung. Bích Chi Phật, A La Hán thì mức độ 

lệch càng lớn. Đến cõi người chúng ta thì thiên lệch đã vượt quá 90 độ, hơn 100 độ, 

cho nên vấn đề sẽ nghiêm trọng. Phật giảng cho chúng ta, địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh, 

cõi địa ngục là 180 độ, hoàn toàn trái ngược trung đạo. Việc này chính là như vậy. Bạn 

thấy, Thánh nhân của ba giáo Nho-Thích-Đạo đều dạy chúng ta là phải trung đạo, phải 

học trung hòa. 

Phía sau trung hòa là  "Bảo hòa" . Làm thế nào có thể vĩnh viễn giữ được Trung hòa và 

Thái hòa, bạn xem cái vị đạo này. Cho nên, họ mới chân thật có thanh tịnh, hoan hỉ, 

bình  đẳng  trụ.  Chúng  ta  học  tập  với  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật 

cũng là như vậy mà dạy bảo chúng ta. 

Chúng ta muốn học Phật thì phải học từ chỗ nào? Bạn xem, Phật Bồ Tát, Tổ sư Đại 

đức xưa nay  dạy  bảo chúng ta tu từ  căn bản. Căn bản  chính là khởi tâm  động niệm, 

căn bản là một tâm pháp. Tâm nhất định phải chánh, nhất định phải trung. Chánh mà 

không  tà,  trung  là  không  thiên,  vĩnh  viễn  gìn  giữ  trung  chánh,  bạn  thành  Phật  thì 

không xa rồi. Thành Phật là thành tựu vô lượng trí tuệ, thành tựu vô lượng đức năng, 

thành tựu vô lượng tài nghệ, thành tựu vô lượng tướng hảo. 

Bạn  muốn  hỏi:   “Tại  vì  sao  có  thể  thành  tựu?”. Ở  trên  Kinh  Phật  nói  với  chúng  ta, 

những thứ này là trong chân tâm của chúng ta vốn sẵn đầy đủ, không phải từ bên ngoài 

đến. Chỉ cần tâm của chúng ta hồi phục đến trung chánh, không còn có thiên tà thì trí 

tuệ đức năng vốn đủ trong tự tánh của chúng ta liền hiện tiền. Cho nên Phật pháp gọi 

là nội học, là từ trong tâm tánh của chính mình mà tu học, không ở bên ngoài. Chúng 

sanh sáu cõi mê hoặc điên đảo, mê ở chỗ nào vậy? Không biết được đạo lý này, không 

hiểu rõ chân tướng sự thật, tất cả tham cầu đều là hướng ra ngoài mà cầu. Hướng ra 

ngoài mà cầu thì chưa chắc cầu được, cho dù cầu được rồi, vẫn là trong mạng của bạn 

đã có. Nếu trong mạng của bạn không có, chắc chắn bạn sẽ cầu không được. Nói trong 

mạng  đã  có,  các  vị  phải  hiểu  được,  đã  là  đệ  nhị  nghĩa,  không  phải  đệ  nhất  nghĩa. 

Trong đệ nhất nghĩa nói, trong bổn tánh của chúng ta vốn sẵn đầy đủ. 

- 108 - 

Người thế gian hiện tại, không luận người Trung Quốc hay người nước ngoài, người 

lớn hay trẻ nhỏ, không một người nào không tham tiền, mọi người đều thích tiền. Tiền 

từ do đâu mà có? Trong tự tánh vốn sẵn đầy đủ. Việc này họ không biết, tâm tâm niệm 

niệm hướng ra cảnh giới bên ngoài mà phan duyên, làm thế nào để đi kiếm được tiền. 

Không phải thật. Nếu như tiền tài có thể kiếm ra được, những người thông minh đều 

có thể kiếm ra tiền. Tại vì sao có rất nhiều người thông minh tài trí tuyệt đỉnh, nhưng 

cả  đời  chỉ  làm  giáo  thọ  nghèo, nhận  một  ít  tiền  lương  mà  trải qua  ngày  tháng,  ngay 

chính mình muốn mua vài quyển sách cũng không có tiền? Thầy của tôi chính là một 

thí dụ. 

Tiên  sinh  Phương  Đông  Mỹ  là  một  nhà  triết  học  nổi  tiếng  trên  thế  giới,  đích  thực 

thông  minh  tuyệt  đỉnh,  nhưng  trong  mạng  không  có  tiền.  Sau  khi  tôi  học  Phật  mới 

bỗng  nhiên  hiểu  ra  được,  ngay  trong  đời  quá  khứ  không  có  tu  tài  bố  thí,  mà  chỉ  tu 

những pháp bố thí. Pháp bố thí thì được thông minh tài trí, tài bố thí thì được tiền tài. 

Ngay trong đời quá khứ thầy không có tu tài bố thí, thầy tu pháp bố thí, cho nên thầy 

có trí tuệ cao độ, thế nhưng đời sống vật chất trải qua rất khó khăn. Khoảng trung niên 

về sau, thầy học Phật, đem Kinh Phật xem thành triết học để nghiên cứu, vẫn chưa có 

thực tiễn, cho nên cả đời vẫn là trải qua ngày tháng nghèo, cuộc đời vẫn không thể nào 

cải thiện được. Tôi thấy được rất rõ ràng, thế nhưng ở trước mặt thầy, tôi không dám 

nói, tôi cũng không dám khuyên thầy, mà chỉ chính mình thực tiễn. Tôi nghĩ lại, trong 

những năm đầu, đại khái tu nhân đời trước cũng gần giống thầy, đời trước tu pháp bố 

thí, lơ là đi tài bố thí, cho nên khi tôi còn trẻ, đời sống vật chất rất là gian khổ, chân 

thật là rất khổ. Trong mười lăm năm đầu học Phật cũng là khổ không nói ra lời, nhưng 

tuổi  trẻ không  hề  gì,  chịu  chút  khổ  cũng  không  sao.  Tôi  học  Phật  được  bảy  năm  thì 

xuất gia, vừa xuất gia thì lên đài giảng Kinh. Tôi đã giảng 40 năm. Tôi giảng Kinh đến 

20 năm mới có một đạo tràng nhỏ. Các vị đi qua Đài Loan, xem thấy "Thư Viện Phật 

Giáo  Hoa  Tạng",  20  năm  mới  có  đạo  tràng  như  vậy.  Sau  khi  có  đạo  tràng  này,  mọi 

người xem thấy phước báo mỗi năm đều không như nhau. Cho nên, ngay đời này tôi 

có được chút phước báo là ngay đời này tu được, không phải đời trước. Không giống 

rất nhiều pháp sư, phước báo của họ là đời trước tu được, không phải ngay đời này tu. 

Tôi đời trước không có tu phước báo, thế nhưng đời trước tu trí tuệ, cho nên ngay đời 

này học Kinh giáo đặc biệt dễ dàng, cũng có thể có được chút khế nhập. 

Nếu như có thể tu vô úy bố thí, bạn liền được khỏe mạnh sống lâu. Điểm này tôi cũng 

rất là chú ý. Bởi vì khi tôi còn trẻ tuổi, đại khái năm 18-19 tuổi, hai năm này tôi đi săn, 

sát  sanh  quá  nhiều.  Tôi  biết  được  quả  báo  này  rất  đáng  sợ,  quả  báo  này  là  quả  báo 

đoản mạng, làm sự việc này thì bị nhiều bệnh và đoản mạng. Lúc đó tôi vô tri, không 

hiểu biết. Sau khi tôi học Phật rồi bỗng nhiên giác ngộ ra. Khi tôi học Phật rồi thì tôi 

phóng sanh, bố thí thuốc men, tuy tôi có thu nhập rất ít. Tôi ưa thích làm hai sự việc là 

giúp  đỡ  những  người  bệnh  và  phóng  sanh.  Sau  sáu  tháng  học  Phật  thì  tôi  liền  ăn 

trường chay, sám hối. Từ trước sát nghiệp rất nặng, vẫn xem là không tệ, nghiệp này 

chuyển  đổi  lại.  Có  rất  nhiều  đồng  tu  đều  biết,  khi  tôi  còn  trẻ,  rất  nhiều  người  xem 

tướng  đoán  mạng  cho  tôi,  đều nói  tôi không  qua được  45  tuổi. Tôi  rất  tin  tưởng, tôi 

tiếp  nhận  lời  nói  này.  Năm  45  tuổi,  tôi  bị  một  trận  bệnh  tròn  một  tháng.  Tôi  cả  đời 

không hề bị bệnh, chỉ vào lúc đó bị bệnh một tháng. Sau một tháng thì hết, cũng không 

có việc gì, đã qua được cửa ải này rồi. 

- 109 - 

Cam Châu Hoạt Phật là bạn cũ của tôi, năm xưa ông cũng ấn chứng cho tôi. Có một 

năm chúng tôi gặp nhau ở trong một pháp hội, ông nói với tôi:  “Lúc trước, chúng tôi ở 

 sau  lưng  nói  về ông” . Tôi  hỏi:  "  Nói tôi  về  cái gì?".   Ông  nói:   “Ông  người rất  thông 

 minh, đáng tiếc không có phước báo, lại đoản mạng”.  Tôi nói:  “Những việc này tôi 

 biết, không cần phải nói sau lưng, nói ngay mặt tôi cũng được, tôi rất rõ ràng, tôi có 

 thể tiếp nhận”.  Ngài nói:  “Hiện tại, mấy năm gần đây ông giảng Kinh nói pháp, công 

 đức này rất lớn, nên thảy đều chuyển đổi rồi, không những ông có phước báo, mà ông 

 còn rất trường thọ” . Đây là Ngài chúc phúc cho tôi. 

Thế  xuất  thế  gian  pháp  là  pháp  nhân  quả.  Chúng  ta  hiểu  được  đạo  lý  của  nhân  quả, 

hiểu rõ chân tướng sự thật của nhân quả, ý niệm chuyển đổi lại, hành vi chuyển đổi lại 

thì quả báo của chúng ta thảy đều chuyển đổi. Cho nên, các vị ngày nay có thể xem 

thấy tôi có phước báo, có trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu. Các vị xem thấy, giảng đài này, 

tôi không cần dùng cái gì, chỉ một bước liền có thể lên được, tôi còn có thể lực này. 

Do đây có thể biết, tu ba loại bố thí này quan trọng. Chắc chắn không vì chính mình! 

Tôi  trước  giờ  chưa  hề  nghĩ  đến  chính  mình  phải  hưởng  thụ,  chính  mình  phải  khỏe 

mạnh sống lâu. Tất cả vì chúng sanh, tất cả vì xã hội, toàn tâm toàn lực giúp đỡ người 

khổ nạn thế gian này. 

Người thế gian có ai mà không có khổ nạn? Thiên vương trên trời cũng có khổ nạn, 

khổ nạn gì vậy? Không thể thoát sanh tử, không thể siêu vượt sáu cõi luân hồi, đây là 

khổ.  Cái  khổ  chân  thật,  người  thế  gian  biết  được  không  nhiều.  Loại  khổ  nạn  ngay 

trước mắt là việc nhỏ, không tính vào đâu. Làm thế nào chân thật hiểu rõ chân tướng 

của vũ trụ nhân sanh, đây mới là đại sự. Đây là Phật dạy chúng ta. 

Nếu như chúng ta không thể tiếp nhận giáo dục của Phật... Giáo dục của nhà Nho, giáo 

dục của nhà Đạo tuy là nói đến, nhưng nói không rõ ràng, nói không đủ thấu triệt, nên 

chúng  ta  rất  không  dễ dàng  lý  giải.  Chỉ  riêng  Phật  pháp  là  nói  được  rất  rõ  ràng, nói 

được thấu triệt, nói được tường tận. Người căn tánh trung hạ chỉ cần duyên phận tốt. 

Duyên phận tốt là gì? Gặp được thầy giáo tốt, gặp được hoàn cảnh tu học tốt, chính 

mình lại chân thật chịu ham học, thì vấn đề này sẽ không khó giải quyết. Đối với chân 

tướng của vũ trụ nhân sanh thì làm rõ ràng, làm tường tận, đây là đại học vấn, là trí tuệ 

chân  thật.  Sau  đó,  tư  tưởng  của  chúng  ta  thuần  chánh,  chắc  chắn  không  có  thiên  tà, 

hành vi của chúng ta thuần chánh, quyết định không tạo ác nghiệp. Chúng ta tạo ra là 

thuần  thiện  mà  không  ác,  quả  báo  có  được  thì  chính  mình  không  nên  đi  hưởng  thụ, 

hoàn  toàn  tặng  cho  người  khác  hưởng  thụ.  Chúng  ta  chính  mình  hưởng  thụ  cái  gì? 

Thanh tịnh, khoái lạc, được bình đẳng trụ, chúng ta đi hưởng thụ cái này. Bao gồm tất 

cả phước đức đều cống hiến cho xã hội, đều cho người khác. 

Hơn 20 năm rồi tôi không hề dùng tiền. Mười mấy năm trước, dường như là lần thứ 

hai,  thứ ba tôi đến  Hoa  Kỳ, vào thời gian  đầu  của  năm  80, rất không dễ dàng đi lên 

phố mua một ít đồ. Tôi đến Hoa Kỳ ở được ba tháng, tiêu hết 9 đồng, vẫn là yêu cầu 

đồng  tu  để  tôi  dùng  thử  xem.  Tôi  cần  những  thứ  gì  thì  họ  đều  chuẩn  bị  cho  tôi  rồi, 

không cần  phải bận tâm  chút  nào, cho nên  tiền không có chỗ dùng. Hơn 20 năm  tôi 

không dùng đến tiền, cho nên tôi không có khái niệm đối với tiền vàng, đích thực là 

không hề biết đến, tâm tôi thanh tịnh. Cái thứ đó rất là đáng ghét ,  trong lòng nếu có 

những cái trương mục này thì rất là phiền phức, thật là phiền não. Cho nên, chúng ta 

- 110 - 

muốn buông xả, trước tiên phải đem cái thứ này buông xả. Danh vọng lợi dưỡng, năm 

dục sáu trần phải triệt để buông xả thì mới có thể chân thật đạt đến  "thanh tịnh hoan 

 hỉ,  đắc  bình  đẳng  trụ" .  Đây  là  tự  thọ  dụng,  chúng  ta  gọi  là  hưởng  thụ  cao  nhất  của 

Phật pháp. Đây là từ trước lão sư Phương dạy chúng ta, hưởng thụ cao nhất của nhân 

sanh là hai câu này. 

Hiện  tại  chúng  ta  đọc  đoạn  Kinh  văn  này  biết  được,  chúng  ta  chính  mình  chịu  phát 

tâm, chịu học tập, được A Di Đà Phật bổn nguyện gia trì, cho nên mới có được hiệu 

quả rõ ràng như vậy. 

Chính mình được thanh tịnh bình đẳng rồi thì nhất định phải giúp đỡ người khác. 

Phía  sau  giảng   "tu  Bồ  Tát  hạnh".   Bồ  Tát  hạnh  phạm  vi  bao  gồm  quá  rộng  quá  lớn, 

Thích Ca Mâu Ni Phật quy nạp cho chúng ta sáu cương lĩnh. 

 SÁU CƯƠNG LĨNH CỦA BỒ TÁT HẠNH 

 Cương  lĩnh  thứ  nhất  gọi  là  "bố  thí" .  Bố thí,  dùng lời  hiện  đại  mà  nói,  là  toàn  tâm 

toàn lực giúp đỡ người khác, chăm sóc người khác, đây gọi là bố thí. Dùng tài lực, vật 

lực của chính chúng ta, trí tuệ lao lực, vì tất cả chúng sanh mà phục vụ. Việc phục vụ 

này là vô điều kiện, là nghĩa vụ, đây là một điều kiện quan trọng nhất của Bồ Tát hạnh. 

Giúp đỡ người khác, phục vụ xã hội nhất định phải tuân thủ pháp luật. 

Tuân thủ pháp luật chính là  cương lĩnh thứ hai: "Trì giới Ba La Mật" . Ý nghĩa của 

trì giới chính là tuân thủ pháp luật, nhất định không làm những việc phạm pháp. Hiện 

tại giao thông thuận tiện, chúng ta thường hay đi du lịch đến các quốc gia khác. Đi du 

lịch đến nơi nào, nhất định phải tuân thủ pháp luật của địa phương đó, tuân thủ phong 

tục tập quán của khu vực đó, cùng kết thành một khối với họ, người ta liền sanh tâm 

hoan hỉ. Chúng ta vì họ phục vụ, họ mới chịu tiếp nhận. Nếu như bạn không tuân thủ 

pháp  luật,  trái  ngược  với  phong  tục  tập  quán  của  họ, bạn  muốn  thay  họ  phục  vụ  thì 

người ta sẽ cự tuyệt, người ta sẽ không tiếp nhận, cho nên nhất định phải hiểu được 

thủ pháp. Trì giới chính là thủ pháp. 

 Cương lĩnh thứ ba là dạy chúng ta phải "nhẫn nhục".  Nhẫn nhục chính là bạn phải 

có  lòng  nhẫn  nại,  bạn  phải  có  thể  quán  cơ,  nhất  định  phải  hiểu  được  thời  tiết  nhân 

duyên, hiểu rõ tình hình đời sống, hoàn cảnh hiện tiền của chúng sanh của khu vực đó, 

rất có lòng nhẫn nại giúp đỡ họ. Luôn luôn là một việc tốt quyết không phải là thời kỳ 

ngắn ngủi mà có thể làm được tốt. Có một số việc ngay thời đại này chúng ta chưa thể 

thành tựu, mà phải đến đời thứ hai, đời thứ ba. Các vị xem thấy, Thiền tông hay, Tổ 

Sư  Đạt  Ma  đến  Trung  Quốc,  Ngài  quán  sát  người  Trung  Quốc  có  căn  tánh  này,  thế 

nhưng  khi  Ngài  đến,  hoàn  cảnh  xã  hội  Trung  Quốc  chưa  có  cách  gì  tiếp  nhận  pháp 

môn  này  của  Ngài.  Ngài  rất  có  lòng  nhẫn  nại,  Ngài  đi  đến  chùa  Thiếu  Lâm  để  diện 

bích chín năm, đợi một Huệ Khả. Ngài đem pháp này truyền cho Huệ Khả, Huệ Khả 

truyền  cho  Tăng  Sáng,  Tăng  Sáng  truyền  cho  Đạo  Tín,  Đạo  Tín  truyền  cho  Hoằng 

Nhẫn; năm đời đều là đơn truyền. Đời thứ sáu truyền đến Huệ Năng thì mới khai hoa 

kết quả, Thiền tông được mở mang rộng lớn. Bạn nghĩ xem, lòng nhẫn nại lớn đến như 

vậy, không phải hoàn thành ở trên chính bản thân mình. 

- 111 - 

Cho nên phải nên biết, xã hội của chúng ta ngày nay, vấn đề rất là nghiêm trọng. Tôi 

thường  hay  nói  với  các  đồng  tu:   “Gia  đình  mỹ  mãn,  xã  hội  phồn  vinh,  quốc  gia  an 

 định, thế  giới  hòa bình là  xây  dựng  ở trên  nền  tảng  của giáo dục”.  Sau đó bạn liền 

hiểu được, tại vì sao Trung Quốc hơn hai ngàn năm lịch đại đế vương thay đổi triều 

ngôi  mà  không  dám  thay  đổi  chính  sách  giáo  dục.  Chính  sách  giáo  dục  trước  sau 

không thay đổi, vì họ biết được tính quan trọng của giáo dục. 

Bốn  loại  giáo  dục  này,  thứ  nhất  là   "giáo  dục  gia  đình" ,  nhà  Nho  nói  được  rất  viên 

mãn. 

Thứ hai là  "giáo dục học đường".  Từ trước, giáo dục học đường cũng là lấy học thuyết 

của Khổng Mạnh làm nền tảng. 

Thứ ba là  "giáo dục xã hội".  Giáo dục xã hội vào thời xưa Trung Quốc dùng phương 

pháp gì? Dùng nghệ thuật. Vào thời đại cổ xưa thì dùng thi ca, đó là giáo dục xã hội. 

Khổng Lão Phu Tử chu du liệt quốc, đem dân ca của các nơi, những ca từ mà họ đã 

hát hội tập lại, chỉnh lý làm mới, biên tập thành "Kinh Thi". Hiện tại chính là bao gồm 

những nghệ thuật này. Hiện tại càng nhiều hơn so với trước, ở trên văn tự, báo chí, tạp 

chí, điện ảnh, hý kịch, ca vũ, những thứ này đều là giáo dục xã hội. Từ trước, giáo dục 

xã hội, Khổng Lão Phu Tử đã định ra một tông chỉ. Các vị đọc qua "Luận Ngữ", đọc 

qua "Thi Tam Bách", "Kinh Thi" là một đại biểu giáo dục xã hội, "  nhất ngôn dĩ tế chi, 

 nhật tư vô tà" , đó là tông chỉ của giáo dục xã hội. Giáo dục xã hội ngày nay không có, 

giáo dục xã hội ngày nay chuyên môn dạy người tà tri tà kiến, cùng tông chỉ giáo dục 

của cổ Thánh tiên Hiền chúng ta trái ngược đến 180 độ. 

Thứ tư là  "giáo dục tôn giáo".  Tôn giáo là giáo dục, là đỉnh cao nhất trong giáo dục, 

thế nhưng ngày nay giáo dục tôn giáo không còn, tôn giáo lưu lại hình thức, biến thành 

mê tín. 

Ngày nay, bốn loại giáo dục này đều không còn, xã hội này làm sao không loạn? Lòng 

người không có chỗ nương về, người không biết ngay đời này phải sống như thế nào. 

Cho  nên  nói,  ý  nghĩa  của  nhân  sanh,  giá  trị  của  nhân  sanh  đều  trở  thành  vấn  đề  rất 

nghiêm trọng. 

Bốn  loại giáo dục này  đã  hủy  mất, trùng tân xây  dựng lại thì thật là  không dễ dàng. 

Cho nên, nước ngoài có rất nhiều nhà tôn giáo nói thế giới ngày tàn. Thế giới ngày tàn 

là gì? Không phải nói hủy diệt thế giới này, mà bốn loại giáo dục này không còn chính 

là thế giới ngày tàn. Xã hội động loạn, lòng người bất an, suốt ngày bàng hoàng, hiện 

tượng này chính là ngày tàn. Cho nên, chúng ta nghĩ tới nghĩ lui, chỉ có cầu các tôn 

giáo. Vì sao vậy? Tín đồ của các tôn giáo, thực tế mà nói vẫn là tương đối lương thiện, 

tương đối dễ dàng tiếp nhận học thuyết nhân quả. Có thể tin tưởng nhân quả báo ứng, 

con  người  này  liền được  cứu.  Nếu như ngay  đến đạo  lý  của nhân  quả báo  ứng  cũng 

không hiểu, sự thật không thể tiếp nhận, con người này hết cứu, họ liền rơi vào ở trong 

ngày tàn, không thể quay đầu. 

Những  năm  gần  đây,  chúng  ta  rất  chăm  chỉ  nỗ  lực  liên  hiệp  các  tôn  giáo  khác  nhau 

trên  toàn  thế  giới.  Chúng  ta  không  gì  khác  hơn,  luôn  là  hy  vọng  mỗi  một  tôn  giáo, 

không  chỉ  là  ở  trên  nghi  thức,  càng  quan  trọng  là  ở  trên  giáo  học,  phải  đem  đạo  lý 

- 112 - 

trong Kinh điển của họ giảng giải ra. Kinh điển đều là dạy cho chúng ta làm sao làm 

người,  làm  sao  làm  việc,  làm  sao  đối  nhân  xử  thế  tiếp  vật.  Phật  là  như  vậy  mà  dạy 

chúng ta, Nho - Đạo là như vậy mà thuyết pháp. Chúng ta xem qua các Kinh điển khác 

như "Tân Ước", "Cựu Ước" của Ki-Tô Giáo, "Kinh Cô-Ran" của Hồi Giáo, tôi cũng 

thường đọc tụng, cũng là dạy chúng ta làm thế nào làm người, làm thế nào xử thế, đây 

là giáo dục rất tốt. Cho nên, chúng ta nhất định phải liên hiệp lại. Tôn giáo khác nhau, 

phương pháp khác nhau, dạy bảo tất cả người căn tánh khác nhau. Đây chính là trong 

Phật pháp thường nói:  "Quy nguyên vô nhị lộ, phương tiện hữu đa môn" . Các tôn giáo 

khác nhau, đó là phương tiện có nhiều. 

Chúng ta qua lại với rất nhiều tôn giáo, giao đàm, trao đổi ý kiến, chúng ta có được 

một kết luận, kết luận này cùng trong Phật pháp nói hoàn toàn tương hợp. Mọi người 

đều  biết,  chẳng  phải  Phật  thường  nói:   "Từ  bi  vi  bổn,  phương  tiện  vi  môn"  hay  sao? 

Chúng  ta  chỉ  dùng  câu  giáo  huấn  này,  cùng  các  tôn  giáo  trên  toàn  thế  giới  liên  kết 

thành một thể. Từ bi chính là yêu thương. Vị giáo chủ của tôn giáo nào, thần Thánh 

của họ đều là nói thần ái thế nhân, nhà Phật thì gọi là từ bi. Từ bi chính là yêu thương. 

Cho  nên,  căn  bản  này  hoàn  toàn  giống  nhau,  tuy  phương  thức  giáo  học  không  như 

nhau, đó chính là phương tiện, là cửa. Cho nên, tôn giáo khác nhau có thể dung hòa 

cùng nhau, có thể đoàn kết thành một thể. 

Mục đích sau cùng của giáo học, chúng ta nêu ra ba câu nói:  "Xã hội an định, thế giới 

 bình  đẳng, nhân  dân hạnh phúc" . Mỗi  một tôn  giáo  đều  thừa nhận, đều không phản 

đối.  Căn  bản  của  chúng  ta  giống  nhau,  đó  là  tâm  yêu  thương  chân  thành.  Phương 

hướng mục tiêu của chúng ta giống nhau, đều là mong cầu xã hội an định, thế giới hòa 

bình, nhân dân hạnh phúc. Sau đó chúng ta triển khai Kinh điển cùng nhau thảo luận 

thì dễ dàng rồi. Chúng ta đã có phương hướng, có nền tảng, tự nhiên đều có thể dung 

hợp. Ngày nay, không chỉ chúng ta qua lại trên cảm tình, mà ở trên giáo lý giáo nghĩa 

chúng ta đều có thể tương thông. Việc này đối với cả thảy thế giới hòa bình, xã hội an 

định có sự giúp đỡ rất lớn. 

Tập 176 

Chúng ta rất chăm chỉ nỗ lực đang làm công tác này. Chúng ta phải có lòng nhẫn nại. 

Chúng  ta  biết  được  sự  việc  này  là  đại  sự  nghiệp,  không  phải  một  sự  nghiệp  thông 

thường,  nên  cần  phải  có  thời  gian  rất  dài.  Thế  nhưng  chúng  ta  ở  Singapore  mới  hai 

năm mà có thành quả hiện tại tốt đến như vậy. Việc này là vượt ngoài ý định của tôi. 

Tôi chỉ có thể nói đây là Phật Bồ Tát bảo hộ, bao gồm chúng thần tôn giáo thảy đều 

bảo  hộ, cho nên  phát  triển  của  chúng ta mới  có  thể nhanh như vậy, có  thành  tựu  tốt 

đến như vậy. 

Năm trước, tôi tham gia hội nghị "Tôn Giáo Nhân Sự Toạ Đàm Hội" ở Tuyết Lê do 

Thiên Chúa Giáo Úc châu tổ chức. Một ngày chúng tôi cùng tụ hội bốn giờ đồng hồ. 

Thiên Chúa Giáo mở hội nghị, chính phủ Úc Châu đều cảm thấy kinh ngạc, bởi vì đây 

là lần đầu tiên trên thế giới, trước giờ chưa từng có loại hoạt động này. Tổng cộng có 

năm tôn giáo tham gia. Bốn giờ đồng hồ sau khi chúng tôi cùng nhau giao đàm, chủ 

giáo của họ làm một kết luận rất tốt, chúng tôi đều rất bội phục. Họ rất là khiêm tốn 

nói, một ngàn năm trước, họ đã làm sai rất nhiều sự việc, đặc biệt là xem thường đối 

- 113 - 

với các tôn giáo khác, hiện tại thông qua buổi tọa đàm, biết được trong mỗi một tôn 

giáo đều có rất nhiều thứ tốt, đều đáng được chúng ta học tập lẫn nhau. Cho nên, tôi 

tin  tưởng báo cáo  này  của  họ nhất định  sẽ  đưa đến  Đức Giáo Hoàng. Chúng  ta xem 

thấy  trên báo  chí, tôn  giáo sám  hối với người trên toàn thế giới, cầu  Thượng  Đế tha 

thứ tội lỗi của tín đồ Thiên Chúa, đặc biệt là đối đãi với các tôn giáo khác. Đây là tinh 

thần rất cừ khôi. Biết lỗi mà có thể sửa thì có gì tốt hơn, không thẹn là tôn giáo lớn 

trên thế giới. 

Năm nay, họ lại mở hội nghị. Tôi nhận được thông báo là ngày 7 tháng 7 khai mạc. Họ 

mở hội ba ngày, từ ngày 7 đến ngày 9. Việc này cũng là ngoài dự liệu của chính phủ 

Úc Châu. Chính phủ Úc Châu cho rằng chỉ có lần này, e rằng về sau sẽ không có nữa, 

không hề nghĩ đến năm nay lại muốn khai hội, hơn nữa còn mở đến ba ngày. Tôi tin 

tưởng  năm  nay  tôn  giáo tham  gia  có thể  sẽ  càng  nhiều. Sự việc này  tốt.  Hiện  tại  tôi 

hoạt  động  ở  các  quốc  gia  khu  vực  khác,  rất  nhiều  nơi  mời  tôi  giảng  Kinh,  tôi  đều 

không đi, thế  nhưng đoàn kết  tôn giáo, đoàn  kết  chủng  tộc  thì  tôi  nhất  định  sẽ  tham 

gia. Tôi đi giúp đỡ họ, tôi đến để đốc thành. Chúng ta muốn đem những kinh nghiệm 

của Singapore mang đến cho họ. Chúng ta cũng sẽ mời thỉnh họ đến để tham gia hoạt 

động  tôn  giáo  của  Singapore  chúng  ta.  Vào  cuối  năm  nay,  buổi  dạ  tiệc  ấm  áp  kỳ 

nguyện hòa bình, tôi dự tính mời các nhà tôn giáo trên toàn thế giới đến tham gia, cho 

nên đại hội năm nay sẽ càng hưng vượng hơn năm rồi. Năm rồi chúng ta có hơn tám 

ngàn người tham dự, năm nay có thể vượt qua mười lăm ngàn người. Hiện tại chúng ta 

phải  nên  bắt  đầu  chuẩn  bị.  Đây  là  việc  xúc  tiến  hòa  bình  an  định  của  toàn  thế  giới. 

Chúng ta ngày nay làm công tác này, quyết không phải là có tính khu vực, chắc chắn 

không có phân biệt, không có chấp trước, một mực bình đẳng đối đãi. Đây là nói phải 

có lòng nhẫn nại. Có lòng nhẫn nại thì được Phật Bồ Tát gia trì, có lòng nhẫn nại thì 

được rất nhiều nhân sĩ thiện tâm trong xã hội tán trợ. 

Điều thứ tư dạy chúng ta phải  "tinh tấn".  

Tinh tấn, tấn là tấn bộ, càng phải chăm chỉ nỗ lực mà làm. Tiến bộ thêm vào tinh tấn, 

thuần mà không tạp. Chúng ta thì một mục tiêu, một phương hướng, quyết không xen 

tạp tự tư tự lợi, quyết không xen tạp danh vọng lợi dưỡng. Đối với cá nhân mà nói là 

không  có  được  mất,  chúng  ta  thảy  đều  phụng  hiến. Mười  phương  đồng  tu  thiện  tâm 

cúng dường, chúng ta nhất định phải chân thật làm việc tốt cho họ, quyết định không 

cô phụ mọi người. Đây là quy củ mà tôi tuân thủ trong suốt mấy mươi năm học Phật. 

Cho nên, chúng ta nhất định phải cầu tinh tấn. 

Thứ năm là  "thiền định”.  

Thiền định, dùng lời hiện đại mà nói là quyết không bị ngoại cảnh dao động, không bị 

ngoại cảnh mê hoặc, không bị ảnh hưởng của cảnh giới bên ngoài. Chúng ta biết đây 

là việc tốt, thế nhưng việc tốt lắm dày vò, đố kỵ chướng ngại là chắc chắn không thể 

né tránh. Chúng ta phải có trí tuệ Bát Nhã, phải có phương tiện khéo léo. Tôi năm xưa 

học giảng Kinh với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, lão sư Ngài liền nói với chúng tôi:  “Anh 

 giảng Kinh, nếu giảng không được hay thì không hề gì, nếu như anh giảng được hay 

 thì anh không có đường để đi” . Đây là lão sư về trước đã cảnh cáo chúng tôi, ngay đời 

này quả nhiên tôi đã gặp phải rồi. Không có đường để đi, nhưng tôi may mắn được sự 

hộ trì của Quán trưởng Hàn. Tôi bị bức, không còn cách nào, đã ở trong nhà bà mười 

- 114 - 

bảy  năm. Tao  ngộ  của  tôi  cũng  gần  giống  như Lục  tổ  Huệ  Năng  Thiền tông. Lục tổ 

Huệ Năng núp trong nhóm người đi săn mười lăm năm, tôi ở trong nhà một cư sĩ đã ở 

mười bảy năm. Bạn mới biết được, thật là không dễ dàng! Không một đạo tràng nào, 

không một tự viện nào dung nạp bạn, muốn đến nhà người xin nghỉ nhờ, xin nghỉ một 

ngày  họ  cũng  không  đồng  ý.  Cho  nên, hiện  tại  một  tốp  đồng  tu  chúng  ta  ngày  ngày 

đang huấn luyện, tương lai giảng hay rồi thì không nên giống như tôi vậy. Thế nhưng 

tôi vẫn chân thật được Phật Bồ Tát bảo hộ, còn có người giúp đỡ tôi, trước sau duy trì 

giảng đài, không bị gián đoạn. Điểm này rất khó được. Trên giảng đài 40 năm không 

gián đoạn, đây là nhờ vào sự hộ trì của Quán trưởng Hàn. 

Ngày nay chúng ta dùng phương pháp gì? Không thể không nhờ vào khoa học kỹ thuật 

cao. Cho nên, tôi rất xem trọng. Tiểu tổ quay phim của chúng ta, hiện tại có rất nhiều 

chuyên gia muốn giúp chúng ta cải tiến. Họ nói trình độ của chúng ta không đủ cao, cự 

ly còn kém rất xa với truyền hình vệ tinh, muốn chúng ta phải nâng cao trình độ lên thì 

họ mới bằng lòng phát sóng băng ghi hình giảng Kinh của chúng ta, cho nên hiện tại 

chúng ta phải tăng cường. Gần đây, chúng ta muốn ở HongKong xây dựng một phòng 

thu hình hoàn toàn giống như đài truyền hình vậy. Chúng ta cũng mời chuyên gia đến 

thao tác những máy móc này, còn phải mời một đạo diễn chuyên môn, đạo diễn phim 

ảnh truyền hình, phải tìm chuyên gia đến phục vụ. Tôi để mỗi một đồng tu chúng ta 

đều giảng một bộ chuyên tập. Đem chuyên tập này lưu thông toàn thế giới, cái ải quan 

này liền bị đột phá rồi. Chúng ta không cần phải có nơi chốn đạo tràng của người để 

giảng  Kinh.  Trong  máy  truyền  hình  của  bất  cứ  nhà  nào  phát  chiếu  chúng  ta  thì  đó 

chính là đạo tràng của chúng ta. Đây là tôi vì đồng tu của chúng ta mà lo nghĩ. Phải 

dùng khoa học kỹ thuật cao, phải dùng VCD để đột phá, hy vọng việc giáo học này có 

thể lưu thông đến toàn thế giới. Trong nhiều năm tỉ mỉ quán sát, đây là con đường duy 

nhất thông thoáng, không trở ngại. Hiện tại tôi còn đặc biệt lưu ý đài truyền hình, băng 

giảng  của chúng  ta  có  thể  lên  truyền  hình, vậy  thì  thuận  tiện  rồi.  Tôi  tin  tưởng  Tam 

Bảo gia trì, nguyện vọng này sẽ viên mãn. 

Hiện tại, ở Hoa Kỳ có bảy đài truyền hình phát sóng băng ghi hình của chúng ta. Cả 

thảy Bắc Mỹ châu đều có thể tiếp nhận được, đại khái mỗi ngày là một giờ đồng hồ. 

Các nơi khác, dường như là ở Hawaii, nghe nói đài truyền hình phát sóng hai lần một 

tuần lễ, Áo  Môn thì một  tuần lễ bốn  lần. Gần  đây  chúng  ta đến  tiếp  đàm  với  truyền 

hình Á Châu của HongKong. Ngoài ra nghe nói có truyền hình vệ tinh Phụng Hoàng, 

chúng ta đều đang tiếp đàm. Cho nên, chúng ta không cần phải làm đạo tràng, không 

cần phải xây  chùa  miếu, chúng ta hướng lên không trung  mà  phát triển. Những việc 

này  đều  gọi  là  tu  Bồ  Tát  hạnh.  Đây  là  giúp  đỡ  người  khác.  Quan  trọng  hơn  nữa  là 

chúng ta phải đem giáo huấn của Phật Đà thực tiễn, chúng ta phải chân thật làm được. 

Nếu như chỉ nói suông mà không thể thực tiễn, chúng ta sẽ không có được thọ dụng 

chân thật. 

Phía sau nói  "cụ  túc  đức  bổn". "Cụ  túc  đức  bổn"  chính là phải thực tiễn. Sau khi 

Tịnh  Tông  Học  Hội thành  lập, rất nhiều đồng  tu  đến  hỏi  tôi  là  phải  tu  hành  như thế 

nào. Tôi thường hay nói với mọi người, trước tiên phải đem định nghĩa của hai chữ tu 

hành  này  làm  cho  rõ  ràng.  "Hành"   là  hành  vi  của  chúng  ta.  Hành  vi  quá  nhiều,  nhà 

Phật đem nó quy nạp thành ba loại lớn: khởi tâm động niệm là hành vi của tư tưởng, 

ngôn ngữ là hành vi của khẩu nghiệp, thân thể động tác là hành vi của thân thể. Hành 

- 115 - 

vi có nhiều hơn cũng không ngoài ba loại lớn này. Hành vi của ba loại lớn này có sai 

lầm, đem hành vi sai lầm tu sửa lại gọi là tu hành. Việc này nhất định phải làm cho rõ 

ràng. Đại đức xưa dạy chúng ta tu từ căn bản, thế là chúng ta liền tường tận rồi. 

Tu từ căn bản là việc như thế nào? Từ ngay nơi khởi tâm động niệm, đó gọi là tu từ 

căn bản. Ý niệm này của chúng ta vừa sanh khởi, lập tức liền rõ ràng, liền tường tận ý 

niệm này là thiện hay là bất thiện. Nếu là thiện thì có thể tiếp tục tăng trưởng, nếu như 

là bất thiện thì phải mau đình chỉ nó lại, đây gọi là tu từ căn bản. 

Tiêu chuẩn của thiện ác là gì, chúng ta phải làm cho rõ ràng. Đối với xã hội có lợi ích, 

với chúng sanh có lợi ích thì đây là thiện. Nếu như với chính mình có lợi ích, với xã 

hội  chúng  sanh  không  có  lợi  ích  thì  đây  chính  là  ác,  đại  ác.  Đối  với  xã  hội,  với  đại 

chúng  có  lợi  ích,  với  chính  mình  cũng  có  lợi  ích,  đây  là  việc  thiện,  có  thể  làm,  thế 

nhưng việc thiện này không phải cái thiện đệ nhất đẳng. Cái thiện của đệ nhất đẳng là 

với chính mình không có lợi ích, còn với tất cả chúng sanh, với xã hội có đại lợi ích. 

Đây là việc thiện đệ nhất đẳng, chư Phật Bồ Tát làm. Nếu như chúng ta nói, việc tốt 

này  với  ta  có  lợi  ích  ta  mới  làm,  với  ta  không  có  lợi  ích  thì  ta  không  làm,  vậy  bạn 

không phải là Bồ Tát, nguyện này sẽ không liên quan gì với bạn. Đây là nói với Bồ 

Tát. 

Trong  "đức bổn"  còn có một ý nghĩa quan trọng, đó là niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ. 

Đây  là  đức  bổn  ngay  trong  đức  bổn.  Vì  sao  vậy?  Chỉ  có  sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc mới đem vấn đề giải quyết triệt để, giải quyết mau chóng, rất không 

thể nghĩ bàn. Đạo lý này quá sâu, nếu không có thời gian dài nền tảng thâm nhập Kinh 

tạng thì bạn rất khó lý giải. Không chỉ chúng ta không dễ dàng lý giải, mà bao nhiêu 

lão pháp sư, lão cư sĩ học Phật đều không thể tiếp nhận. Không chỉ họ không thể tiếp 

nhận, ở trên Kinh Phật đã nói qua với chúng ta, mười phương pháp giới rất nhiều đại 

Thanh Văn, đại Bồ Tát cũng không thể tiếp nhận. Do nguyên nhân gì? Không triệt để 

tường tận. Cho nên, pháp môn này trên Kinh thường hay tán thán là  "chỉ Phật với Phật 

 mới có thể cứu cánh". Đây là lời thật, không phải hư giả. Chúng ta gặp được rồi có thể 

tin  tưởng  thì  đây  là  việc  lạ,  không  phải  là  việc  thông  thường.  Tuy  là  việc  lạ,  nhưng 

cũng có nguyên nhân. Phật nói với chúng ta, trong đời quá khứ, thiện căn phước đức 

nhân  duyên  của  chúng  ta  sâu  dày.  Nếu  như  không  phải  thiện  căn  phước  đức  nhân 

duyên ngay trong đời quá khứ đã tu, ngay đời này bạn chưa làm rõ ràng mà tin tưởng, 

nhất định không thể nào có việc này. Cho nên, chúng ta ngay trong đời này có thể làm 

cho rõ ràng, hoặc là chưa làm cho rõ ràng mà liền có thể tin sâu không nghi, đây đều là 

do  thiện  căn  phước  đức  trong  đời  quá  khứ.  Ngay  đời  này  khởi  lên  tín  niệm  này  thì 

được oai thần bổn nguyện A Di Đà Phật gia trì. Không những được A Di Đà Phật gia 

trì,  mà  đồng  thời  cũng  được  tất  cả  chư  Phật  gia  trì.  Chúng  ta  phải  trân  trọng  cơ  hội 

này. 

Câu sau cùng nói:  "Ưng thời bất hoạch nhất nhị tam nhẫn" . Đây là càng nói càng 

không thể nghĩ bàn. Chỗ này nói nhất nhị tam nhẫn tuyệt nhiên không chỉ ra một loại 

cảnh giới nào. Thế nhưng chúng ta xem các Kinh khác, như trong "Kinh Nhân Vương" 

nói  cho  chúng  ta  nghe  năm  loại  nhẫn.  Sơ  địa,  Nhị  địa,  Tam  địa, ba  vị  trí  này  gọi  là 

"Tín  Nhẫn",  cũng chính là nói  "nhẫn", ý nói là đồng  ý, chấp nhận, khẳng định, thừa 

nhận. Do đây có thể biết, Bồ Tát Nhất, Nhị, Tam địa có tín tâm kiên định, chắc chắn sẽ 

- 116 - 

không dao động, chắc chắn sẽ không thoái chuyển. Tứ địa, Ngũ địa, Lục địa, ba vị thứ 

này  gọi  là  "Thuận  Nhẫn".  Càng  tiến  thêm  một  bước,  chúng  ta  thường  nói  tùy  thuận 

giáo huấn của Phật Đà, họ có lý nào mà không thành tựu? 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  là  khó  khăn  nhất.  Ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày 

chúng ta vẫn là tùy thuận phiền não tập khí của chính mình, tuyệt nhiên không thể nào 

đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình buông xả, hoàn toàn thuận theo 

giáo huấn của Phật Đà thì chúng ta không làm được. Như trong “Thập Thiện Nghiệp 

Đạo  Kinh”,  Phật  giáo  huấn  chân  thành  đến  như  vậy,  dạy  chúng  ta  là  “ngày  đêm 

không thể gián đoạn, thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện 

pháp, không để chút nào bất thiện xen tạp”. Nếu như chúng ta chân thật có thể tùy 

thuận, chúng ta làm Phật làm Bồ Tát, trong thời gian rất ngắn, từ ba năm đến năm năm 

chắc chắn thành công. 

Tại vì sao chúng ta tu học khó khăn đến như vậy? Lời của Phật nói nghe không sai, 

nghe rất hay ,  thế nhưng chúng ta không thể đi làm. Mỗi ngày làm việc sinh hoạt, đối 

nhân xử thế tiếp vật vẫn là tham sân si mạn, vẫn là hỉ nộ ai lạc, vậy thì phải làm sao? 

Chúng ta qua lại với người, chuyên xem khuyết điểm của người khác, chuyên nghĩ chỗ 

tốt của chính mình, chuyên thấy chỗ không tốt của người khác, chính mình là người 

tốt, người khác đều không phải là người tốt, vậy làm sao có thể thành công? Phật dạy 

chúng ta hoàn toàn tương phản, đối người, đối việc, đối vật, chuyên thấy chỗ tốt của 

người khác, chuyên thấy chỗ thiện của người khác; người khác không tốt, người khác 

bất  thiện  thảy  đều  không  để  ở  trong  tâm.  Đây  gọi  là  tùy  thuận  giáo  huấn  Như  Lai. 

Trong Thuận Nhẫn, Tứ địa, Ngũ địa, Lục địa Bồ Tát, Tứ địa đắc hạ phẩm thuận nhẫn, 

Ngũ địa đắc trung phẩm, Lục địa đắc thượng phẩm, đều tùy thuận giáo huấn của Phật 

Đà. 

Thực tế mà nói, Singapore chúng ta có người đã làm được. Tôi nói ra, các vị đại khái 

đều biết. Cư sĩ Hứa Triết đã làm được. Bà năm nay 101 tuổi. Bà đã đến chỗ này biểu 

diễn qua, thân thể khỏe mạnh giống như người ba bốn mươi tuổi vậy, rất nhiều người 

ba bốn mươi tuổi không bằng bà. Nguyên nhân gì có được thân thể khỏe như vậy? Bà 

nói, cả đời bà không khởi tức giận. Bà đã 100 tuổi, nhưng cả đời chưa khởi tức giận, 

cả đời không hề thấy chỗ xấu của người khác. Bà chỉ thấy chỗ tốt của người khác, thấy 

cái tốt của người, thấy cái thiện của người. Việc không tốt, việc bất thiện của người, 

bà  hoàn  toàn  không  nhớ,  không  để  ở  trong  lòng.  Bà  đã  nêu  ra  một  thí  dụ  rất  có  ý 

nghĩa, rất dễ dàng lý giải. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà:  “Bà xem thấy những người 

 ác, việc ác này thì bà có cái nhìn như thế nào?”.  Bà nêu một thí dụ:  “Cũng giống như 

 người lạ mặt đi ở trên đường vậy” . Thí dụ này tốt. Chúng ta mỗi ngày đều lên phố, 

đều xem thấy rất nhiều người đi qua đi lại, bạn có nhớ người nào không? Một người 

cũng không nhớ, không để ở trong lòng. Bà đã học được bản lĩnh này. Tất cả người ác, 

việc ác cũng giống như người xa lạ vậy, không để ở trong lòng, bà không hề nhớ việc 

nào hết; tất cả thiện hạnh, thiện sự của người thì bà ghi nhớ, bà học tập, cho nên bà là 

người thuần thiện, không hề có chút ác ý, ác niệm nào. Một trăm lẻ một tuổi quy y vẫn 

không muộn. Bà làm tấm gương cho chúng ta, làm một điển hình. Năm xưa bà là nữ tu 

của Thiên Chúa Giáo. Cuối đời, bà đọc sách của rất nhiều tôn giáo. Giáo hữu của họ 

đã từng nói với bà:  “Tại vì sao bà lại xem sách của các tôn giáo khác?”.  Bà trả lời rất 

hay:  “Tôi xem tất cả tôn giáo trên thế giới đều là một mảng quang minh”.  Bà đã đột 

- 117 - 

phá rồi, đột phá được giới hạn của tôn giáo, đắc bình đẳng trụ. Cho nên, cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên hỏi bà:  “Ngay trong mắt của bà, tôn giáo là gì?”.  Bà trả lời một chữ:  "Ái". Ái 

chính là tôn giáo. Lời nói này không sai chút nào, hoàn toàn chính xác. Thế gian bao 

gồm  tất  cả  các  tôn  giáo  đều  là  khẳng  định  chữ   "ái".  Mở  mang  rộng  lớn  ái  tâm,  yêu 

thương tất cả chúng sanh, yêu thương chân thành, yêu thương thanh tịnh, yêu thương 

bình  đẳng,  đây  mới  gọi  là  tôn  giáo.  Bạn  qua  lại  với  bà,  ngôn  ngữ  của  bà  đơn  giản, 

tường tận. 

Đến  Thất  Địa,  Bát  Địa,  Cửu  Địa,  đây  gọi  là   "Vô  sanh  pháp  nhẫn".   Thập  Địa  Đẳng 

Giác gọi là  "Tịch diệt  nhẫn".  Nếu như chúng ta giảng  "nhất nhị tam nhẫn"   chỗ này, 

thứ nhất chính là Tín nhẫn, thứ hai chính là Thuận nhẫn, thứ ba chính là Vô sanh pháp 

nhẫn. Chúng ta làm sao có thể khẳng định? Đại đức xưa giải thích cái nhẫn thứ ba là 

Vô sanh pháp nhẫn. Do đây có thể biết, nhất nhị tam nhẫn ý nghĩa là nói Bồ Tát Địa 

Thượng, không phải là Bồ Tát thông thường, mà là Đăng Địa Viên Giáo Bồ Tát. Đây 

là mười phương thế giới, chư Bồ Tát ở các tầng không gian khác. Thế gian khác nhau, 

giáo hóa tất cả chúng sanh có thể được bổn nguyện của A Di Đà Phật gia trì, cho dù 

bạn là Quyền Giáo Bồ Tát sơ phát tâm, được Phật lực gia trì thì cũng có thể đem bạn 

nâng lên đến Bồ Tát Địa Thượng. Tinh thần, ý nghĩa của nguyện này chính ngay chỗ 

này. 

Các vị phải nên biết, Bồ Tát muốn tu đến Đăng Địa thực tế là rất không dễ dàng. Thế 

nhưng, ở trong Kinh điển này mà nói thì không khó. Việc này chúng ta phải ghi nhớ. 

Thế nhưng ở trong bổn Kinh này của chúng ta, ở phẩm thứ mười lăm cũng nói đến ba 

loại nhẫn, thứ nhất là  "Âm hưởng nhẫn",  thứ hai là  "Nhu thuận nhẫn" , thứ ba là  "Vô 

 sanh pháp nhẫn".  

Đại  đức xưa  chú  giải  cho  chúng  ta,  "Âm  hưởng  nhẫn"   là  gì?  Do  âm  hưởng  mà  khai 

ngộ, nên gọi là âm hưởng nhẫn. Thực tế mà nói, đây chính là do âm thanh. Chúng ta 

đang học tập, chúng ta nghe giảng Kinh mà khai ngộ, việc này có thể nói bao gồm ở 


trong “âm hưởng nhẫn”. 

Loại thứ hai là  "Nhu thuận nhẫn",  là có trí tuệ, tâm địa từ bi nhu nhuyễn, có thể hằng 

thuận chúng sanh, có thể thường tùy Phật học. Họ từ ngay chỗ này mà ngộ nhập. Đây 

gọi là Nhu thuận nhẫn. 

Loại thứ ba là  "Vô sanh pháp nhẫn".  

Ý nghĩa cùng trong "Kinh Nhân Vương" đã nói hoàn toàn giống nhau, nói ra ba loại 

này. Ba loại này thực tế ra mà nói, ý nghĩa của  "Âm hưởng nhẫn"  cũng gần với  "Tín 

 nhẫn" , còn  "Nhu thuận nhẫn"  thì nhiều hơn một chữ “nhu” so với  "Thuận nhẫn"  của 

"Kinh Nhân Vương" cũng rất gần. Tóm lại mà nói, đều là cảnh giới của Bồ Tát Địa 

Thượng đã chứng đắc. Do đây có thể biết, chúng ta quả nhiên có thể tu tâm thanh tịnh, 

tu tâm hoan hỉ được bình đẳng trụ, tu Bồ Tát hạnh, đầy đủ đức bổn. Bạn có điều kiện 

bên trên này thì bạn liền có thể được bổn nguyện Di Đà gia trì, chính ngay hiện tiền 

đem bạn nâng lên đến cảnh giới của Bồ Tát Địa Thượng. Đây là ý nghĩa chân thật của 

nguyện này. Chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực, đối với bổn nguyện của Di Đà không chút 

hoài nghi thì sự thành tựu ở ngay trong đời này là có thể làm đến được. 

- 118 - 

Sau cùng của nguyện thứ bốn mươi tám:  "Ư  chư  Phật pháp, bất  năng  hiện  chứng, 

 bất thoái chuyển giả". Ý này chính là nói, ở các Phật pháp hiện tiền liền có thể chứng 

đắc bất thoái chuyển. Phàm phu tu hành, chướng ngại lớn nhất chính là thoái chuyển, 

tiến thì ít mà thoái thì nhiều. Khó khăn của chúng ta chính ngay chỗ này. Nếu như chỉ 

có tiến bộ, không có thoái chuyển, tu hành đến thành Phật (thành Phật chính là thành 

tựu trí tuệ cứu cánh viên mãn, thành tựu đức năng cứu cánh viên mãn) thì không khó 

thực hiện. Khó là khó ở chúng ta thoái chuyển quá nhiều. Cảnh giới vừa hiện tiền, tâm 

này liền bị cảnh giới mê hoặc. 

Hiện tại, văn minh vật chất của thế giới này ngày một mới mẻ, mỗi ngày có sản phẩm 

mới xuất hiện, những thứ mới lạ xuất hiện đang mê hoặc bạn, cho nên nhà Phật gọi là 

ma. Ma ở chỗ nào vậy? Ma là gì? Những người đó chính là ma. Họ ngày ngày chế tạo 

ra những đồ chơi mới lạ để mê hoặc bạn, bảo tâm bạn không an. Bạn xem thấy rồi liền 

động tâm, liền ưa thích, liền muốn mua. Khổ cực kiếm ra tiền đều bị họ lừa mang đi 

hết. Tâm của bạn không thể định lại được, vĩnh viễn bị bên ngoài mê hoặc. Khi vừa bị 

mê hoặc, tâm vừa động liền thoái chuyển, định huệ của bạn liền không còn. 

Chúng ta không thể sánh được với Bồ Tát. Bồ Tát tu hành cũng thường hay đi dạo thị 

trường. Việc này chúng ta xem thấy ở trên "Kinh Hoa Nghiêm", Bồ Tát dạo thị trường 

để tu thiền định. Chúng ta biết được phương pháp tu hành đó của họ là cao minh, dù 

những thứ kỳ  lạ  đến thế nào họ xem  thấy  rồi chắc  chắn không động  tâm, đây  gọi  là 

thiền định. Khi họ xem thấy những thứ mới lạ này rồi, mọi thứ liền tường tận, mọi thứ 

rõ  ràng, trí tuệ  của họ  thêm  lớn. Toàn bộ  không động  tâm, đó  là  thiền định  kiên  cố. 

Người ta  đi  dạo thị trường  là tu thiền định, tu  Bát  Nhã  Ba  La  Mật, chúng  ta dạo  thị 

trường là tu tham sân si, làm sao mà giống nhau được? Không giống nhau! Chỗ này 

chúng ta phải học Bồ Tát, cũng phải trải qua được khảo nghiệm. 

Đời sống như thế nào là rất khỏe mạnh? Đời sống đơn giản nhất là khỏe mạnh nhất. 

Hiện tại chúng ta xem thấy cư sĩ Hứa Triết đã độ bao nhiêu người. Chúng ta đã làm 

thành đĩa CD. Hai tuần lễ trước, tôi đi du lịch đến Trung Quốc, tôi mang theo 500 đĩa 

của  bà  đến  khắp  nơi  tặng  người.  Mọi  người  đều  hoan  nghênh.  Việc  này  không  phải 

tuyên  truyền  Phật  pháp,  mà  là  tuyên  truyền  khỏe  mạnh  sống  lâu.  Bất  cứ  người  nào 

cũng đều mong muốn. Bạn xem thử người ta làm thế nào mà tu được khỏe mạnh sống 

lâu?  Đời  sống  đơn  giản,  một  ngày  ăn  một  bữa,  hoàn  toàn  ăn  rau  xanh;  dầu,  muối, 

đường, giấm thảy đều không dùng. Bà hoàn toàn ăn rau xanh, quay về với tự nhiên. 

Các đồng tu đến từ Bắc Kinh, mỗi một người mang thêm vài đĩa về nhà để tặng cho 

bạn bè thân thích của các vị. Tâm địa thuần thiện, đời sống đơn giản, tư tưởng thuần 

chánh. Bà cũng không biết đến tiền. Khi bạn đưa tiền cho bà, bà không biết được con 

số. Khi bà đi đường, bạn hỏi bà nơi nào là hướng đông, nơi nào là hướng nam, bà đều 

không biết, bà không hiểu phương hướng, không để ở trong lòng. Những thứ này đều 

không quan trọng, hà tất đem nó để ở trong tâm? Trong tâm của bà là cái gì? Thế gian 

có  những  người  khổ  nạn  cần  phải  giúp  đỡ,  bà  chỉ  có  cái  ý  niệm  này.  Mỗi  ngày  vẫn 

phải vì những người khổ nạn này  mà phục vụ, thường hay phải tặng gạo cho họ. Bà 

chính mình không ăn dầu, tặng dầu cho người khác; chính mình không dùng tiền, tặng 

tiền cho người khác. Thực tế mà nói là khó được. Chúng ta tổng hợp cả đời bà, cả đời 

bà bố thí tài, bố thí pháp, bố thí vô úy, cho nên quả báo của bà là có phước, bà có đại 

phước. Một xu tiền bà cũng không có, vậy cái gì gọi là đại phước đức? Đời sống của 

- 119 - 

bà không hề kém khuyết, đây chính là đại phước đức, những thứ nhu cầu cho đời sống 

đều không thiếu. Bà không có lòng tham. Bà rất tri túc. Tri túc thì thường lạc. Bà có trí 

tuệ, tu pháp bố thí nên được trí tuệ. Bà có thể gắng làm các thiện, không làm các việc 

ác,  đây  là  trí  tuệ.  Giúp  đỡ  tất  cả  người  khổ  nạn,  đây  là  vô  úy  bố  thí,  bà  được  khỏe 

mạnh sống lâu. Ba loại quả báo này bà đều viên mãn đầy đủ. Cho nên, cái đĩa này phải 

làm nhiều để lưu thông. Đây là chúng ta xem thấy nguyện sau cùng này, bà chân thật 

đã thực hiện được rồi,  "hiện chứng bất thoái".  Chúng tôi hỏi bà, tiền đồ của bà là một 

mảng sáng lạn, bà không một chút hoài nghi. Hiện tại bà lại niệm Phật, nên sau khi bà 

chết, bà chắc chắn đến Thế giới Cực Lạc. Nếu bà không niệm Phật thì bà chắc chắn 

sanh thiên, bà sẽ là thiên nhân, không phải là phàm phu. Bạn nói xem, bà an lạc dường 

nào! Tâm của bà thật thanh tịnh. Bà chân thật đạt được thanh tịnh, hoan hỉ, được bình 

đẳng trụ. Chúng ta đọc chỗ này:  "Tu Bồ Tát hạnh, cụ túc đức bổn",  bà thảy đều đầy 

đủ. Ngày nay chúng ta đọc  "bất hoạch nhất nhị tam nhẫn" , vậy thì không biết được bà 

là Bồ Tát nhẫn thứ mấy? Đây là thật, không phải giả. 

Bà là Bồ Tát thị hiện, hay nói cách khác, bà có thể làm đến được. Tại vì sao chúng ta 

không làm được? Không phải không làm được, mà là chúng ta không chịu làm. Chúng 

ta không chịu buông xả tự tư tự lợi, không chịu buông xả tham sân si mạn, bởi vì quan 

hệ này  mà không làm được. Bà chịu buông xả, bà chân thật làm được rồi, làm được 

viên mãn như vậy, làm được tự tại như vậy. Đây là chúng ta nhất định phải hiểu được, 

bà đã tu tích thiện căn công đức càng tăng càng tiến, không thể thoái chuyển nên gọi là 

bất thoái. Ở trong Kinh điển cũng gọi là A Duy Việt Trí Bồ Tát.  "A Duy Việt Trí"  là 

tiếng Phạn, ý nghĩa chính là bất thoái chuyển. Đại đức xưa thường hay nói cho chúng 

ta nghe, Bồ Tát hạnh nguyện phát không dễ dàng. 

 "Phát tâm"  chính là người thông thường nói xả mình vì người. Có thể hy sinh chính 

mình để thành tựu người khác, tâm nguyện này rất khó phát. Thế nhưng sau khi phát 

rồi,  nếu  muốn  gìn  giữ,  không  thoái  thì  không  dễ  dàng.  Khi  gặp  khó  khăn  thì  rất  dễ 

dàng thoái tâm, cho nên trên "Kinh Nhân Vương" nói, Biệt Giáo Tín Vị Bồ Tát có một 

ngoại hiệu gọi là  "Khinh Mao Bồ Tát",  giống như chiếc lông vậy, tùy theo gió mà bay 

đi.  Đây  là  nói  rõ, tín  tâm  của  họ không đáng  tin,  rất dễ  dàng  thoái  tâm.  Trong  Kinh 

Niết Bàn cũng nói:  "Vô lượng chúng sanh phát vô thượng Bồ Đề tâm" , gặp được khó 

khăn nho nhỏ, gặp phải chút dày vò, liền bị thoái chuyển, tâm Bồ Đề liền không thấy. 

Đây  là  nguyên  nhân không dễ  dàng  thành  tựu, hay  nói  cách khác, tín nguyện  không 

kiên cố. Chính mình cần phải biết, chúng ta chính mình không thể chỉ có một đời một 

kiếp. Người học Phật, người tín ngưỡng tôn giáo đại khái đều khẳng định, đều có thể 

thừa nhận là chúng ta có quá khứ, có vị lai, ba đời nhân quả. Đã là có quá khứ, đời quá 

khứ thì quá nhiều quá nhiều. Đời quá khứ nhiều đến như vậy thì phải biết chúng ta đã 

kết oán với bao nhiêu người. Một số oan gia đối đầu này thường hay gặp phải, hoặc 

giả là thân thích của bạn, hoặc giả là đồng tu của bạn, hoặc giả là đồng sự của bạn, nơi 

nơi đều đang chướng ngại bạn, đều đang tìm bạn gây phiền phức, trên đạo Bồ Đề làm 

gì mà thuận buồm xuôi gió? Cho nên, chính mình thường biết được, oan gia trái chủ 

của chính mình quá nhiều rồi, "oán tắng hội". Nếu như có thể khắc phục, Phật dạy cho 

chúng  ta  một  phương  pháp  là   "nhẫn  nhục  Ba  La  Mật" .  Trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói: 

 "Tất cả các pháp đắc thành ở nhẫn" . Đây là nói tất cả pháp thế xuất thế gian, không 

luận việc lớn việc nhỏ, nếu muốn thành tựu, điều kiện thứ nhất là nhẫn nhục. Đại nhẫn 

- 120 - 

thì có đại thành tựu. Nếu bạn không thể nhẫn thì bạn không có thành tựu, chắc chắn 

thoái chuyển. Cho nên, nhẫn nhục rất là quan trọng. 

Mỗi một vị đồng tu tâm tâm niệm niệm đều mong cầu tiêu nghiệp chướng, biết được 

chính mình có nghiệp chướng. Cách tiêu trừ như thế nào? Nhẫn nhục. Bạn không thể 

nhẫn, nghiệp chướng của bạn làm sao có thể tiêu trừ? Đối với nghịch cảnh, người ác 

phải nhẫn. Đối với thuận  cảnh, người thiện  cũng phải nhẫn, vì  sao vậy?  Thuận  cảnh 

thiện duyên không sanh tham ái, bạn phải nhẫn. Việc này càng khó. Nghịch cảnh, ác 

duyên không sanh sân hận, vĩnh viễn giữ gìn tâm thanh tịnh của bạn, tâm bình đẳng 

của bạn. Thanh tịnh, bình đẳng là đạo. Đạo này chính là nói thanh tịnh, bình đẳng là 

chân tâm. Vĩnh viễn giữ gìn chân tâm. Tâm vừa động thì không gọi là chân tâm. Cho 

nên, bạn khởi tham ái cũng không phải chân tâm, bạn khởi sân hận cũng không phải là 

chân tâm. 

Làm  thế  nào  vĩnh  viễn  giữ  gìn  tâm  thanh  tịnh  bình  đẳng?  Đây  chính  là  trong  "Kinh 

Dịch" nói đạo của trung hòa, có thể cùng hòa thuận với tất cả chúng sanh, bình đẳng 

đối đãi, nhiệt tâm vì tất cả chúng sanh phục vụ, quyết không tính toán được mất của 

chính mình thì bạn liền đồng tâm đồng đức với chư Phật Như Lai, bạn mới có thể giữ 

gìn không thoái chuyển. 

Vô  lượng  Bồ  Tát  chưa  đến  được  Vị  Bất  Thoái,  cho  dù  là  dũng  mãnh  tinh  tấn,  thế 

nhưng vừa gặp phải chướng duyên thì luôn luôn thoái chuyển. Chướng duyên nhỏ thì 

họ vẫn có thể nhẫn chịu, nếu chướng duyên mãnh liệt thì họ chịu không nổi. Cho nên, 

thành tựu của  "nhẫn nhục Ba La Mật"  phải nhờ vào trí tuệ, phải dựa vào tu trì chân 

thật. 

Chúng ta không phải giống như lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã nói là  "thật làm" . Muốn ở trên 

đạo  Bồ  Đề  không  thoái  thì  thật  khó.  Danh  lợi  mê  hoặc  chúng  ta,  năm  dục  mê  hoặc 

chúng  ta,  cảnh  duyên  dụ  hoặc  chúng  ta. Đây  là  chúng  ta  trên  đạo  Bồ  Đề  có  chướng 

ngại nghiêm trọng. Do đó, người có căn tánh như chúng ta, biện pháp tốt nhất vẫn là 

đọc Kinh. Kinh đọc nhiều rồi, lý dần dần liền nghĩ thông. Sau khi đạo lý nghĩ thông 

rồi, gặp phải những chướng ngại này, chúng ta liền có trí tuệ, có phương pháp để đối 

phó. Bạn không có trí tuệ, không có nhẫn nhục, không có sức định thì cái ải này khó 

qua. Việc này không thể không biết. 

Kinh  giáo  rốt  cuộc  phải  đọc  bao  nhiêu?  Không  có  con  số  bao  nhiêu.  Tổ  sư  đại  đức 

thường hay dạy bảo chúng ta:  "Một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu",  then chốt là ở 

 "thời  gian  dài" .  Vào  thời  xưa,  chúng  ta  xem  thấy  rất  nhiều  người  xuất  gia,  tại  gia 

thành tựu luôn luôn là  một đời học một bộ Kinh, một pháp môn. Thí dụ này thì quá 

nhiều quá nhiều rồi. Do đây có thể biết, chúng ta không cần học quá nhiều Kinh. Ngày 

nay, chúng  ta  ở  nơi  đây  đề  xướng  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ".  Quyển  này đối  với  người 

hiện đại mà nói là rất thích hợp, vì Kinh văn không dài, cũng không quá ngắn, tiện lợi 

với  loại  phương thức  sống  của  người  hiện đại  chúng ta. Nếu  quá dài thì chúng ta sẽ 

không  có  thời  gian  đọc  tụng,  không  có  thời  gian  học  tập.  Nếu  Kinh  văn  quá  ngắn, 

thường rất khó được lợi ích. Cho nên phải chọn lấy một Kinh điển rất thích hợp, "Kinh 

Vô Lượng Thọ" thì tốt. 

- 121 - 

Tôi dạy người, trước tiên đem bộ Kinh này đọc qua ba ngàn lần, dụng ý ở chỗ nào? 

Thuộc nhớ Kinh văn, đem vọng tưởng tạp niệm của chúng ta tụng cho tiêu hết. Không 

đọc Kinh thì khởi vọng tưởng, vậy thì không còn cách nào. Nhất là khởi vọng tưởng 

thì không bằng lão thật đọc Kinh. Đọc Kinh có chỗ tốt, cho nên nếu như có vọng niệm 

khởi lên thì phải mau đọc Kinh. Hiện tại Kinh sách chúng ta đã in rất nhiều, cũng có in 

rất nhiều quyển nhỏ, có thể để vào trong túi áo, có thể để vào trong ví tiền. Khi vọng 

niệm khởi lên, phải mau đọc mấy đoạn, đem vọng tưởng của bạn đọc tiêu hết. Dùng 

phương pháp này thì tốt. 

Sau khi đọc thuộc rồi, Kinh văn bạn liền có thể nhớ lấy. Lại  yêu cầu ở bạn điều gì? 

Yêu cầu phải y giáo phụng hành. Biết được khởi tâm động niệm của chúng ta, ý niệm 

của chúng ta rốt cuộc có nên khởi lên hay không, Phật có nói hay không? Phật nói, nếu 

như ý niệm  không  thiện, khi  ý niệm  vừa khởi, lập  tức liền  phải  đem  nó  chuyển  đổi. 

Dùng phương pháp gì để chuyển? Phương pháp niệm Phật là tốt nhất, dùng một câu 

 "A Di Đà Phật"  đem cái ý niệm này chuyển hết. Người xưa nói:  "Không sợ niệm khởi, 

 chỉ  sợ  giác  chậm" . Một  câu  Phật  hiệu  đề  khởi  lên,  giác  ngộ.  Nhất  định  phải  thường 

giác  ngộ,  mỗi  giờ  mỗi  phút  giác  ngộ,  không  ngừng  giác  ngộ  thì  chúng  ta  sẽ  không 

thoái chuyển. Có thể chân thật làm như vậy, chúng ta cũng được Phật lực gia trì,  "hiện 

 chứng bất thoái" . Chúng ta xem thấy người tu hành ngày trước, hiện tại cũng có một 

số người tu hành, họ đều đạt được hiệu quả này, làm tăng thêm lòng tin cho chúng ta. 

Chúng ta chăm chỉ nỗ lực làm, nhất định cũng có thể đạt được. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, bốn mươi tám nguyện chúng ta đã giảng viên mãn 

rồi. A Di Đà Phật! 

Tập 177 

PHẨM THỨ BẢY 

TẤT THÀNH CHÁNH GIÁC 

Bồ Tát Pháp Tạng ở trước mặt Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai tuyên thuyết hoằng 

nguyện của Ngài. Phía trước chúng ta đã đọc qua phẩm này. Sau khi nói xong hoằng 

nguyện, tiếp theo lại ở trước Phật dùng kệ tụng để biểu đạt nguyện vọng của Ngài, còn 

thỉnh Phật làm chứng minh cho Ngài. Đại nguyện chân thành sâu rộng vô tận, cho nên 

cảm  động  trời  mưa  diệu  hoa  vô  số  tướng  lành, không  trung  tán  thán  Ngài  nhất  định 

thành Phật. Đây là đại ý của phẩm này. Kệ tụng tổng cộng có mười một bài. Ý nghĩa 

trong bài kệ rất sâu rộng; mỗi một bài, mỗi một câu đều đáng được chúng ta học tập. 

Kinh văn: “Phật cáo A Nan: Nhĩ thời Pháp Tạng Tỳ Kheo thuyết thử nguyện dĩ. 

Dĩ kệ tụng viết: 

Ngã kiến siêu thế chí 

Tất chí vô thượng đạo 

Tư nguyện bất mãn túc 

- 122 - 

Thệ bất thành chánh giác". 

Hàng phía trước này là nói nghi thức của kệ, đây là Thế Tôn lại nói với tôn giả A Nan. 

 "Nhĩ thời"  chính là sau khi Bồ Tát Pháp Tạng phát nguyện, vào lúc này khẩn thiết lấy 

kệ tụng để tán Phật, cũng là tuyên nói nguyện vọng của chính mình. 

Câu nói thứ nhất  là:  "Ngã  kiến  siêu  thế  chí". "Kiến"   là kiến lập, chính là ngày  nay 

chúng  ta  gọi  là  phát  tâm  phát  nguyện.  “Siêu  thế  chí"  là  gì?  Chữ   "chí"   này  dễ  dàng 

hiểu, là chí nguyện. Chí nguyện của Ngài kiến lập ra siêu thế. Đại đức xưa đối với hai 

chữ   "siêu  thế"   này  có  một  số  cách  nói  khác  nhau.  Thí  dụ  nói  trong  48  nguyện,  cầu 

pháp thân nguyện, cầu Tịnh Độ nguyện, đây là siêu thế. Ý nghĩa này cũng rất hay. 

Thời đại nhà Tùy có Pháp sư Huệ Viễn (Pháp sư Huệ Viễn ở Trung Quốc có hai vị, 

Tịnh Tông sơ tổ của chúng ta cũng là Đại Sư Huệ Viễn. Danh tự của các Ngài hoàn 

toàn giống nhau, cho nên ở trên lịch sử gọi vị Pháp Sư Huệ Viễn triều nhà Tùy là tiểu 

Huệ Viễn), Ngài có chú giải "Kinh Vô Lượng Thọ" gọi là "Tịnh Ảnh Sớ". "Tịnh Ảnh" 

là  tự  miếu  mà  Ngài  ở  lúc  đó,  chùa  đó  gọi  là  chùa  Tịnh  Ảnh, cho  nên  người  sau  gọi 

Ngài là Tịnh Ảnh Đại Sư. Ở chỗ này Ngài đã khải thị cho chúng ta, cầu chứng pháp 

thân chính mình, cầu sanh Tịnh Độ, đây là siêu thế nguyện. Lời Ngài nói, chúng ta tỉ 

mỉ nghĩ xem có đạo lý hay không? Có vị Bồ Tát nào mà không cầu pháp thân? Có vị 

Bồ Tát nào mà không cầu Tịnh Độ? Tại vì sao Pháp Tạng chỗ này nói đây là siêu thế 

nguyện?  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu.  Bồ  Tát  phát  nguyện  tu  hành,  cho  dù  chứng 

được quả vị Viên Giáo Sơ Trụ, còn phải trải qua ba A Tăng Kỳ kiếp mới có thể chứng 

được  pháp  thân  viên  mãn.  Thế  nhưng  pháp  môn  Tịnh  Tông  cầu  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, thời gian rất ngắn thì đầy đủ nguyện vọng của bạn, pháp thân Tịnh 

Độ của bạn liền hiện tiền. Khi so ra thì Tịnh Độ thù thắng thật nhiều, cho nên hai chữ 

 "siêu thế"  này chính là tán thán Tây Phương Tịnh Độ, tán thán đới nghiệp vãng sanh, 

tán thán bình đẳng thành Phật. Phương pháp của Ngài là bình đẳng, quả đức cũng là 

bình đẳng, không thể nghĩ bàn. 

Viễn Công chú giải "Kinh Vô Lượng Thọ" gọi là "Kinh Vô Lượng Thọ Nghĩa Sớ", lưu 

thông rất rộng. Trong chú sớ, Ngài chú được rất tường tận, chú được rất hay, cho nên 

từ xưa đến nay, nghiên cứu "Kinh Vô Lượng Thọ", giảng giải "Kinh Vô Lượng Thọ" 

phần nhiều đều tham khảo bổn này của Ngài. Bổn này tôi cũng đã đọc qua. Quá khứ ở 

Đài Trung, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam cũng đã giảng qua. Ngài đã nói là Ngài dùng bổn 

dịch của Khang Tăng Khải. Ngài nói:  "Quang Minh Vô Lượng Nguyện"  ,  "Thọ Mạng 

 Vô  Lượng  Nguyện",  "Chư  Phật  Tán  Thán  Nguyện",   ba  nguyện  này  đều  là  nói  pháp 

thân;  "Quốc  Độ  Thanh  Tịnh  Nguyện",  "Quốc Độ  Nghiêm Sức Nguyện"    là  nói  trang 

nghiêm nguyện. Đây là Tịnh Độ nguyện. Cho nên, tiểu Huệ Viễn Pháp Sư Ngài cho 

rằng năm nguyện này là siêu thế gian. Thế nhưng vào thời xưa, có rất nhiều đại đức 

cho rằng Tỳ Kheo Pháp Tạng phát ra 48 lời nguyện thảy đều là siêu thế nguyện, mỗi 

nguyện đều là phổ độ pháp giới tất cả chúng sanh. Chỗ này nói được rất có đạo lý, so 

với tiểu Huệ Viễn ở 48 nguyện chỉ chọn năm nguyện là phải thù thắng hơn. Cho nên, 

câu này chúng ta có thể xem thành tổng kết của 48 nguyện.  "Ngã kiến siêu thế chí",  

câu này là tổng kết của 48 nguyện. 

- 123 - 

Đại sư Thiện Đạo ngay trong truyền thuyết là A Di Đà Phật tái lai. Ngài cũng tán thán 

đây là tổng kết của 48 nguyện không thể nghĩ bàn, xưng tán 48 nguyện này là vô ngại 

thệ nguyện, mỗi mỗi hoằng nguyện đều có công đức không thể nghĩ bàn. Chúng ta ở 

phía trước khi giảng Kinh đã từng nhiều lần nói qua với các vị, mỗi một nguyện quyết 

định hàm nhiếp 47 nguyện khác, nguyện nguyện đều như vậy. Nếu bỏ sót một nguyện 

thì nguyện này của bạn liền không viên mãn, cho nên 48 nguyện cùng trên "Kinh Hoa 

Nghiêm" đã nói:  "Một là tất cả, tất cả là một",  trùng trùng vô tận, là một ý nghĩa. Việc 

này cũng giống như ráp đồ hình vậy, thiếu một miếng thì không viên mãn. Cho nên, 

48 nguyện đích thực là hỗ tương lẫn nhau, mỗi nguyện đều là hoằng nguyện siêu thế. 

Thế nhưng, Đại sư Thiện Đạo lại nói cho chúng ta:  "Hoằng thệ đa môn, tứ thập bát 

 thiên tiêu niệm Phật tối vi thân".  Ý nghĩa này nói với chúng ta là mỗi một nguyện đều 

là niệm Phật. Tổ sư đại đức xưa nay nói bổn nguyện niệm Phật là ý nghĩa này. Thế mà 

ngày  nay, ở  HongKong, ở  Đài  Loan, ở  Hoa  Kỳ, chúng ta  gặp được  một số người từ 

Nhật  Bản  truyền  đến  bổn  nguyện  niệm  Phật  không  giống  như  Đại  sư  Thiện  Đạo  đã 

nói. Hiện tại, bổn nguyện niệm Phật của họ chỉ nắm lấy một nguyện, đó là nguyện thứ 

mười tám trong 48 nguyện. Họ không biết được tổ sư đại đức xưa nay đề xướng bổn 

nguyện niệm Phật là 48 nguyện, mỗi nguyện hỗ tương lẫn nhau, quyết không phải chỉ 

có một nguyện. Một nguyện hàm nhiếp tất cả nguyện. Nếu như một nguyện không thể 

biến dung tất cả nguyện thì sai rồi. Cho nên, chúng ta nghe qua phương pháp tu hành 

của họ, nghe qua những lý luận này của họ đã nói, họ đúng pháp hay không, chúng ta 

liền tường tận rồi. 

Trong  "Vãng  Sanh  Luận"  nói:   "Tam  chủng  trang  nghiêm,  nhập  nhất  pháp  cú,  nhất 

 pháp  cú  giả, chân  thật  trí  tuệ, vô  vi  pháp thân" . Bốn  mươi  tám  nguyện  đích  thực là 

tròn đầy viên mãn, hàm nhiếp ba loại trang nghiêm là  “đạo sư trang nghiêm, đồng học 

 trang nghiêm, hoàn cảnh y báo trang nghiêm”.  Đạo sư là A Di Đà Phật. Đồng học là 

người của mười phương thế giới vãng sanh. Bốn độ ba bậc chín phẩm, người của mỗi 

phẩm vị vãng sanh, người Phàm Thánh Đồng Cư độ hạ hạ phẩm vãng sanh đều không 

thể nghĩ bàn. Đây là Thế Tôn ở trong các Kinh khác chưa từng nói qua, mà Ngài tổng 

quy kết, quy kết đến một câu Phật hiệu  "Nam Mô A Di Đà Phật" . Câu danh hiệu này 

chính là đức hiệu của pháp thân, là đức hiệu của pháp thân A Di Đà Phật, cũng là đức 

hiệu  pháp  thân  của  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư  Phật.  Sau  khi  chúng  ta  nghe  rồi, 

chính mình liền tường tận rồi, thì bao gồm chính chúng ta trong đó, tròn đầy viên mãn. 

Nếu  khuyết  thiếu  chúng  ta  một  người,  pháp  thân  liền  thiếu  đi  một  miếng,  cũng  là 

không viên mãn. Cho nên chúng ta phải biết, niệm danh hiệu này chính là niệm tánh 

đức viên mãn, tu đức viên mãn, tánh tu không hai. 

Ngày nay chúng ta niệm Phật, có phải là hàm nhiếp tánh đức và tu đức tròn đầy 

viên mãn hay không? Nếu như không thể, cho dù niệm Phật cũng không thể vãng 

sanh. Nếu như đích thực viên mãn hàm nhiếp, thì bạn chắc chắn được sanh Tịnh 

Độ. Hiện tại chúng ta muốn hỏi: thế nào gọi là hàm nhiếp và thế nào gọi là không hàm 

nhiếp? Trong "Kinh Lăng Nghiêm", Bồ Tát Đại Thế Chí nói rất hay, Ngài dạy chúng 

ta niệm Phật:  "Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục" . Đây là tánh đức và tu đức viên 

mãn  hàm  nhiếp. Lý thể là tánh đức, công hạnh là tu đức.  Tánh đức tức là tu  đức,  tu 

đức  chính  là  tánh  đức.  Pháp  môn  này  thật  là  diệu  tuyệt.  Cho  nên,  chư  Phật  Bồ  Tát 

không vị nào không tán thán là  "niệm Phật Tam Muội, Tam Muội trung vương".  Rất là 

- 124 - 

đáng  tiếc,  người  chân  thật  tường  tận  thực  tế  thì  không  nhiều,  mà  người  đi  theo  mọi 

người cùng nhau mơ mơ hồ hồ mà niệm thì thật không ít. Vậy phải làm sao? Không 

thể không đọc Kinh, không thể không nghiên giáo. Phải làm thế nào mới có thể làm 

đến được?  "Gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục".  Nếu bạn không hiểu ý nghĩa của 

câu nói này, Giác Minh Diệu Hạnh Bồ Tát nói được rõ ràng hơn, Ngài nói chúng ta dễ 

dàng hiểu:  "Không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn",  chính là ý nghĩa này. 

Lão  thật  niệm,  chắc  chắn  không  hoài  nghi  thì  tu  đức  cùng  tánh  đức  liền  tương  ưng, 

chắc  chắn  không xen tạp  cũng tương ưng, không  gián đoạn liền  tương  ưng.  Hay  nói 

cách  khác, bạn  hoài  nghi  thì  không  tương  ưng, xen  tạp  cũng  không  tương  ưng, gián 

đoạn cũng không tương ưng. Niệm Phật có thể thành tựu hay không, then chốt chính 

ngay chỗ này. Cho nên,  "nhất pháp cú"  chính là câu  "Nam Mô A Di Đà Phật" . Xưa 

nay rất nhiều đại đức tán thán danh hiệu công đức không thể nghĩ bàn, chúng ta mới 

tường  tận,  chân  thật  không  thể  nghĩ  bàn,  quyết  không  phải  là  một  loại  tán  thán  sáo 

rỗng, hư ngụy không thật. 

 "Siêu thế",  không chỉ là siêu việt thế gian ( "thế gian"  này là nói sáu cõi), mà còn siêu 

việt xuất thế gian, siêu việt Pháp Giới Bốn Thánh, vẫn không chỉ siêu việt Pháp Giới 

Nhất Chân - 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ. Nếu như chúng ta nói siêu việt sáu cõi, siêu việt 

mười  pháp  giới,  có  một  số  người  còn  có  thể  miễn  cưỡng  đồng  ý,  không  đến  nỗi  có 

nghi hoặc. Nếu như nói siêu việt 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ, mọi người liền nghi hoặc. 

Kỳ  thật,  chân  thật  là  siêu  việt,  một  chút  cũng  không  giả.  Ấn  chứng  trong  Kinh  Đại 

Thừa, Phật vì chúng ta nói:  “Phàm phu và Phật chỉ sai biệt một niệm. Một niệm giác 

 thì phàm phu liền làm Phật, làm cứu cánh viên mãn Phật”.  Vì sao vậy? Cứu cánh viên 

mãn giác chính là sáu chữ hồng danh này. Thế nhưng chúng ta ngày nay niệm sáu chữ 

này vẫn là bất giác, mê hoặc điên đảo. Nguyên nhân gì vậy? Vừa rồi mới nói, chúng ta 

ở ngay trong đó có hoài nghi, có xen tạp, có gián đoạn, tuy là niệm Phật nhưng công 

phu không có lực. Rất nhiều đường chủ của Niệm Phật đường đều dạy người buông xả 

thân tâm thế giới, một lòng chuyên niệm, nhưng chúng ta chưa buông xả, chưa chuyên 

niệm, cho nên công phu không thể thành tựu. Đạo lý chính ngay chỗ này. 

Pháp sư Đàm Loan là người của thời đại Nam Bắc triều. Ngài nói:  "Pháp Tạng Bồ Tát 

 tại Tự Tại Vương Như Lai sở, ngộ Vô sanh pháp nhẫn".  Hay nói cách khác, địa vị của 

Ngài trên thực tế là Thất Địa trở lên (Thất Địa đến Cửu Địa đều là thuộc về Vô sanh 

pháp nhẫn), không phải là người thông thường, 48 nguyện là từ trong tự tánh lưu lộ ra. 

Đại sư Thiện Đạo đồng ý cách nói này của Ngài. Do đây có thể biết, thị hiện của Pháp 

Tạng, ý này thì rất rõ ràng, rất tường tận. 

Trong  “Kinh  Pháp  Hoa”  và  các  Kinh  Đại  Thừa  khác,  Thế  Tôn  nói  với  chúng  ta  là 

Thích Ca Mâu Ni Phật và A Di Đà Phật, từ kiếp lâu xa là đồng tham đạo hữu, bạn bè 

tốt, bạn học tốt, cũng đã từng có mối quan hệ anh em, mà cũng còn là đã thành Phật từ 

kiếp lâu xa. Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở thế  gian này  của chúng ta thị hiện thành  Phật, 

trên “Kinh Phạm Võng” nói, ba ngàn năm trước Ngài đến thị hiện ở thế giới này của 

chúng ta là lần thứ tám ngàn rồi. Ngài thường hay đến. Ngày nay chúng ta xem thấy, 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  làm  Phật  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đến  hiện  tại  chỉ  mới 

mười kiếp. Do đây có thể biết, cũng là thị hiện, cùng Thích Ca Mâu Ni Phật đến thế 

gian này của chúng ta thị hiện thành Phật là một hình thức như nhau. Cho nên chúng ta 

phải  nên  biết,  Pháp  Tạng  từ  kiếp  lâu  xa  đã  thành  Phật  rồi,  Thế  Gian  Tự  Tại  Vương 

- 125 - 

Như Lai, các Ngài cùng ở trên diễn đài diễn kịch cho chúng ta xem mà thôi, đều là chư 

Phật hóa hiện, cũng giống như chúng ta xem thấy cảnh giới ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" 

vậy. Chúng ta phải giác ngộ. Thành Phật không phải là một việc hiếm lạ, mà là một 

việc rất bình thường, là sự việc phải nên làm. Không muốn thành Phật, không nguyện 

thành  Phật  thì  sai  rồi.  Thành  Phật  là  ý  gì  vậy?  Hồi  phục  trí  tuệ  vô  lượng  của  chính 

mình, đức năng vô  lượng, tài nghệ vô  lượng, tướng hảo  vô  lượng. Ở trên  Kinh  Phật 

nói với chúng ta, nhiều thứ vô lượng này đều là trong tự tánh của chúng ta vốn dĩ đầy 

đủ, không phải từ bên ngoài đến. 

Tu học của Phật pháp, cho dù có bao nhiêu tông phái, bao nhiêu pháp môn, chúng ta 

thường hay đọc được trên Kinh điển:  "Pháp môn vô lượng thệ nguyện học" . Vô lượng 

vô  biên  pháp  môn  đều  là  trong  tự  tánh  vốn  sẵn  đầy  đủ,  không  có  pháp  môn  nào  ở 

ngoài tự tánh. Ngoài tâm cầu pháp, nhà Phật gọi là ngoại đạo, cho nên nhà Phật tự 

xưng là nội học. Nội học chính là hướng vào trong tự tánh mà cầu, quyết không ở nơi 

cảnh giới bên ngoài mà cầu, cho nên gọi là dùng nội công. Việc này bạn cần phải biết 

dùng. Cách dùng rốt cuộc là thế nào? Sáu căn chúng ta tiếp xúc cảnh giới bên ngoài, 

mắt  thấy  sắc, tai nghe tiếng,  mũi  ngửi  mùi,  thậm  chí  khởi  tâm  động niệm  đều  là  rơi 

vào  ngoại  cảnh  mà  đi.  Đây  chính  là  nói  bị  mê  hoặc  của  cảnh giới  bên  ngoài, bị  ảnh 

hưởng của cảnh giới bên ngoài, là cách làm này. Chúng ta vô lượng kiếp đến ngày nay 

vẫn  làm  không  thành  công. Nếu  như vẫn  là  làm  theo  cách  làm  này,  có  làm  thêm  vô 

lượng  kiếp  cũng  không khác gì  như ngày  nay. Vậy thì  phải  làm  sao?  Vẫn  là  Bồ  Tát 

Đại Thế Chí đã nói:  "Gom nhiếp sáu căn".  Bồ Tát Quán Thế Âm nói:  "Phản văn văn 

 tự tánh".  Phản văn văn tự tánh cùng Bồ Tát Đại Thế Chí nói gom nhiếp sáu căn là một 

ý nghĩa. Chúng ta mắt thấy sắc, không nên chấp trước sắc tướng, mà phải thể ngộ sắc 

tánh;  tai  nghe tiếng, không nên đi  duyên  tướng  âm  thanh, đi  duyên  đi  nghe  tánh  âm 

thanh. Tất cả chúng sanh duyên theo là tướng cảnh giới của sáu trần. Người chân thật 

đại tu hành thì họ từ trong tướng mà thấy tánh, cho nên họ thành công. 

Đại đức Tông môn khảo nghiệm học trò, học trò này đã khai ngộ rồi, triệt ngộ rồi, lão 

hòa thượng khảo nghiệm họ, trắc nghiệm họ bằng cách tùy tiện lấy một vật (không có 

vật nào không phải), xem ngôn ngữ của họ, xem biểu cảm của họ là chân thật hay là 

làm bộ làm dáng? Làm bộ làm dáng là giả. Quả nhiên là thật, lão hòa thượng liền ấn 

chứng cho bạn:  “Không sai! Bạn đã chứng được cùng với cái ta đã chứng không hề 

 khác biệt” , và sau đó luôn phải dặn dò là phải cố gắng giữ gìn, không nên mất đi, vừa 

mất  đi  chính  là  thoái  chuyển.  Các  vị  phải  nên  biết,  Bồ  Tát  Thất  Địa  vẫn  còn  thoái 

chuyển, Bát Địa mới bất thoái, Bất Động Địa. Khổ tâm hết lời dặn bảo bạn không nên 

thoái chuyển, không nên để mất đi. 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  đã  từng  nói:   "Ngã  lập  thị  nguyện,  đô  thắng  vô  số  chư  Phật  quốc 

 giả" . Tâm nguyện này cũng là siêu thế, rất là hy hữu. Chúng ta tỉ mỉ quán sát, đồng tu 

học Phật, nam nữ già trẻ trong nước và ngoài nước, tại sao họ học Phật, mục đích học 

Phật  của họ  ở  chỗ nào?  Đại khái trong 100 người,  e  rằng hết cả  100, không có ai là 

ngoại lệ, đều là cầu thăng quan phát tài, cầu khỏe mạnh trường thọ, cầu gia đình bình 

an. Tôi từ trước đến giờ chưa từng gặp một người nào muốn cầu làm Phật, không gặp 

được người nào, cũng chưa nghe nói qua. Năm xưa tôi đọc "Đàn Kinh", đọc đến Lục 

tổ Huệ Năng gặp Ngũ tổ Hoằng Nhẫn, Ngũ tổ hỏi Ngài:  "Anh đến đây làm gì?" . Ngài 

mở miệng liền nói:  "Con đến làm Phật".  Khẩu khí này thật cừ khôi, đích thực là không 

- 126 - 

giống người thông thường. Ngày nay chúng ta xem thấy ở trên Kinh này, Pháp Tạng 

còn cao hơn nhiều so với Đại sư Huệ Năng. Đại sư Huệ Năng chỉ nói làm Phật, còn 

Ngài thì phải  "đô thắng vô số chư Phật" ,  “con không những muốn làm Phật, con phải 

 siêu vượt hơn tất cả chư Phật” . Đây chân thật là hoằng nguyện hy hữu. 

 "Nhân hữu thiện nguyện, thiên tất thành chi",  nguyện vọng của Ngài quả nhiên không 

sai, Ngài thành tựu rồi. 

 "Tất  chí  vô  thượng  đạo" .  Chữ  này  dùng  được  khẳng  định  như  vậy,  một  chút  hoài 

nghi cũng không có, quyết định đến vô thượng đạo.  "Vô thượng đạo"  là Phật quả cứu 

cánh viên mãn. Pháp Tạng đã chứng được, trên thực tế ở chỗ này là Ngài dạy chúng ta. 

Chúng ta ngày nay sau khi Tịnh Tông Học Hội thành lập, chúng ta đã định ra một bổn 

khóa  tụng  sớm  tối.  Khóa  sớm  chúng  ta  đọc  Kinh,  chúng  ta  không  đọc  chú  Lăng 

Nghiêm, không đọc mười tiểu chú, chúng ta đem nó đổi thành phẩm thứ sáu của "Kinh 

Vô Lượng Thọ". Ý nghĩa là gì vậy? Phải học, phải đem 48 nguyện của A Di Đà Phật 

biến thành bổn nguyện của chính mình. Như vậy mới được. Chúng ta mỗi ngày niệm 

không phải bổn nguyện của A Di Đà Phật, mà là chiếu theo nguyện này của A Di Đà 

Phật làm cho nội tâm của chính chúng ta phát ra nguyện này. Ngài phát ra nguyện này, 

chúng ta theo Ngài cũng phát ra nguyện này, như vậy thì đúng rồi. Tâm của chúng ta 

đồng tâm với A Di Đà Phật, nguyện của chúng ta đồng nguyện với A Di Đà Phật thì 

làm  gì  có  lý  nào  mà  không  thành  công  chứ?  Ngài  là   "tất  chí  vô  thượng  đạo" ,  còn 

chúng ta là  "tất chí đáo Cực Lạc quốc" , quyết định thấy A Di Đà Phật. Chúng ta khóa 

sớm đọc đoạn Kinh văn này, dụng ý chính ngay chỗ này. 

 "Tư nguyện bất mãn túc, thệ bất thành đẳng giác" . Đây là chúng ta ở trong mỗi một 

nguyện  đều  xem  thấy.  Do  đây  có  thể  biết,  mỗi  nguyện  trong bổn  nguyện  của  Di Đà 

đều viên mãn. Chúng ta phải tin tưởng, quyết định không thể hoài nghi. Chúng ta phải 

tường tận, Bồ Tát vì sao có thể thành vô thượng đạo. Căn bản của vô thượng đạo chính 

là  hoằng  nguyện.  Do  đây  có  thể  biết,  hoằng  nguyện  là  nhân,  vô  thượng  đạo  là  quả. 

Trồng  nhân  thiện  nhất  định  được  quả  thiện.  Trồng  nhân  là  vô  thượng  đạo,  cái  được 

đương nhiên là đạo quả vô thượng viên mãn. Nhân quả tương ưng. Chúng ta phải phát 

tâm, phải chăm chỉ nỗ lực tu hành thì mới có thể thành tựu. 


**************** 

  

Từ  bài  thứ  hai  về  sau  là  nói  tu  hành,  nguyện  phải  đối  hiện,  nguyện  không  thể  nào 

không phát. 

Kinh văn: 

"Phục vi đại thí chủ 

Phổ tế chư cùng khổ 

Linh bỉ chư quần sanh 

- 127 - 

Trường dạ vô ưu não" 

Nguyện vọng này đối hiện rồi. Hành môn của Bồ Tát tuy nhiều, bao gồm vô lượng vô 

biên hành môn, Thế Tôn vì chúng ta nói pháp, đem vô lượng vô biên hành môn của 

Bồ Tát quy làm sáu loại lớn, gọi là sáu Ba La Mật. Sáu loại lớn này, nếu như muốn 

quy nạp nữa, có thể quy nạp thành một là “bố thí”. 

Cho nên, bạn muốn hỏi Bồ Tát tu pháp gì? Từ sơ phát tâm đến viên thành Phật đạo chỉ 

là tu bố thí mà thôi, là đại thí chủ. Trong bố thí có ba loại lớn là tài bố thí, pháp bố thí, 

vô úy bố thí. Bố thí một loại này thì liền đầy đủ ba loại. Trì giới Ba La Mật, nhẫn nhục 

Ba La Mật là vô úy bố thí. Tinh tấn Ba La Mật, thiền định Ba La Mật, Bát Nhã Ba La 

Mật là thuộc về pháp bố thí. Cho nên, quy nạp lại chính là một cái bố thí. Tất cả Bồ 

Tát tu hành chứng quả đều là tu bố thí, đều là làm đại thí chủ. 

 "Phổ tế chư cùng khổ" . Nếu chúng ta không phát tâm tu bố thí, không phát tâm làm 

đại thí chủ thì chúng ta làm sao có thể thành tựu? Có lẽ bạn nói:  "Làm đại thí chủ phải 

 có tiền, ta ngày nay không có tiền, ta không làm được đại thí chủ".  Bạn sai rồi! Thích 

Ca Mâu Ni Phật không có tiền, nhưng Ngài đích thực đã làm được đại thí chủ, đầy đủ 

ba loại bố thí. Trong tài bố thí, các vị biết được có nội tài và ngoại tài. Ngoại tài thì 

chúng ta không có, chúng ta không có tiền, không có ngoại tài, nhưng chúng ta có thân 

thể. Làm công quả là nội tài bố thí. Bạn làm sao mà không có tiền vốn? Có! Phước báo 

của nội tài bố thí siêu quá ngoại tài. Cho nên, chúng ta dùng thể lực, dùng lao lực để 

bố thí. Ngày nay chúng ta ở trong giảng đường giảng Kinh này, giảng Kinh thì cần có 

thân thể, cần có thể lực, ngôn ngữ âm thanh của thân thể là nội tài bố thí; nội dung của 

bố thí là Phật pháp, nên gọi là pháp bố thí; chúng ta đôi bên đều giác ngộ, đều phá mê 

khai ngộ, đây là vô úy bố thí. Cho nên, bất cứ một loại bố thí nào cũng đều viên mãn 

đầy đủ ba loại bố thí. Do đây có thể biết, hai câu này là then chốt của tu hành, là tổng 

cương  lĩnh,  tổng nguyên  tắc  của tu  hành. Chúng  ta  thường hay  có  tâm  bố  thí,  tâm  ý 

của bố thí từng giây từng phút đều không nên gián đoạn, vậy thì bạn chính là Bồ Tát, 

bạn đang hành Bồ Tát đạo, chân thật phát tâm Bồ Đề. 

Mục đích của bố thí chính là  "phổ tế chư cùng khổ". "Phổ"  là phổ biến, trong chữ này 

hàm  chứa   "chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  từ  bi" ,  vậy  mới  gọi  là  phổ;  không  có 

thiên tâm, không có thiên ái, không có nhiễm trước.  "Chư"  là tất cả chúng sanh. Tất cả 

chúng sanh này thông thường là nói sáu cõi, nói rộng hơn là chúng sanh trong mười 

pháp giới, đây là trên Kinh Đại Thừa thường nói. Lại hướng sâu thêm một tầng, đó là 

bao gồm 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ trong Pháp Giới Nhất Chân. Các Ngài còn có cùng 

khổ hay sao? Có! Bồ Tát Đẳng Giác còn có một phẩm sanh tướng vô minh chưa phá, 

đó chính là cùng khổ của họ. Chúng ta phải phát đại tâm. 

 "Cùng khổ",  hiện tại chúng ta xem thấy chữ này, nghe được câu này thì lập tức sanh ra 

một khái niệm, đại khái người này không có cơm ăn, không có việc làm, đời sống trải 

qua rất khổ, con người này rất cùng khổ. Bạn chỉ hiểu được một mặt của ý nghĩa này, 

mặt khác thì bạn chưa hiểu được. Ngày nay đại phú trưởng giả trong xã hội, có địa vị, 

có quyền lực, có tiền tài, thế nhưng họ cũng có cùng khổ. Họ nghèo khổ chỗ nào vậy? 

Họ không có đạo, không thể liễu sanh tử, không thể ra khỏi ba cõi, đây là cùng khổ 

của họ. Trong pháp giới bốn Thánh: Thanh Văn, Duyên Giác, Bồ Tát, Phật thì tuy là 

kiến tư phiền não đoạn rồi, nhưng trần sa vô minh chưa đoạn; trần sa chưa đoạn tận, 

- 128 - 

vô minh chưa phá, nên các Ngài không thể ra khỏi mười pháp giới, đây là cùng khổ 

của  các  Ngài.  Trong  Pháp  Giới  Nhất  Chân,  41  vị  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  vô  minh  chưa 

đoạn tận, nên không thể chứng được pháp thân viên mãn, đó là cùng khổ của các Ngài. 

Thoát khỏi cùng khổ chỉ có một người, đó là Như Lai quả địa, Đẳng Giác trở xuống 

đều cùng khổ. Tình hình của cùng khổ không như nhau. Chúng ta nhất định phải hiểu 

rõ, phải tường tận, sau đó mới biết được dùng phương pháp gì để cứu tế họ. 

Tập 178 

Hiện tại vấn đề đã xảy ra rồi.Chư Phật Như Lai có năng lực phổ tế các cùng khổ, còn 

chúng ta có năng lực gì? Không sai, chúng ta đích thực không có năng lực, thế nhưng 

quy  y  A  Di  Đà  Phật,  đi  theo  A  Di  Đà  Phật,  nhờ  vào  hào  quang  của  A  Di  Đà  Phật, 

chúng ta liền có năng lực. Chúng ta có năng lực gì vậy? Khuyên người niệm Phật, gặp 

được Bồ Tát Đẳng Giác, chúng ta đều khuyên họ niệm A Di Đà Phật.Chỉ cần niệm A 

Di Đà Phật, vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì cùng khổ của họ liền được 

giải quyết rồi, không còn nữa. Ngày nay chúng ta không có bản lĩnh, học được cái bản 

lĩnh này thì đủ dùng rồi; trên có thể độ Bồ Tát Đẳng Giác, dưới có thể độ chúng sanh 

địa  ngục.Tất  cả  bình  đẳng  được  độ,  đây  là  trong  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn  đều 

không có.Chúng ta phải nên biết nắm  lấy  một nguyên  lý, nguyên  tắc lớn này.Đây  là 

tiền đề lớn. 

Phương diện tế hạnh là phải thật có tâm giúp người, mỗi giờ mỗi phút, mỗi chỗ mỗi 

nơi, dùng phương tiện khéo léo của chúng ta giúp người giải quyết khó khăn.Hôm nay 

họ không có quần áo mặc, không có cơm ăn, chúng ta chính mình phải tiết kiệm một 

chút để giúp người. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời một ngày ăn một bữa.Vì sao 

Ngài không ăn ba bữa? Hai bữa kia bớt lại để cứu tế người có đời sống cùng khổ.Đây 

là thật, không phải là giả. Chúng ta có thể thể hội được hay không? Cho nên, ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày, phải biết được tích phước, hiểu được tiết kiệm,chúng ta 

có thể bớt thêm một đồng.Ở nơi rất cùng khổ thì một đồng rất hữu dùng đối với họ. 

Các vị vừa từ Nepan trở lại.Buổi tối hôm qua, tôi nghe hội trưởng Lý nói với tôi, một 

đồng của Singapore ở Nepan có thể ăn một bữa cơm no. Chúng ta ở nơi đây có thể tiết 

kiệm một đồng, liền có thể giúp người khác ăn một bữa cơm. Chúng ta có ý niệm này 

hay không? Có hành động này hay không?Mỗi ngày đem tiền muốn dùng tiết kiệm lại, 

mỗi  năm  phân  làm  mấy  phần  gởi  đến  tặng  cho  những  nơi  đó.Họ  vô  cùng  cần  đến. 

Ngoài việc giúp họ ăn mặc đi đứng ra, càng quan trọng hơn là phải giúp họ giải quyết 

cùng khổ dài lâu. Đó là gì vậy?Đem pháp môn Tịnh Độ truyền trao cho họ. 

Hiện  tại,  bên  Trung  Quốc  đang  xây  dựng  đạo  tràng  "Trung  Hoa  Tự".Sau  khi  Hội 

trưởng Lý thấy rồi, xem thấy người ở bên đó, còn xem thấy hậu duệ đời sau của Thích 

Ca Mâu Ni Phật, đời sống của họ tương đối khốn khó. Chúng ta phải biết báo Phật ân, 

phải nên chăm sóc đối với đời sau của Phật, cho nên ông phát tâm muốn xây dựng một 

trường tiểu học  ở nơi  đó.Ông trở về nói với  tôi.Tôi khuyên ông nên xây  một  trường 

trung học tiểu học (trung học có phụ tiểu), xây một trường học hoàn bị. Hơn nữa, tôi 

còn đề nghị, tất cả học trò đều được miễn phí, ăn mặc đi đứng đều được trường học 

chăm sóc. Chúng ta giúp đỡ khu vực này thì tốn phí không nhiều. Tôi nghe nói, phí 

dụng  đời  sống  thông  thường  ở  bên  đó  của  mỗi  một  người  là  20  đồng  Mỹ  kim  một 

- 129 - 

tháng,tức là 30 đồng Singapore.Ba mươi đồng ở bên đó họ có thể sống một tháng, 300 

trăm  đồng  thì  có  thể  sống  một  năm. Việc  này chúng  ta  có  đủ  năng  lực gánh  vác.Hy 

vọng ngôi trường này sớm một ngày xây xong.Trong trường học, ngoài dạy giáo trình 

thông  thường  ra,  chúng  ta  phải  giảng  Kinh  điển  của  Tịnh  Độ, phải  khuyên  bảo  thầy 

giáo và học trò cùng niệm “A Di Đà Phật”.Việc này không chỉ giải quyết được cùng 

khổ trước mắt, mà tương lai họ nhận qua giáo dục, có năng lực, có trí tuệ, ở trong xã 

hội họ có năng lực kiếm sống.Đây là giải quyết cùng khổ của một đời.Có thể biết được 

Phật  pháp,  chịu  niệm  Phật  cầu  vãng  sanh  thì  sẽ  giải  quyết  được  thống  khổ  vĩnh 

cửu.Chúng ta phải thật có tâm đi làm, toàn tâm toàn lực giúp đỡ họ. Cho nên, hai câu 

này là Pháp Tạng Tỳ Kheo khải thị cho chúng ta, chúng ta phải noi theo, phải đi theo 

Ngài. Ngài phát tâm làm đại thí chủ, chúng ta cũng theo Ngài phát tâm làm đại thí chủ, 

giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Tâm nguyện của chúng 

ta cùng tâm nguyện của Phật hoàn toàn giống nhau. 

Trong phẩm thứ tám  "Tích Công Lũy Đức",  Phật nói : "Hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn 

 nhục, tinh tấn, thiền định, trí tuệ lục độ chi hạnh. Giáo hóa an lập chúng sanh, trụ ư 

 vô thượng chân chánh chi đạo" . Nói được rõ ràng như vậy, tường tận như vậy. Trong 

"Kinh Hoa Nghiêm",Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm nói về  "Quảng Tu Cúng Dường" , 

trong Kinh văn nói với chúng ta là đại thiên thế giới cúng dường bảy báu đều không 

bằng pháp cúng dường,  "pháp cúng dường là tối thắng" . “Bố thí tài, bố thí pháp, bố 

thí  vô  úy”,  ba  loại  bố  thí  cúng  dường  này  như  đỉnh  ba  chân, khuyết  một  đều  không 

được. Thế nhưng trong ba loại bố thí, chúng ta rất rõ ràng, bố thí pháp là đệ nhất.Bố 

thí tài, bố thí vô úy đều bổ trợ cho bố thí pháp, công đức này mới có thể làm được viên 

mãn. 

Các vị xem thấy cảnh tượng này ở Ấn Độ, ở Trung Quốc nội lục vẫn có nơi bần khổ, 

đời  sống  rất  gian  khổ.Chúng  ta  phải  thường  hay  nghĩ  đến  những  người  này,  chính 

mình tự nhiên liền sẽ tiết kiệm, tự nhiên liền sẽ không lãng phí. Chúng ta lãng phí thì 

làm sao xứng được với những người này? Thường hay nghĩ đến, thường hay nhớ đến, 

thường hay nghĩ cách đi giúp đỡ. 

Mọi người đều biết Quán Thế Âm Bồ Tát ngàn mắt ngàn tay. Ngàn mắt ngàn tay là ý 

nghĩa gì? Đó là biểu pháp, đại biểu mắt thấy tay đến, xem thấy chúng sanh có khổ nạn, 

có cùng khổ thì Ngài lập tức liền cứu giúp, là ý nghĩa này. Quán Thế Âm Bồ Tát ngàn 

mắt  ngàn  tay,  chư  Phật  Bồ  Tát  ngàn  mắt  ngàn  tay,  các  vị  có  thấy  qua  hay  không? 

Dường  như  không  thấy  qua.  Thế  nhưng  trong  các  vị  có  không  ít  đồng  tu,  sáng  sớm 

thường  đi  tham  gia  cơm  sáng khai thị  của  Tịnh  Tông  Học  Hội(sáng sớm  chúng  ta ở 

bên  đó  giảng  "Kinh  Hoa  Nghiêm").  Ở  bên  đó  có  một  Phật  đường  nhỏ,  hai  bên  Phật 

đường nhỏ cúng tượng Văn Thù, Phổ Hiền.Tượng Bồ Tát treo ở trên tường, bên trái là 

Bồ Tát Văn Thù, bên phải là Bồ Tát Phổ Hiền, cũng là ngàn mắt ngàn tay. Điều này 

nói với bạn là bao gồm tất cả chư Phật Bồ Tát thảy đều ngàn mắt ngàn tay, không phải 

chỉ có Bồ Tát Quán Âm. Các vị đi xem thì liền biết được. Có vị Bồ Tát nào mà không 

mắt thấy thì tay liền đến? Không hề ngoại lệ.Khi xem thấy rồi, nghe được rồi lập tức 

liền phải nghĩ biện pháp để đến cứu giúp. 

Việc cứu giúp tuy nhiều, nhưng luôn không ngoài sáu Ba La Mật, cho nên là  "hằng dĩ 

 bố thí" (hằng là vĩnh viễn), phải tu bố thí. Nếu bạn chân thật nghĩ đến phổ tế chư cùng 

- 130 - 

khổthì chính mình nhất định phải tiết kiệm.Đây chính là thường thực hiện nguyện này. 

Bồ  Tát  Pháp  Tạng  như  vậy,  A  Di  Đà  Phật  như vậy,  mười  phương  ba  đời  tất  cả  chư 

Phật Bồ Tát đều là như vậy. Chúng ta bắt đầu học từ đâu, chẳng phải đã rõ ràng, tường 

tận rồi hay sao? 

Có tâm bố thí, có nguyện bố thí, có hành vi bố thí, còn phải thủ pháp.  "Trì giới"  chính 

là thủ pháp.Cho nên, một số đồng tu đến từ Trung Quốc hy vọng ở trong nước thành 

lập Tịnh Tông Học Hội.Họ đến hỏi tôi.Tôi nói: “Các vị hỏi sai người rồi, tôi không có 

 quản  Trung  Quốc,  làm  sao  có  thể  hỏi  tôi?  Ai  quản  việc  của  Trung  Quốc?Hiệp  hội 

 Phật giáo cục tôn giáo của chính phủ ở nơi các vị, các vị hỏi họ mới đúng” .Đây gọi là 

trì giới, thủ pháp. Các vị xây đạo tràng ở bên đó, xây dựng Niệm Phật đường, hoặc giả 

là thỉnh pháp sư giảng Kinh nói pháp, nhất định phải được sự phê chuẩn của Cục Tôn 

giáo Hiệp hội Phật giáo sở tại. Phật dạy chúng ta phải tuân thủ pháp luật.Họ không phê 

chuẩn thì chúng ta không làm.Chúng ta phát ra cái tâm này rồi, nếu duyên không chín 

muồi thì từ từ chờ đợi. Chúng ta phải có biểu hiện rất tốt để chính phủ có lòng tin đối 

với chúng ta, biết được bạn là người tốt, bạn làm ra là việc tốt thì đương nhiên họ sẽ 

phê chuẩn. Hiện tại những gì bạn làm ra làm cho họ hoài nghi, họ cảm thấy bạn không 

đáng tin, có phải là bạn mượn đề mục này để làm những việc khác hay không? Cho 

nên họ không phê chuẩn cho bạn.Vạn nhất không nên vội vàng, nhất định phải chờ đợi 

thời tiết nhân duyên chín muồi, nhất định tuân thủ pháp luật, thủ pháp trì giới. 

Phía  sau  có   "nhẫn  nhục  Ba  La  Mật",   đó  chính  là  nói  phải  có  lòng  nhẫn  nại  chờ 

đợi.Chúng ta ở hải ngoại mấy mươi năm, làm thế nào để giúp tổ quốc?Tổ quốc không 

hiểu rõ đối với chúng ta, tạo ra rất nhiều chướng ngại.Chúng ta đã đợi mấy mươi năm 

rồi.Hiện  tại  cục  trưởng  Diệp  mới  đến  nơi  này  để  thăm  chúng  ta.Bạn  không  có  lòng 

nhẫn nại thì làm sao được?Bạn không có biểu hiện thì làm sao được?Tôi đã đợi mười 

mấy  năm,  các  vị  đợi  năm  ba  năm  vẫn  không  đợi  được  thì  làm  sao  có  thể  thành 

tựu?Càng là sự việc lớn thì càng phải có lòng nhẫn nại lớn. Trong thời gian chờ đợi, 

chúng ta làm tăng thêm đức hạnh của chính mình, làm tăng thêm học vấn của chính 

mình, không thể để thời gian trống qua. Người xưa nói rằng, nếu có cái cơ duyên này 

thì  chúng  ta  liền   "kiêm  thiện  thiên  hạ",   vì  chúng  sanh  rộng  lớn  mà  phục  vụ;  cònnếu 

không có cái cơ duyên này thì "  độc thiện kỳ thân",  chính mình nỗ lực tu học, thành tựu 

đức hạnh, học vấn, năng lực của chính mình, chờ đợi cơ hội.Khi cơ hội đến rồi, bạn 

mới chân thật có năng lực vì đại chúng phục vụ.Nếu như cơ duyên không chín muồi 

mà bạn lại giải đãi lười biếng, đến khi cơ duyên chín muồi, người ta mời bạn giúp đỡ 

thì bạn lại không có năng lực, vậy thì có ích gì chứ?Cho nên, thời gian của chúng ta 

quyết định không để trống qua.Khi không có cơ hội thì ở nhà chăm chỉ nỗ lực dụng 

công, chuẩn bị một khi có cái cơ duyên này, bạn liền có thể phát huy, vì chúng sanh 

làm nhiều việc tốt một chút.Đây là nhẫn nhục Ba La Mật. 

Người  học  Phật  phải  ghi  nhớ,  không  luận  ở  trong  tình  huống  nào,  nhất  định  là  phải 

tuân thủ pháp luật. Chúng ta là người học Phật, nếu như có ghi chép không tuân thủ 

pháp luật ở nơi chỗ người ta, người ta sẽ vĩnh viễn không tin tưởng đối với bạn, tạo 

thành chướng ngại rất lớn cho việc hoằng pháp lợi sanh về sau của chúng ta. Chướng 

ngại này là do chính mình tạo, không phải người khác. Nhất định phải tuân thủ pháp 

luật.Cho nên, Phật đem trì giới Ba La Mật xếp ở thứ hai, dụng ý này rất sâu. 

- 131 - 

Phía sau nhẫn nhục là  Tinh tấn.Điều này là quan trọng, không luận duyên của bạn có 

chín muồi hay không, điều này cần phải rõ ràng. Ý nghĩa của  "tinh tấn"  là một môn 

thâm nhập, huân tu thời gian dài.Cho nên, trong quá trình tu học của chính mình, chọn 

lựa  pháp  môn  rất  là  quan  trọng.Pháp  môn  nhiều,  Kinh  luận  của  nhà  Phật  rất  nhiều, 

chúng ta chọn lựa một loại nào? Chắc chắn không thể nào ngưỡng vọng cao xa, phải 

chọn lựa trình độ thích hợp với chính mình, thích hợp với năng lực của chính mình, 

thích  hợp  hoàn  cảnh  đời  sống  hiện  tiền, khi  bạn  học  thì  sẽ  thuận  tiện,  dễ  dàng.  Nếu 

như  bạn  chọn  lựa  pháp  môn  không  thích  hợp  với  căn  tánh,  với  hoàn  cảnh  đời  sống 

hiện  tiền  của  bạn,  thì  khi  học  sẽ  rất  khó  khăn,  rất  thống  khổ,  thành  tựu  của  bạn  sẽ 

không dễ dàng. Vậy  rốt cuộc phải chọn lựa pháp  môn nào cho tốt? Trên "Kinh Kim 

Cang" nói được rất rõ ràng:  "Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp",  cho nên nói 

với  bạn  là  mỗi  môn  đều  tốt.  Tuy  là  mỗi  môn  đều  tốt,  quan  trọng  nhất  là  phải  khế 

cơ.Khế  cơ là gì?Thích  hợp với  việc tu học của  chính  mình, đây  gọi  là khế cơ.Chính 

mình có thể sanh tâm hoan hỉ đối với pháp môn này thì thành tựu của bạn sẽ rất nhanh, 

chướng nạn  liền  giảm  ít.Nếu  như chính mình  không  có năng  lực chọn lựa  thì  có thể 

tìm  thiện  tri  thức,  tìm  đồng  tham  đạo  hữu,  họ  sẽ  chọn  lựa  mấy  loại  cung  cấp  cho 

bạn.Bạn  chính  mình  tham  khảo,  tỉ  mỉ  mà  đi  quán  sát,  đi  nghiên  cứu.Sơ  học  cũng 

không ngại thưởng thức qua mấy loại pháp môn, sau cùng thì hạ quyết định.Sau khi 

quyết định thì chắc chắn không thay đổi.Một môn thâm nhập,đây gọi là tinh tấn.Bạn 

vào được càng sâu thì trí tuệ của bạn càng lớn.Cho nên, vạn nhất không nên học rộng 

nghe  nhiều.Nếu  bạn  học  rộng  nghe  nhiều,  bạn  sẽ  lược  qua  không  được  sâu,  thường 

thức  của  bạn  tuy  rất  là  phong  phú,  nhưng  bạn  không  có  trí  tuệ  chân  thật.Bạn  có  thể 

giảng  Kinh  nói  pháp  hoa  trời  rơi  rụng,  nhưng  bạn  chính  mình  vẫn  không  được  thọ 

dụng.Cũng  giống  như  Lục  tổ  Huệ  Năng  đã  nói  trong  "Đàn  Kinh"  là “không  thể  giải 

 quyết vấn đề” .Học rộng nghe nhiều là việc của bên phước báo.Việc liễu sanh tử ra ba 

cõi thì phước không thể cứu ,  phước báo không ích gì.Trí tuệ mới hữu dụng,trí tuệ có 

thể đoạn phiền não.Phước báo thì không thể đoạn phiền não, không những không thể 

đoạn phiền não mà nó còn có thể tăng thêm phiền não. Những chân tướng sự thật này, 

chỉ cần tỉ mỉ quán sát sẽ không khó tường tận. Cho nên, nhất định phải hiểu được tinh 

tấn.Tinh tấn là bí quyết để chúng ta đoạn phiền não, khai mở trí tuệ.Đặc biệt là ở mười 

năm sơ học, lướt qua không thể rộng.Buổi tối ngày mai ở đạo tràng này của chúng ta, 

từ tám giờ đến mười giờ có Đạo giáo đến giảng.Về sau,mỗi tối chủ nhật, từ tám giờ 

đến mười giờ, ở chỗ này mời chín tôn giáo lớn của Singapore luân lưu ở nơi đây giảng 

Kinh của họ. Cho nên có đồng tu đến hỏi tôi:  “Vậy chúng tôi đều đến tiếp nhận, đều 

 đến nghe, có phải là làm lộn xộn, làm xen tạp không?” .Nếu như bạn chân thật muốn 

học, vậy thì làm lộn xộn, làm xen tạp rồi.Vậy phải làm sao?Lẽ nào là giả đến học hay 

sao?Vậy  làm  sao  xứng  được  với  người  chứ?Chúng  ta  chân  thật  đến  nghe,  chân  thật 

đến học, tuyệt đối không phải là giả.Chúng ta nghe Kinh điển của các tôn giáo nói ra 

là những gì, ở trong đó cầu dung hội quán thông.Chúng ta đối với chín tôn giáo không 

phải hòa hợp trên biểu hiện tình người, mà chúng ta phải từ trên giáo nghĩa, trên giáo 

lý tìm được y cứ hòa mục đoàn kết hợp tác.Đây là quảng độ chúng sanh, đây là  "phục 

 vi đại thí chủ, phổ tế chư cùng khổ" .Chúng ta dùng thái độ gì để học?Nếu như chúng 

ta  tuyển  định  một  bộ  Kinh,  vẫn  là  một  môn  thâm  nhập.Đây  là  phương  pháp  học 

tập.Chúng ta thâm nhập một môn, chúng ta có thể nghe rất nhiều pháp môn.Chúng ta 

không đi nghiên cứu pháp môn này, cũng không đi đọc pháp môn này. Có người giảng 

pháp  môn  này,  chúng  ta  đến  nghe,  dung  nhiếp  tinh  hoa  của  họ,  quy  đến  pháp  môn 

chính chúng ta đã học, vậy thì đúng rồi. Cho nên, vẫn là một môn thâm nhập, vẫn là 

- 132 - 

huân tu thời gian dài lâu, vậy  thì  không  có  chướng  ngại  rồi,  "lý  sự  vô ngại,  sự  sự  vô 

 ngại" .Nếu như các vị có thể sắp xếp được thời gian thì nên đến nghe, để chín tôn giáo 

lớn này có lòng tin ở nơi đây.Không nên để họ vừa đến giảng, xem thấy chỉ có mấy 

người, không có người nghe thì lần sau họ sẽ không đến.Chúng ta nhất định phải ủng 

hộ, nhất định phải cố gắng khích lệ, hoan nghênh họ giảng ở nơi đây thời gian dài.Đây 

là thế giới đệ nhất gia,trước đây toàn thế giới chưa từng có qua.Chúng ta khai trương ở 

nơi đây.Chín tôn giáo lớn ở trong một giảng đường giảng Kinh, đây là lần đầu tiên, rất 

là hi hữu khó được.Cho nên, chúng ta ở nơi đây, các vị đồng tu không chỉ là Phật Bồ 

Tát bảo hộ bạn, mà thần Thánh của chín tôn giáo đều bảo hộ, gia hộ cho bạn, thật là 

thù thắng. Nguyên nhân là gì?Chúng ta có thể làm đại thí chủ, cúng dường họ, mời họ 

đến nơi đây giảng Kinh hoằng pháp. 

Sau tinh tấn, hai điều phía sau là công phu chân thật, một là thiền định, một là trí tuệ. 

 "Thiền định"  là chính mình có nhận biết, có chủ tể, sẽ không bị ngoại cảnh làm dao 

động.Nếu như cảnh giới hiện tiền, tâm không làm chủ được, khởi lên phân biệt chấp 

trước.Vào lúc này phải làm sao? Phải mau niệm A Di Đà Phật, dùng một câu A Di Đà 

Phật đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của bạn khắc phục lấy, đè nó xuống. Đây 

là tu thiền định. Tùy lúc tùy nơi đều phải biết tu học như vậy, để chúng ta cũng giống 

như chư Phật Bồ Tát vậy, trong hai đến sáu giờ ở trong định, đi đứng nằm ngồi đều ở 

trong định, đi đứng nằm ngồi đều không bị cảnh giới bên ngoài quấy nhiễu, đây là ở 

ngay trong định. Trong Phật Kinh thường thán thán:  "Na Già thường tại định, vô hữu 

 bất định thời".  

 "Bát  Nhã"  là gì? Không luận là việc gì đều rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo, 

quyết không bị mê hoặc; đối với tất cả việc, tánh tướng, lý sự, nhân quả đều thông đạt 

tường tận. Đây là trí tuệ chân thật. 

Phật Bồ Tát dùng sáu cương lĩnh này dạy bảo chúng ta.Chúng ta như giáo tu hành, đó 

là thật cúng dường.Không chỉ chính mình tu hànhmà còn phải giúp đỡ người khác, hy 

vọng người khác cũng hiểu được, cũng tường tận, cũng có thể tu học như vậy.Vì sao 

chúng ta có cách làm như vậy? Ta và người không hai, chúng sanh và Phật đều là một 

thể.  Đây  là  sự  thật.  Đúng  là  trên  Kinh  Đại  Thừa  thường  nói: "Mười  phương  ba  đời 

 chưPhật cùng đồng một pháp thân".  Do đó chúng ta có nghĩa vụ, có sứ mạng giúp đỡ 

tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp đỡ tất cả chúng sanh lìa khổ được vui. Cho 

nên,  tự  hành  nhất  định  phải  hóa  tha.Hóa  tha  chính  là  tự  hành,  tự  hành  chính  là  hóa 

tha.Tự hành và hóa tha là một sự việc, không phải hai sự việc. 

Đại đức xưa của Nhật Bản nói rất hay, cũng đáng được chúng ta làm tham khảo. Họ 

nói:  "Lấy tài vật cứu tế bần khổ của thế gian,dùng giáo học của Phật pháp cứu tế một 

 số  chúng  sanh  không  có  phước" .  Phước  này  là  gì?Gặp  được  Phật  pháp  là  phước 

báo.Người không gặp được Phật pháp, chúng ta có cơ duyên này nên bố thí Phật pháp 

cho họ. 

Hiện tại có nhiều phương pháp bố thí, phương pháp thù thắng nhất là dùng đài truyền 

hình.  Cho  nên,  tôi  một  đời  không  chủ  trương  xây  đạo  tràng,  do  đó  chính  tôi  cả  đời 

không có đạo tràng để ở, đều ở đạo tràng của người. Đây cũng là quả báo. Nếu như 

chân  thật  có  tài  lực,  tôi  sẽ  xây  đài  truyền  hình,  xây  đài  phát  thanh,  dùng  cái  này  để 

- 133 - 

hoằng pháp thì mặt ảnh hưởng sẽ rộng lớn, đem Phật pháp đưa đến gia đình của mỗi 

người. Chúng ta chính mình không có phước báo, chúng ta cầu A Di Đà Phật, A Di Đà 

Phật có đại phước báo. Chúng ta chân thật đồng tâm đồng nguyện với Ngài, đích thực 

là không có chính mình, không có chút nào tự tư tự lợi, quyết không nếm chút danh 

vọng lợi dưỡng, đại khái liền sẽ có cảm ứng với A Di Đà Phật. 

Ngày  nay,  tôi  ở  đây  giảng  đoạn  Kinh  này  với  các  vị,  thứ  bảy  tuần  sau  tôi  ở 

HongKong.Vốn  dĩ  chúng  ta  dự  định  là  thứ  sáu  trở  lại,  buổi  tối  thứ  bảy  tôi  sẽ  giảng 

Kinh. HongKong bên đó gọi điện thoại nói với tôi, sắp xếp cả ngày thứ sáu này ở đài 

vệ tinh Phụng Hoàng HongKong và truyền hình Á Châu đểghi hình ở phòng ghi hình 

của họ.Nghe nói là ngày 11 thì họ có thể phát chiếu ra.Việc này thì tốt. Truyền hình vệ 

tinh Phụng Hoàng dùng vệ tinh truyền phát đi, toàn thế giới đều có thể thu nhận được. 

Truyền hình Á Châu phát chiếu, đại khái ở Quảng Đông, Phúc Kiến, Mân Nam  một 

dãy này đều có thể thu nhận được. Hiện tại hai đài truyền hình này đến mời tôi.Ngày 

mai tôi đến bên đó.Buổi tối họ muốn mời tôi cùng ăn cơm.Khi nói chuyện, ghi hình 

những gì thì tôi vẫn còn chưa biết. Đây là một mở đầu tốt, có thể là oai thần A Di Đà 

Phật gia trì, cái duyên này chín muồi rồi, có thể đây là tín hiệu tốt. 

Các đồng tu của chúng ta, các vị ở nơi đây phải cố gắng dụng công, tương lai chúng ta 

lợi dụng truyền hình vệ tinh trình phát toàn thế giới, trình phát trên internet, đem Phật 

pháp Đại Thừa đưa đến toàn thế giới, đưa đến từng người, từng nhà. Nghe nói khoa 

học kỹ thuật hiện tại rất phát triển, thiết bị nhỏ trong lòng bàn tay cũng có thể thu nhận 

được đường truyền.Tương lai chính là đưa Phật pháp chúng ta đến trong lòng bàn tay 

của mỗi một người.Khoa học kỹ thuật đích thực có thể làm đến được.Hiện tại thiết bị 

này trên thị trường đều đã có rồi, càng ngày càng tiến bộ. 

Hiện tại quan trọng nhất là pháp sư đại đức hoằng pháp lợi sanh, các vị ở nơi đây học 

A  Di  Đà  Phật, làm  đại  thí  chủ  của  tất  cả  chúng  sanh  trên  địa  cầu,  phải  phát  nguyện 

 "phổ tế chư cùng khổ" . Tôi ở đây mở đường thay cho các vị, hy vọng các vị tương lai 

rất nhanh đều có thể tiếp nối.Nhất định phải chăm chỉ, phải nỗ lực. Con người ở thế 

gian vì chúng sanh phục vụ, vì chúng sanh làm ra cống hiến chân thật.Việc này có ý 

nghĩa, có giá trị.Bạn ngay đời này không uổng phí đã đến, tiền đồ của bạn, đời sau của 

bạn  sẽ  là  quang  minh  vô  hạn.Cho  nên,  ở  thế  gian  này  phải  trải  qua  đời  sống  thanh 

khổ.Kỳ thật, người khác xem thấy thanh khổ, nhưng chính mình an vui không gì bằng, 

cái lạc thú trong đây gọi là thanh phước, người thế gian rất khó thể hội được. 

Ngày  18  tháng  này,  Hồi  giáo  đến  đây  để  quyên  tiền,  vì  họ  xây  trường  học,  họ  phải 

mua phòng học.Chúng ta kiến nghị với họ là triệu tập chín tôn giáo lớn của Singapore, 

tổ chức một lần  "vạn người chạy việt dã".  Dường như cái lộ trình này chỉ có bảy cây 

số,  cũng  không  xem  là  quá  xa.Hy  vọng  đồng  tu  có  thời  gian  thảy  đều  đi  tham 

gia.Chúng ta đến giúp họ trù bị ngân khoản.Cuộc chạy việt dã này, tài bố thí, pháp bố 

thí,  vô  úy  bố  thí  thảy  đều  đầy  đủ,  chính  là  thực  tiễn  đoạn  Kinh  này  ngày  nay  đã 

nói.Việc này trên toàn thế giới cũng là lần đầu tiên, trước giờ chưa từng có, chưa từng 

nghe nói một tôn giáo vì một tôn giáo khác mà trù bị ngân khoản.Cho nên, tôi nói với 

hai đài truyền hình của HongKong về tin tức này, sau khi họ nghe rồi rất là hoan hỉ, 

cho rằng đây là tin tức mới. Truyền hình Á Châu phái bốn ký giả đến lấy tin, truyền 

hình  vệ  tinh  Phụng  Hoàng  cũng  phái  bốn  ký  giả  đến  lấy  tin.Có  tám  ký  giả  của  đài 

- 134 - 

truyền hình đến lấy tin, sẽ đem tin tức này truyền đến toàn thế giới.Cho nên, hy vọng 

các vị mọi người đều tham gia, các vị đều có mặt trong ống kính. 

Họ đến đây hy vọng ở thêm hai ngày.Tôi hỏi họ vì sao vậy?Họ nói còn muốn phỏng 

vấn  thêm  hai  người.Người  thứ  nhất  là  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên.Họ  nghe  nói  cư  sĩ  Lý 

Mộc  Nguyên  của  chúng  ta  mười  mấy  năm  trước  bị  bệnh  ung  thư,  bác  sĩ  nói  là  thọ 

mạng của ông chỉ còn có ba tháng, tại vì sao ông có thể sống hơn mười năm rồi, cho 

nên họ muốn đến phỏng vấn ông. Ngoài ra, họ muốn phỏng vấn một người nữa là cư sĩ 

Hứa Triết - một người thanh niên 101 tuổi.Chúng ta cũng đồng ý hiệp trợ họ làm hai 

cuộc phỏng vấn này.Những phỏng vấn này đều sẽ truyền đến toàn thế giới.Đây là việc 

làm rất tốt, tăng thêm đạo tâm tu học của chúng ta. 

Hai câu phía sau: "Linh bỉ chư quần sanh, trường dạ vô ưu não". "Trường dạ"  là thí 

dụ cho sanh tử luân hồi, nhất là ba đường ác.Chúng sanh nhân nghiệp này không có cơ 

hội  nghe  được  Phật  pháp,  cho  nên  trước  sau  không  có  cách  gì  thoát  khỏi  vô  minh 

phiền  não.Hiện  tượng  của  luân  hồi  vì  sao  mà  tạo  thành?  Phật  ở  trên  Kinh  luận  Đại 

Tiểu Thừa đã nói với chúng ta quá nhiều quá nhiều rồi, đó là do kiến tư phiền não và 

trần sa phiền não tạo thành. Những danh tướng này, không phải đồng tu học Phật thì 

sẽ nghe không hiểu, cho nên khi giảng Kinh, tôi dùng lời của người hiện đại mà nói. 

Kiến tư phiền não chính là chấp trước, trần sa phiền não chính là phân biệt. Bởi vì bạn 

có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước nên tạo thành sáu cõi luân hồi.Sáu cõi luân hồi 

vốn dĩ không có.Chỉ cần bạn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì bạn liền có luân 

hồi.Tự làm tự chịu, vô lượng kiếp đến nay khổ không nói ra lời.Đây gọi là ưu não đêm 

dài.  "Ưu"  là nói tâm,  "não"  là nói thân.Thân tâm không tự tại, thân tâm đều đang chịu 

khổ. Làm thế nào có thể bạt trừ cái ưu khổ căn bản này? Chỉ có Phật pháp.Phật pháp 

giúp chúng ta giác ngộ.Cho nên, mục đích dạy học của Phật là khiến tất cả chúng sanh 

 "phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui".  Khổ của sáu cõi luân hồi là từ trong mê hoặc điên 

đảo mà ra.Sau khi giác ngộ rồi thì sáu cõi luân hồi liền không còn, liền ra khỏi. 

Do đó,muốn giải quyết vấn đề này thì chỉ có tài bố thí và pháp bố thí, luôn là không 

ngoài hai loại này. Mười phương ba đời tất cả chư Phật Bồ Tát, thậm chí lịch đại Tổ sư 

đại đức, đối với tất cả chúng sanh, các vị tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, chẳng phải là hai loại bố 

thí  "tài - pháp"  hay sao? Ngày ngày đang làm, vui không biết mệt. Nếu như chúng ta 

buông bỏ hai thí  "tài và pháp" , thì bạn không phải là đệ tử Phật, bạn không phải là một 

người học Phật. Người học Phật nhất định phải học theo Phật bố thí tài và bố thí pháp, 

vì chúng sanh làm thí chủ. 

Trong "Kinh Cô-Ran" của Hồi Giáo nói:  "Thí càng có phước hơn nhận" .Lời nói này 

rất hay.Người bố thí càng có phước báo hơn so với người tiếp nhận bố thí. Do đây có 

thể biết,chư Phật Bồ Tát đều là tài pháp hai thí.Lại xem qua giáo chủ của các tôn giáo, 

có vị nào mà không tài pháp hai thí?Tất cả đều là như vậy. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 179 

- 135 - 

Phổ Linh Thành Phật 

Kinh văn: 

"Phục vi đại thí chủ 

Phổ tế chư cùng khổ 

Linh bỉ chư quần sanh 

Trường dạ vô ưu não 

Xuất sanh chúng thiện căn 

Thành tựu Bồ Đề quả". 



Bài kệ này, lần trước bởi vì vấn đề thời gian nên vẫn chưa giảng xong. Thực tế mà nói, 

ý nghĩa này rất sâu, đặc biệt là trong hoàn cảnh đời sống hiện đại, chúng ta nhất định 

phải hiểu được làm thế nào học tập. Kệ tụng là A Di Đà Phật chính mình nói. Chúng ta 

học Phật, đặc biệt là học A Di Đà Phật, A Di Đà Phật là tấm gương cho chúng ta, là 

điển hình cho chúng ta. 

Có không ít người đã từng hỏi tôi, đọc tụng "Kinh Vô Lượng Thọ", không biết bắt đầu 

học  từ  đâu?  Chúng  ta  nghe  rồi  lập  tức  liền  có  thể  nghĩ  đến,  các  đồng  tu  niệm  Phật 

giống  như  tình  hình  này  của  họ,  tôi  tin  tưởng  có  rất  nhiều  rất  nhiều  người  như  vậy, 

quyết không phải chỉ có mình họ. Nguyên nhân này do đâu? Nghe Kinh quá ít. Người 

đọc Kinh thì nhiều, nhưng người nghe Kinh thì ít. Người đọc Kinh chỉ biết đọc "Kinh 

Vô Lượng Thọ", không biết được làm thế nào học tập với A Di Đà Phật. Do đây có thể 

biết,  Kinh  không  thể  không  giảng,  không  thể  không  học  tập, chỉ  có  giải  thích  tường 

tận, chăm chỉ học tập thì chúng ta mới có thể đạt được công đức lợi ích thù thắng của 

Phật pháp. 

A Di Đà Phật đích thực là thế xuất thế gian đệ nhất đại thí chủ. Vì sao nói Ngài là đệ 

nhất? Đây không phải là lời chúng ta có thể nói ra được, mà đây là Thích Ca Mâu Ni 

Phật tán thán. Thế Tôn ở trong bổn Kinh tán thán chính là đại biểu mười phương ba 

đời tất cả chư Phật Như Lai cùng đồng tán thán. Thế Tôn nói A Di Đà Phật là  "quang 

 trung  cực  tôn,  Phật  trung  chi  vương", đây  là  lời  tán  thán  đến  cùng  cực.  Chúng  ta  ở 

trong Kinh luận cũng thường hay xem thấy những câu như vầy:  “Tất cả chư Phật Như 

 Lai trí tuệ đức tướng đều là bình đẳng” . Đã là bình đẳng thì vì sao A Di Đà Phật lại 

đặc  biệt  như  vậy,  đạo  lý  này  ở  chỗ  nào?  Vì  sao  chỉ  riêng  khen  ngợi  A  Di  Đà  Phật? 

Trong Kinh luận, chúng ta chí ít thấy ra được có hai chỗ đặc xuất. Thứ nhất, pháp môn 

Di Đà này là bình đẳng phổ độ tất cả chúng sanh, đây là chư Phật Như Lai không có, 

tuy là trí tuệ thần thông, đạo lực mọi thứ đều bình đẳng, thế nhưng phương pháp độ 

chúng  sanh  thì  không  như  nhau.  Di  Đà  dùng  một  câu  Phật  hiệu  "Nam  Mô  A  Di  Đà 

Phật" bình đẳng phổ độ pháp giới tất cả chúng sanh, trên từ Bồ Tát Đẳng Giác, dưới từ 

A Tỳ Địa Ngục, chỉ đơn giản như vậy, dễ dàng như vậy, thẳng tắt ổn định. Đây là rất 

- 136 - 

đặc  thù,  thật  không  dễ  dàng.  Bình  đẳng  phổ  độ, hiệu  quả  như  thế  nào?  Khiến  tất  cả 

chúng sanh bình đẳng thành Phật, thù thắng không gì bằng. 

Bình đẳng thành Phật chính là hai câu trong đoạn nhỏ sau cùng này,  "xuất sanh chúng 

 thiện căn, thành tựu Bồ Đề quả". Đây là chỗ giống nhau của tất cả chư Phật Như Lai, 

cho nên chúng ta vì sao cứ tán thán Di Đà, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Ngày nay, ngay chỗ này chúng ta phải đặc biệt học tập, chúng ta cũng phải bắt chước 

Bổn sư A Di Đà Phật, cũng phải làm đại thí chủ. Ngài là đại thí chủ, đệ nhất trong thí 

chủ. Chúng ta phải học tập với Ngài,  "phổ tế chư cùng khổ".  Bốn câu này tuy là lần 

trước đã giảng qua, nói lại thêm lần nữa cũng không ngại gì. 

 "Cùng  khổ"  là  chỉ  ai?  Chúng  sanh  sáu  cõi,  mỗi  mỗi  đều  cùng  khổ.  Thế  nhưng  việc 

cùng khổ thì không giống nhau; có một số người thiếu kém tiền tài, đời sống rất gian 

nan, đây là cùng khổ của đời sống vật chất; có một số người ngay trong đời quá khứ tu 

được một chút phước báo, ngay đời này tuy được giàu sang nhưng vẫn cứ là mê hoặc 

điên đảo, trí tuệ không khai, họ cùng khổ ở nơi đạo nghiệp. Đây là nói cùng khổ không 

giống nhau. 

 "Phú túc".  Chúng ta thường đọc ở trong tam quy:  "Quy y Phật nhị túc tôn".  Túc là gì? 

Túc là đầy đủ, tròn đầy. Nhị là gì? Trí tuệ viên mãn, phước báo viên mãn. Chúng ta ở 

thế gian này phổ biến không có trí tuệ, cho dù là Trời Tứ Thiền Sắc Giới, Đại Phạm 

Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương, ở trong tam giới giàu sang đến tột đỉnh, 

họ có cùng khổ hay không? Có! Phiền não chưa đoạn, không ra khỏi sáu cõi luân hồi, 

đây là cùng khổ của họ. Chúng ta không biết, nhưng Phật Bồ Tát - những Thánh triết 

này rõ ràng tường tận, thông suốt thấu đáo. Trên thực tế, một số Thánh Hiền nhân của 

thế gian đều hiểu được đời sống tinh thần, vượt xa hẳn đời sống vật chất. Bần khổ của 

đời sống tinh thần mới là bần khổ thật sự, đời sống vật chất tuyệt nhiên không phải là 

thật cùng khổ. 

Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời đã làm ra cho chúng ta một tấm gương, ở trong 

cả thảy tăng đoàn trải qua đời sống khất thực, nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ 

một đêm. Chúng ta ngày nay xem đời sống của Ngài như vậy là bần khổ đến cùng cực. 

Thích Ca Mâu Ni Phật có cầu người đến cứu tế hay không? Không có! Đời sống của 

Ngài  trải  qua  rất  tự  tại.  Đây  là  nói  rõ  thiếu  kém  vật  chất  không  xem  là  cùng  khổ, 

không có trí tuệ mới thật sự là cùng khổ. 

Lại xem Trung Quốc cũng không ngoại lệ, cũng có điển hình tốt. Học trò của Khổng 

Lão Phu Tử là Nhan Hồi, đời sống vật chất thiếu kém cũng không thua gì so với đời 

sống của Tăng đoàn. Chúng ta đọc ở trong "Luận Ngữ", trong "Luận Ngữ" ghi chép sự 

thanh bần của Nhan Hồi là rá tre đựng cơm, vỏ bầu uống nước. Loại đời sống này, nếu 

ở người thông thường, người không có trí tuệ sẽ cảm thấy rất là cùng khổ, thế nhưng 

đối với Nhan Hồi thì hoàn toàn khác. Phu Tử tán thán ông, đời sống vật chất như vậy, 

 "hồi dã bất cải kỳ lạc". Ông ấy vui, cái vui này là gì? Đời sống tinh thần tràn đầy, ông 

có trí tuệ. Cho nên, từ giáo huấn của Thánh Hiền đông tây phương dạy bảo chúng ta, 

chúng ta phải giác ngộ. Cùng khổ của đời sống vật chất không phải là cùng khổ chân 

thật. Nếu bạn nhìn thấu rồi thì bạn sẽ tự tại an vui. Không có trí tuệ là chân thật cùng 

- 137 - 

khổ,  cho  dù  làm  đến  Đại  Phạm  Thiên  Vương,  Ma  Hê  Thủ  La Thiên  Vương,  vẫn  cứ 

không thể thoát khỏi cùng khổ. Chúng ta phải chân thật hiểu được đạo lý này. 

 "Phổ  tế",   ngày  nay  thành  thật  mà  nói,  việc  đầu  tiên  là  phải  cứu  chính  mình,  bởi  vì 

chính mình không có trí tuệ. Nếu như trí tuệ không khai mở, tiền đồ của chúng ta là 

một mảng tối tăm. Đây là trên Kinh nói là “đêm dài”, không phải không ưu não, mà là 

nhiều ưu não.  "Đêm dài"  là chỉ luân hồi. Thời gian của luân hồi quá dài quá lâu, trên 

Kinh Phật thường nói là  "vô lượng kiếp".  Quá khứ chúng ta đã trải qua vô lượng kiếp 

rồi, vị lai vẫn là vô lượng kiếp. Đây là một sự thật. Ai đến cứu những chúng sanh cùng 

khổ này? Chỉ có Phật Bồ Tát. 

Vì  sao  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  xuất  hiện  ở  Ấn  Độ  thời  đó?  Tôn  giáo  Ấn  Độ  thời đó 

tương đối tiến bộ, họ hiểu được tu thiền định, hơn nữa thiền định đích thực có công 

phu, rất nhiều người đều có thể tu được Tứ Thiền Bát Định, nhưng không thể ra khỏi 

tam giới. Sau khi chúng ta đọc Phật Kinh rồi mới biết được, Tứ Thiền Bát Định là chỉ 

có định, không có huệ. Định là phước báo, cho nên họ có thể hưởng phước trời, nhưng 

không thể thoát khỏi tam giới. Sự việc này Đại Sư Huệ Năng đều nói đến trong "Đàn 

Kinh".  Ngài  nói  việc  này  chính  là  nói việc  lớn  sanh  tử  phước không thể  cứu ,   phước 

báo có lớn hơn thì cũng là oan uổng, không giải quyết được vấn đề sanh tử. Cho nên, 

phước không thể cứu, nhất định phải huệ mới có thể cứu. Thế nhưng người ta có công 

phu tốt đến như vậy, chỉ kém một chút như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật đến thế gian 

này, đây chính là do có cảm. Chúng sanh có cảm, Phật liền có ứng. Không phải thông 

thường chúng ta cầu nguyện, vậy thì không hữu dụng. Bạn phải thật có công phu. Có 

công phu Tứ Thiền Bát Định, muốn ra khỏi tam giới nhưng không thể ra được. Ý niệm 

này  chính  là  cảm,  Phật  liền  đến  giúp  bạn,  Ngài  xuất  hiện  ở  thế  gian.  Đây  chính  là 

chúng sanh căn tánh chín muồi, Ngài giúp đỡ họ tu hành chứng quả. Người hạ căn thì 

chứng  quả  A  La  Hán,  siêu  việt  tam  giới.  Người  trung  căn  thì  chứng  Bích  Chi  Phật. 

Người thượng căn thì không chỉ siêu việt sáu cõi, mà còn siêu việt mười pháp giới đi 

làm  Phật, Đại  Sư Thiên  Thai  gọi  vị  Phật này  là  "Phần Chứng Tức  Phật",  trên  "Kinh 

Hoa Nghiêm" gọi là 41 vị Pháp Thân Đại Sĩ. Đó chính là 41 vị Phật thật, không phải 

Phật giả. Đây là chư Phật Như Lai  "phổ tế chư cùng khổ".  

A Di Đà Phật là đại thí chủ. Đại ở chỗ nào? Đại ở chỗ là Phật có thể khiến cho thượng 

trung hạ căn bình đẳng chứng được Phật quả vô thượng. Vị thí chủ này chân thật là đại 

thí chủ, không phải thí chủ thông thường. Đây chính là siêu vượt chư Phật. Ngày nay 

chúng ta phải học A Di Đà Phật, phải học được giống. Phật là đại thí chủ, chúng ta là 

học  trò  của  đại  thí  chủ  thì  cũng  phải  giống  đại  thí  chủ.  Làm  thế  nào  mới  học  được 

giống? Dùng Kinh luận vãng sanh, pháp môn niệm Phật, bố thí cho tất cả chúng sanh, 

liền không hề khác với A Di Đà Phật. Đó cũng chính là đại thí chủ. Kinh luận vãng 

sanh chính là năm Kinh một luận của Tịnh Độ. 

Ngày  nay, vì  sao chúng ta phát tâm  chuyên học Kinh  luận  Tịnh Độ, chuyên  tu pháp 

môn  Tịnh  Độ,  chuyên  hoằng  pháp  môn  Tịnh  Độ?  Việc  này  không  gì  khác,  cũng  là 

muốn làm đại thí chủ mà thôi. Nếu như dùng các pháp môn khác, "Hoa Nghiêm" cũng 

tốt, "Pháp Hoa" cũng tốt, nếu như không hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, vậy thì như vừa 

mới nói, bạn có thể giúp đỡ chúng sanh thượng trung hạ căn, giúp họ chứng tiểu quả A 

La Hán, trung quả Bích Chi Phật, đại quả Bồ Tát, nhưng không thể chứng được cực 

- 138 - 

quả cứu cánh viên mãn. Bạn phải hiểu được đạo lý này. Cho nên, "Hoa Nghiêm" đến 

sau cùng, Bồ Tát Phổ Hiền mười đại nguyện vương quay về Cực Lạc, vậy thì mới viên 

mãn. Nếu như không có cái sau cùng này thì "Hoa Nghiêm" không viên mãn. Cho nên 

đại đức  xưa  nói,  "Pháp  Hoa" và  "Hoa  Nghiêm"  chỉ là dẫn đạo của  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ" mà thôi. Lời nói này nói được rất hay, chân thật là người tái sanh nói, không phải 

người tái sanh thì không thể nói được câu nói này. Chúng ta gặp được pháp môn này, 

nếu không chịu chăm chỉ nỗ lực mà tu học thì thật là đáng tiếc. Trên kệ khai Kinh nói: 

 "Trăm ngàn muôn kiếp khó được gặp".  Cư sĩ Bàng Tế Thanh nói : "Một ngày mà từ vô 

 lượng kiếp đến nay hi hữu khó gặp" . Chân thật là vô lượng kiếp đến nay hi hữu khó 

gặp. Thế nhưng hôm nay gặp được rồi thì thế nào? Không chịu thật làm, không chịu 

học  tập,  đến  sau  cùng  thì  cả  đời  này  trống  qua,  chỉ  là  trong  A  Lại  Da  Thức  trồng 

xuống hạt giống của Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Trên lý luận mà nói, cái chủng tử 

kim cang này là bất hoại. Đến lúc nào chín muồi? Rất khó nói, có lẽ còn phải trải qua 

vô lượng kiếp. Vì sao  vậy?  Không nhất định  có thể  gặp được, bạn  còn phải  chịu  rất 

nhiều  khổ  nạn.  Đến  hôm  nào  mới  có  thể  chín  muồi?  Đến  hôm  nào  thật  làm  thì  đến 

hôm đó chín muồi. Ở hiện tiền, chúng ta xem thấy rất nhiều đồng tu niệm Phật vãng 

sanh, biết trước giờ đi, khi đi rất an tường, tướng lành hi hữu. Họ thật làm nên ngay 

đời này họ thành công. 

Nếu như chúng ta giữ tâm lý cầu may:  “Không cần lo! Hiện tại ta vẫn còn trẻ mà, đợi 

 đến khi ta già rồi mới thật làm” . Bạn mỗi ngày xem thấy những tin tức trên báo đó, 

người  trẻ  tuổi  đi  rất nhiều, bạn  có  thể  bảo  đảm  bạn  có  thể  sống  đến  tám  mươi,  chín 

mươi,  sống  đến  một  trăm  tuổi  hay  không?  Ba  mươi,  bốn  mươi,  năm  mươi  ra  đi  rất 

nhiều rất nhiều. Cho nên chính mình nhất định phải đề cao cảnh giác, phải cứu chính 

mình. Phật pháp giúp tất cả chúng sanh, trong bốn loại duyên, chỉ vì tất cả chúng sanh 

làm tăng thượng duyên mà thôi. Việc này phải nên hiểu. Trong bốn điều kiện thì bản 

thân cụ bị ba điều, Phật Bồ Tát giúp đỡ chỉ là một, gọi là  "tăng thượng duyên".  Chúng 

ta chính mình phải có  "thân nhân duyên",  phải có  "sở duyên duyên",  phải có  "vô gián 

 duyên".  

 "Thân  nhân  duyên"   là  chủng  tử,  Phật  chủng;  chủng  tử  này  chính  là  nhân  tố  đệ  nhất 

vãng sanh Tịnh Độ. Chúng ta có hay không? Có! Không thể nói không có. Bạn nghe 

được "Kinh A Di Đà", "Kinh Vô Lượng Thọ" thì sanh tâm hoan hỉ, nghe được danh 

hiệu của "A Di Đà Phật", bạn có thể sanh tâm kính ngưỡng, biểu thị bạn có chủng tử, 

có thiện căn. Tại vì sao không thể thành tựu? Tuy có thiện căn, tuy có chủng tử, nhưng 

sức mạnh của chủng tử rất yếu, không mạnh. Từ ngay chỗ này mà thấy ra, bạn không 

có  khát  vọng  mãnh  liệt  vãng  sanh,  mà  trái  lại,  bạn  có  ý  niệm  phiền  não  mãnh  liệt, 

phiền  não  của  bạn  không  thể  khắc  phục.  Ý  niệm  tự  tư  tự  lợi,  danh  vọng  lợi  dưỡng, 

tham-sân-si-mạn của bạn quá nồng, quá nặng rồi; ý niệm học giáo, niệm Phật thì rất 

yếu kém, nên bạn ngay đời này hy vọng thành công không lớn. Bạn có thể được cứu 

hay không? Đó chính là Đại Sư Thiện Đạo đã nói là  "luôn ở duyên ngộ không đồng".  

Lời nói này của Đại Sư Thiện Đạo rất hay. Không thể nói bạn hết cứu rồi, hết cứu thì 

tuyệt  vọng  rồi,  không  phải  cách  nói  này.  Luôn  là  ở  gặp  duyên  không  đồng,  hay  nói 

cách khác, bạn còn cứu được, chỉ cần gặp duyên thù thắng. 

Duyên là gì? Thiện tri thức. Duyên thứ nhất là thân cận thiện tri thức. Thiện tri thức ở 

đâu vậy? "Kinh Vô Lượng Thọ" chính là thiện tri thức, đây là đệ nhất thân, ngày ngày 

- 139 - 

phải  niệm,  ngày  ngày  phải  giảng,  chỉ  đọc  thôi  thì  không  được.  Chỉ  đọc  thôi  là  gì? 

Không biết làm sao học. Cho nên ngày ngày phải giảng, có một ước vọng mãnh liệt là 

ưa  thích  giảng  Kinh.  Duyên  này  thì  thù  thắng,  duyên  này  tốt,  vì  sao  vậy?  Mỗi  khi 

giảng một lần, trí tuệ cảnh giới của chính mình nâng cao lên một tầng. Tôi nghĩ, mỗi 

một đồng tu giảng Kinh đều sẽ có kinh nghiệm này. 

Ngày ngày đều giảng Kinh thì bạn chắc chắn có thể thể hội được là mỗi năm cảnh giới 

của bạn sẽ không như nhau, đây là đang tiến bộ. Cảnh giới của mỗi tháng không như 

nhau, phiền não tập khí của bạn dần dần không cần tác ý đi đoạn nó, tự nhiên liền hóa 

giải. Vì sao vậy? Định huệ hiện tiền. Phần tử tri thức dùng phương pháp này rất hữu 

hiệu (Thời hiện đại, thông thường chúng ta gọi là phần tử tri thức). Không chịu phát 

tâm giảng Kinh, sợ giảng Kinh thì rất khó, như vậy thì bạn cần phải dùng phương pháp 

khác. Phương pháp khác cũng rất nhiều. Quan trọng nhất là bạn phải có thể buông xả. 

Buông xả tự tư tự lợi, buông xả danh vọng lợi dưỡng, buông xả tham-sân-si-mạn, toàn 

tâm toàn lực vì người khác phục vụ, giúp đỡ người khác, vậy thì được. Bạn cũng có 

thể dần dần làm đến phiền não nhẹ, trí tuệ thêm lớn. Luôn không ngoài hai con đường. 

Hai  con  đường  đều  không  muốn  đi,  vậy  thì  khó  rồi.  Đó  chính  là  lão  cư  sĩ  Lý  Bỉnh 

Nam  thường  nói:  "  Người  niệm  Phật  nhiều,  người  vãng  sanh  ít" .  Bạn  thuộc  về  loại 

nhiều  đó. Thật  chịu làm, hiểu  được  phương pháp, biết  được phải làm  thế  nào, quyết 

định không quay đầu, quyết định không thoái bước, đây là số ít người niệm Phật chân 

thật  vãng  sanh.  Bạn  ở  trong  số  đó.  Nếu  không  chịu  phát  tâm,  không  thể  khắc  phục 

phiền não của chính mình thì bạn làm sao có thể thành tựu? 

Đại đức xưa thường nói, pháp môn này là đạo dễ hành, nhưng dễ cũng không phải là 

quá dễ dàng, mà dễ là so sánh với các pháp môn. Kỳ thật, vẫn không phải là dễ dàng. 

Nếu bạn không thể khống chế phiền não, không thể hàng phục phiền não, pháp môn 

này chính là không cần phải đoạn phiền não, nhưng bạn phải có năng lực hàng phục, 

có năng lực khống chế thì bạn mới có thể có thành tựu. Ở trong bốn duyên, chúng ta 

có  cái  gốc  này.  Ngài  Thiện  Đạo  nói   "duyên",   duyên  phận  tốt.  Sở  duyên  duyên  của 

chúng ta là quan trọng. 

 "Sở duyên duyên",  đơn giản mà nói là những duyên mà bạn đã phan duyên. Chúng ta 

đối với pháp thế gian, xuất thế gian pháp đều không phan duyên, thảy đều buông xả, 

chỉ phan duyên A Di Đà Phật, chỉ phan duyên "Kinh Vô Lượng Thọ", "A Di Đà Phật", 

như vậy thì tốt. Ngoài một bộ đại Kinh, một câu vạn đức hồng danh ra, thảy đều triệt 

để  buông  xả,  con  người  này  ngay  đời  này  chắc  chắn  vãng  sanh,  chắc  chắn  một  đời 

thành tựu. Đây gọi là sở duyên duyên, chúng ta phải hiểu được. Pháp môn vô lượng, 

chuyên duyên một môn,  "một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu".  

Chúng ta phải học giảng Kinh. Mỗi một vị đồng tu đều có thể học giảng Kinh. Hiện tại 

học giảng Kinh không khó. Trước kia thì thật khó, bạn không có chút thiên phận nào 

thì  bạn  không  cách  gì,  bạn  học  không  thành  công.  Thiên  phận  này  là  gì?  Chúng  ta 

nghe  lão  sư  giảng  Kinh  một  giờ,  sau  một  giờ  giảng  xong,  đến  ngày  thứ  hai  tôi  đến 

giảng  lại, chí ít tôi  có  thể giảng  lại  được 50 phút. Nếu bạn  có cái  năng  lực này, bạn 

mới có thể học giảng Kinh. Nếu nghe một giờ đồng hồ mà không thể giảng lại được 50 

phút, thì bạn không đủ tiêu chuẩn, không thể học giảng Kinh. Người như vậy thì thật 

quá ít, không thấy nhiều. Lão sư không thể nào giảng cho bạn nghe hai lần. Hiện tại 

- 140 - 

khoa học kỹ thuật phát minh, mang đến cho chúng ta thuận tiện, chúng ta có thể ghi 

hình, có thể ghi âm, chúng ta có thể nghe lại. Việc này thật sự thuận tiện, ta có thể đem 

những gì lão sư đã giảng nghe lại 100 lần, nghe 200 lần, vậy bạn còn không thể giảng 

sao? Đương nhiên là biết giảng. 

Có  lẽ  có  người  cười  ngạo  bạn:   "Đây  là  anh  giảng  lại  thứ  của  người  khác  đã  giảng, 

 một  câu  cũng  không phải  là  của  anh!”   Không sai, đích  thực là  giảng lại. Tôn giả A 

Nan khi kết tập Kinh tạng là hoàn toàn giảng lại của Thích Ca Mâu Ni Phật, không có 

câu nào là  chính  của  Ngài. Lại nói  tất  cả  pháp  mà  Thích  Ca Mâu  Ni  Phật  đã nói 49 

năm đều là giảng lại của cổ Phật Như Lai, cũng không có câu nào là của chính mình. 

Phật tổ chính là đời đời truyền nhau như vậy, chúng ta như vậy mà học tập thì không 

sai. Đem ý của chính mình mà giảng, bạn chính mình là phàm phu mê hoặc điên đảo. 

Quyết định không có ý của chính mình. Vạn nhất không nên bị một số người trong xã 

hội mê hoặc dao động. Đại Thánh nhân thế xuất thế gian, Thích Ca Mâu Ni Phật là đại 

Thánh nhân của thế xuất thế gian, Khổng Lão Phu Tử là đại Thánh nhân thế gian, thái 

độ tu học, giảng học của các Ngài đều là  "thuật nhi bất tác" , không có cái của chính 

mình,  đều  là  truyền  thuật  của  người  xưa.  Đại  Sư  Huyền  Trang  không  chỉ  là  người 

Trung Quốc tán thán, mà người nước ngoài cũng tán thán. Sự nghiệp của cả đời Ngài 

chính là thuật nhi bất tác. Từ nơi công tác phiên dịch, Ngài vô cùng đơn giản, cả đời 

chỉ lưu lại cho đời sau có một thứ, "Bát Thức Quy Củ Tụng" là của Ngài làm. Đại Sư 

Huyền Trang không có tác phẩm, chỉ có một bộ "Bát Thức Quy Củ Tụng". "Bát Thức 

Quy Củ Tụng" tuy là Ngài làm ra, ý nghĩa của mỗi câu mỗi chữ bên trong hoàn toàn là 

trong Kinh luận đã nói, không có chữ nào là ý của chính mình. Tác phẩm của chính 

mình vẫn là thuật nhi bất tác. 

Người  hiện  tại  luôn  nói  đến  sáng  tác.  Rất  là  cừ  khôi,  chư  Phật  Như  Lai  nghe  được 

cũng rất bội phục. Vì sao vậy? Chư Phật Như Lai không có sáng tác. Vừa sáng tác thì 

xong rồi, sáng tác sẽ đi đến ba đường. Đi theo người xưa thì đi ra sáu cõi, đi ra tam 

giới, đi ra mười pháp giới, đi làm Bồ Tát, đi làm Phật. Đây là theo chư Phật Bồ Tát mà 

đi. Còn đi theo những người sáng tác thì sẽ đi đến ba đường ác. Chúng ta phải tỉ mỉ 

quán sát lợi hại được mất, liền sẽ không mờ mịt, liền biết được chúng ta chính mình 

phải nên đi con đường nào. 

Vĩnh ly cùng khổ. Phía trước tôi đã từng đem phương pháp trong Kinh luận mà Phật 

cụ thể dạy cho chúng ta tu học nói qua với các vị rồi nên không lặp lại nữa. Thế nhưng 

hôm nay cũng có một số đồng tu mới đến chưa được nghe, nên chúng ta chỉ nói đến 

chỗ này thôi. 

Phật nói với chúng ta, một người ngay trong một đời được tiền tài, tiền tài là quả báo, 

nó từ đâu mà đến? Từ bố thí tài mà có. Nếu như bạn muốn phát tài thì bạn ngày ngày 

phải tu tài bố thí, bạn chuẩn phát tài. Việc này Phật không gạt người. Mọi người đều 

hiểu được  "xả đắc" . Danh từ  "xả đắc"  này là trên Kinh Phật nói. Xả chính là bố thí. 

Nếu  bạn  xả  thì  phía  sau  mới  có  đắc.  Bạn  xả  được  nhiều  thì  bạn  được  nhiều, bạn  xả 

được ít thì bạn  được  ít, bạn  không  chịu xả thì bạn  không được  thứ gì. Cho nên, bạn 

muốn có được tiền tài, bạn không xả thì làm sao được? Chí ít bạn được tiền tài, hoặc 

giả là bạn làm ăn buôn bán, hoặc giả bạn làm công, hoặc giả bạn làm một nghề nghiệp 

nào  kiếm  được  tiền,  những  cái  đó  đều  là  duyên,  không  phải  là  nhân.  Nhân  là  ngay 

- 141 - 

trong đời quá khứ bạn xả tài được nhiều, chính là trong mạng của bạn có tài. Cho dù 

bạn làm bất cứ nghề nghiệp nào, nghề nghiệp là duyên, có nhân có duyên thì quả báo 

liền  hiện  tiền,  bạn  liền  sẽ  phát  tài.  Sự  việc  chính  là  như  vậy,  chúng  ta  phải  rõ  ràng. 

Người khác làm sự việc này thì phát tài, chúng ta cũng làm giống như họ nhưng chúng 

ta không phát tài được. Họ thì phát tài, còn chúng ta thì lỗ vốn, đó do nguyên nhân gì? 

Trong mạng của ta không có tài, trong mạng của họ có tài. Duyên giống nhau, nhân 

không giống nhau, quả báo liền không như nhau. 

Thông minh trí tuệ là quả báo, pháp bố thí là nhân. Cho nên, tôi thường khuyên các 

đồng tu là phải chân thật giữ cái tâm học pháp bố thí. Ở Cư Sĩ Lâm, ở Tịnh Tông Học 

Hội muốn tu pháp bố thí, duyên này rất thù thắng. Sách thiện ở đây của chúng ta, Kinh 

sách, băng ghi âm, băng ghi hình, đĩa CD đều là tặng cho miễn phí. Bạn thường hay 

mang trên mình một  ít, gặp được người có duyên, bạn lập tức liền tặng cho họ. Bạn 

thường giữ cái tâm này thì bạn tương lai thêm lớn trí tuệ. Chúng ta mỗi một vị đồng 

tu, các vị mỗi một tuần đến nơi đây nghe Kinh, bên dưới lầu có rất nhiều Kinh sách 

kết duyên, đều bày ra ở nơi đó, mỗi một người chính mình không xem không cần lo, 

chọn hai ba cuốn để vào trong xách tay, để ở trong túi sách, gặp được người có duyên 

bạn bố thí cho họ, tương lai bạn sẽ thêm lớn trí tuệ. Duyên này rất thù thắng, không 

cần bạn phải ra bên ngoài tìm, không cần bạn phải ra bên ngoài mua. Duyên thù thắng. 

Bạn phải hiểu được, phải nắm lấy cơ hội này, quyết không xem thường mà bỏ lỡ nó. 

Điều thứ ba là  "vô gián duyên",  chính là giúp đỡ tất cả chúng sanh. Ý niệm tài bố thí, 

pháp  bố  thí,  vô  úy  bố  thí  ngày  đêm  không  gián  đoạn, đây  gọi  là  vô  gián  duyên.  Vô 

gián duyên đốc thành quả báo mau chóng hiện tiền. Thường tu bố thí. Các vị đồng tu 


phải nên tường tận cảnh giác đến, trong hai đến ba năm này, Cư Sĩ Lâm sung túc lên. 

Ngay một số pháp sư ở hải ngoại, ngày nay Trung Quốc có mấy vị đại pháp sư trẻ đều 

là trụ trì đạo tràng rất có danh tiếng nơi đại lục, đến nơi đây tham quan đều tán thán. 

Năm xưa những vị lão hòa thượng đại lục này, Pháp sư Diệu Thiện của Phổ Đà Sơn, 

Pháp sư Nhân Đức của Cửu Hoa Sơn cũng đã đến đây, Pháp sư Minh Sơn cũng đến 

đây một lần. Họ tán thán Cư Sĩ Lâm là đạo tràng đệ nhất thế giới. Chúng ta nghe rồi 

không dám nhận. Đây là họ tự nói ra. Có như vậy chúng ta mới thể hội được họ tán 

thán sự hưng vượng của Cư Sĩ Lâm. Cư Sĩ Lâm hưng vượng ở chỗ nào vậy? Vượng ở 

chỗ ngày ngày không ngừng tu ba loại bố thí. 

Về bố thí tài. Ngày mai chúng ta phải giúp Hồi Giáo trù bị ngân khoản, là tài bố thí. 

Mỗi ngày 24 giờ đồng hồ bố thí tài không gián đoạn, cúng trai vô điều kiện, không ăn 

nghèo được Cư Sĩ Lâm, càng ăn thì càng giàu. Bạn vẫn chưa tin tưởng hay sao? Càng 

thí thì càng nhiều. Nếu bạn không bố thí thì không có, trong chùa liền lạnh lẽo vắng 

lặng, không có người nào đến. Các vị vừa xem vừa so sánh liền biết, càng thí thì càng 

nhiều. 

Còn có một hiện tượng khiến người rất kính phục, Cư Sĩ Lâm mỗi ngày hoạt động có 

hơn một ngàn người sinh hoạt ở nơi hiện trường nhưng một mảng hòa mục, không hề 

nghe thấy một ý kiến. Việc này rất là hi hữu. Đây là do nguyên nhân gì? Bố thí pháp. 

Cư Sĩ Lâm người trên người dưới đều có trí tuệ, cho nên đều không có tranh chấp, đều 

không  có  cãi  vã.  Đây  là  pháp  bố  thí.  Mỗi  ngày  nghe  Kinh  nghe  pháp,  lượng  giảng 

- 142 - 

Kinh của giảng đường trong màn hình truyền hình là 24 giờ không gián đoạn, đây là 

bố thí pháp. 

Vô úy bố thí, không luận là lâm hữu của Cư Sĩ Lâm hoặc giả là Phật giáo đồ không 

phải là lâm hữu, gặp phải việc khó khăn, Cư Sĩ Lâm nơi đây khi biết rồi thì nhất định 

sẽ giúp đỡ họ, đây là thuộc về vô úy bố thí. Quả báo của vô úy bố thí là khỏe mạnh 

sống lâu. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên, các vị biết được tình hình đời sống của ông không nhiều. Ông 

mỗi ngày ngủ nghỉ chỉ có hai giờ đồng hồ, lượng công việc của ông đại khái là bằng 

lượng công việc của sáu bảy người thông thường, sức khỏe vẫn có thể chịu đựng được, 

vẫn có thể ứng phó được. Đây là quả báo của vô úy bố thí. Người thông thường làm 

giống như ông thì chỉ một tuần lễ là ngã quỵ. Tôi đã nói qua với ông:  “Ông quá mệt 

 rồi, cần phải nghỉ ngơi”.  Không còn cách nào, thực tế mà nói là ông không tìm được 

thời gian để nghỉ. Đây là thật. Ông đang tu tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố thí ngày 

đêm không gián đoạn. Chúng ta xem thấy quả báo hiện tiền, tu nhân chứng quả. Quả 

báo của ông, chúng ta chính mắt xem thấy, làm sao có thể không tin tưởng? 

Tập 180 



Trong bổn Kinh này, Thế Tôn nói:  "Hằng dĩ bố thí, trì giới, nhẫn nhục, tinh tấn, thiền 

 định, trí tuệ lục độ chi hạnh, giáo hóa an lập chúng sanh".  Trong câu nói này, ba loại 

bố thí  đều đầy  đủ viên  mãn.Chúng ta  muốn học  Phật, đặc biệt là học A  Di  Đà Phật, 

chúng ta không hiểu được đạo lý này thì làm sao được?Bạn không thật làm thì làm sao 

có thể thành công? 

Ý nghĩa của bố thí, chúng ta đã hiểu rồi.Trì giới cũng là bố thí, trì giới là thuộc về vô 

úy  bố  thí.Trên  thực tế,  trong  mỗi  điều  mục  đều  đầy  đủ  viên  mãn  ba  loại  bố  thí  này, 

nhưng trong ba loại có nặng nhẹ khác nhau.Trong ba loại bố thí, trì giới thì nghiêng 

nặng ở vô úy bố thí.Trì giới là thủ pháp.Thủ pháp khiến người sanh tâm hoan hỉ, đây 

chính là lìa khỏi lo sợ.Nếu bạn không thủ pháp, người ta xem thấy bạn sẽ lo sợ, xem 

thấy bạn thì khiếp sợ. Bạn làm việc, mọi thứ đều tuân thủ pháp luật thì người ta sẽ an 

tâm đối với bạn, đây chính là thuộc về vô úy bố thí. Chúng ta đi trên đường gặp vỏ trái 

cây, thí dụ như vỏ chuối, người ta không cẩn thận, đạp lên sẽ té ngã, bạn nhặt nó đem 

bỏ vào thùng rác, đây là thuộc về vô úy bố thí.Trên đường có một cục đá, nếu người 

đạp lên sẽ bị tổn thương, bạn nhặt nó bỏ qua bên lề đường cũng là thuộc về vô úy bố 

thí. Chúng ta dùng lao lực của chúng ta mà làm, thân thể là nội tài, thuộc về tài bố thí. 

Bạn có thể phân biệt lợi hại, đây là thuộc về pháp bố thí.Ngay trong cuộc sống thường 

ngày, bạn nghĩ xem, từng li từng tí có thứ nào không phải là đang tu bố thí? Đây gọi là 

hành  Bồ  Tát  đạo,  vui  ở  ngay  trong  đó,  con  người  cả  đời  trải  qua  được  an  vui  hạnh 

phúc mỹ mãn. Vì sao vậy?Trên Kinh điển ngày ngày nói cho chúng ta nghe tích công 

bồi đức, chúng ta chân thật làm được, ngày ngày đều đang làm, mỗi giờ mỗi phút đều 

đang làm những việc lợi ích cho tất cả chúng sanh. 

- 143 - 

Khen khợi người khác, quyết định không hủy báng người khác, bạn liền sống trong thế 

giới khen ngợi. Ác khẩu hủy báng, không chỉ trong giới luật của Phật nghiêm cấm, mà 

trong  "Kinh  Cô-Ran"  cũng  nghiêm  cấm,  trong  "Thánh  Kinh”  của  Thiên  Chúa  Giáo, 

Ki-Tô Giáo đều nghiêm cấm, bao gồm tất cả Kinh điển tôn giáo thảy đều nghiêm cấm, 

vìđó không phải là việc tốt. 

Khi chúng ta giảng đại Kinh, nhắc nhở qua các vị, không chỉ là hành vi phải thiện, mà 

ý niệm càng phải thiện. Trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, Phật dạy chúng ta, Bồ 

Tát có một pháp có thể đoạn tất cả khổ thế gian.Chúng ta nghe được câu nói này, có 

cảm xúc gì không?Nếu như chính mình cảm giác được thế gian này quá khổ, một lòng 

một dạ muốn thoát ly, vậy Phật nói ra câu nói này, chúng ta sẽ đặc biệt lưu ý.  "Tất cả 

 thế gian"  là nói sáu cõi luân hồi, mười pháp giới.  "Bồ Tát có một pháp" , pháp này là 

cực  diệu.Phật  nói  ra  rồi,  chính  là   "ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp,  tư  duy  thiện 

 pháp, quán sát thiện pháp" .Thiện pháp đó là xuyên suốt, ý này là nói ngày đêm không 

thể gián đoạn.Ngày đêm thường niệm thiện pháp thì tâm của bạn liền thiện.Nhất định 

phải bồi dưỡng tâm thuần thiện.Tư duy thiện pháp thì tư tưởng của bạn thiện.Quán sát 

thiện pháp thì hành vi của bạn thiện, ngôn hạnh thiện. 

Thiện pháp là gì?Chính là “Thập Thiện Nghiệp Đạo”.Bạn xem, nói được rất cụ thể.Lại 

có một câu nói dặn bảo rất là quan trọng:  "Không để chút bất thiện xen tạp" .Câu nói 

này vô cùng quan trọng. Chúng ta ngày  nay cho dù là thường tư duy, quán sát thiện 

pháp, vẫn là có bất thiện xen tạp ở trong đó, cho nên thiện pháp của chúng ta tu không 

thành công. Trong thiện pháp xen tạp bất thiện ở trong đó thì tu không thành công, quả 

báo thù thắng của chúng ta không thể hiện tiền, cho nên cần phải làm đến quyết định 

không xen tạp chút gì bất thiện.Nhân thiện, duyên thiện, quả thiện thì thành tựu.Có đủ 

điều  kiện  này  mà  phát  nguyện  cầu  sanh  Tịnh  Độ  thì  chắc  chắn  được  sanh.Vì  sao 

vậy?Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  là   “nơi  các  bậc  thượng  thiện  câu  hội  về  ở  một 

 nơi”,  bạn là người thượng thiện của thế gian này, vậy thì bạn có tư cách rồi.Thượng 

thiện chính là chắc chắn không có chút nào bất thiện xen tạp, con người này là thượng 

thiện.Bạn  có  đủ  điều  kiện  của  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc,  làm  gì  có  lý  nào  mà 

không vãng sanh thành Phật chứ?Những lời giáo giới này chúng ta nhất định phải ghi 

nhớ.Thường hay  ghi nhớ,  y  giáo phụng  hành  đều là  thuộc về trì  giới.  Trong  trì giới, 

việc này quan trọng hơn bất cứ thứ gì, đây là viên mãn đại giới.Chỉ cần làm được điều 

này, nhà Phật thường nói ba ngàn oai nghi, tám vạn tế hạnh, bạn thảy đều đầy đủ rồi, 

cần gì phải ngày ngày phản tỉnh từng giới từng giới điều, ngày ngày đi học tập? Thảy 

đều viên mãn rồi, chân thật nắm được tổng cương lĩnh. 

 Nhẫn  nhục,  trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói  rất  hay:   "Tất  cả  pháp  đắc  thành  ư 

 nhẫn".  Thành tựu lớn thì phải có nhẫn nại lớn,thành tựu nhỏ thì có nhẫn nại nhỏ.Bạn 

không có nhẫn nại thì làm gì có thành tựu? Chúng ta ở ngay trong cuộc sống thường 

ngày  phải  thường  hay  phản  tỉnh,  thường  hay  kiểm  điểm.  Việc  nhỏ  đều  không  chịu 

nhẫn,  đều  muốn  tùy  thuận  theo  tập  khí  của  chính  mình,  loại  người  này  sẽ  không  có 

thành tựu. Ở ngay trong cuộc sống thường ngày, việc nhỏ không thể nêu ra hết, cho 

nên thường hay nói mọi việc đều phải nhường nhịn.Nhường nhịn đầu tiên là đối với 

chính mình, kế đến là đối với người khác.Không thể nhẫn nhường đối với chính mình 

thì đương nhiên không thể làm đối với người khác. 

- 144 - 

 Tinh  tấn  là  cầu  tiến  bộ.Tiến  bộ  thì  cần  phải  chuyên  nhất,  học  đạo  gọi  là   "một  môn 

 thâm nhập, trường kỳ huân tu",  đây mới có thể tinh tấn. 

 Thiền  định  là  trong  tâm  chính  mình  đích  thực  có  chủ  tể,  quyết  không  thể  bị  ngoại 

duyên dao  động.Nhất là vào  xã hội  hiện tại, người  gây  chuyện sanh sự  nhiều, người 

rắp  tâm  phá  hoại  nhiều,trong  ngạn  ngữ  thường  nói  là "việc  tốt  nhiều  dày  vò".  Tuy  là 

một việc tốt có lợi ích cho chúng sanh và xã hội, thế nhưng có rất nhiều chướng ngại 

đố  kỵ,  không  hy  vọng  sự  việc  này  bạn  làm  được  thành  công,  do  đó  chúng  ta  chính 

mình phải có sức định, phải có trí tuệ. 

Con đường này đi không thông thì còn có đường khác, ta không nhất định phải kiên trì 

đi một con đường này. Người xưa chúng ta gọi là  "mọi đường đại lộ đều thông Trường 

 An"  (thủ đô của triều nhà Đường là ở Trường An). Không nhất định phải đi con đường 

này, con đường này đi không thông thì ta liền quẹo vào con đường khác, nhất định có 

thể đi đến. Chắc chắn không bị người dao động, chắc chắn không thoái chuyển.Chúng 

ta phải có trí tuệ để có thể ứng biến, luôn phải đạt đến mục tiêu của chính mình.Đoạn 

ác  hành  thiện,  chuyển  mê  thành  ngộ,  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  chính  mình  chân  thật  nắm 

chắc.  Cho  nên, chính  mình  phải  lập  ước  với  chính  mình, quyết  định  phải  làm  người 

thiện, không nên làm người ác, quyết định phải tuân thủ giáo huấn của Phật Bồ Tát, 

đối với người thì quyết định phải xả tài, xả pháp. Bồ Tát đạo chắc chắn là tài thí, pháp 

thí.Nếu bạn không có tiền, tôi vừa rồi mới nói, không cần phải có tiền, bố thí không 

nhất định phải dùng tiền, không có tiền cũng có thể tu bố thí. 

Làm công quả ở cái đạo tràng này là bố thí, công đức còn thù thắng hơn so với dùng 

tiền để bố thí.Vì sao vậy? Tiền là vật ngoài thân, là ngoại tài bố thí. Chúng ta ở nơi 

đây  làm  công  quả  một  ngày  là  nội  tài  bố  thí.Phước  báo  của  nội  tài  bố  thí  siêu  vượt 

ngoại  tài.Vừa  rồi  tôi  nói  rồi,  trên  đường  đi  có  một  cục  đá,  bạn  nhặt  nó  bỏ  qua  bên 

đường,  đây  là  nội  tài  bố  thí.  Cho  nên,  tùy  lúc  tùy  nơi,  tất  cả  việc  có  lợi  ích  cho  đại 

chúng, chúng ta thuận tay mà làm, đều là tu tài bố thí. Tài bố thí, pháp bố thí, vô úy bố 

thí đều ở trong đó.Bạn chịu phát tâm vì người khác phục vụ, việc phát tâm này chính 

là trí tuệ, chính là thuộc về pháp bố thí. Hành vi của bạn chính là tài bố thí. Hiệu quả 

của nó là vô úy bố thí. Cho nên nhắc đến bố thí, mọi người việc thứ nhất chính là nghĩ 

đến:  "Tôi không có tiền",  cách nghĩ của bạn hoàn toàn sai rồi. Người không có tiền tu 

bố  thí  còn  tu  được  lớn  hơn  so  với  người  có  tiền.Vì  sao  vậy?Tâm  của  bạn  chân 

thành.Người có tiền bố thí, cái tâm đó chưa chắc chân thành.Tiền của họ quá nhiều, xả 

một  chút  cũng  không  hề  gì,  như  một  lông  của  chín  trâu.Mỗi  ngày  chính  mình  kiếm 

được  chút  tiền  công,  kiếm  được  mười  mấy  đồng,  gặp  được  người  khác  có  cấp  nạn 

hoàn toàn mang ra bố thí, cái phước báo này thật to lớn.Đây là đem toàn bộ tài vật của 

họ  thảy  đều  hiến  tặng  giúp  đỡ  người  khác.  Cho  nên,  chúng  ta  tỉ  mỉ  quán  sát  cái  thế 

gian này, việc này thường nói là "vạn pháp giai không, nhân quả bất không" . Nhân quả 

chuyển biến bất không, tiếp nối bất không, tuần hoàn bất không.Ở trong đây xem thấy, 

ngay đời này đại phú đại quý thì đời sau có thể biến thành bần cùng, ngay đời này bần 

cùng thì đời sau có thể biến thành đại phú đại quý.Phong thủy luân lưu chuyển.Chuyển 

thế nào vậy?Trong đây có đạo lý của nhân quả, đều là ở hiểu được bố thí.Thành tâm 

thành ý mà bố thí, giúp đỡ xã hội, giúp đỡ tất cả chúng sanh khổ nạn. 

- 145 - 

Chúng ta ngày nay ở đây xem thấy được cụ Hứa Triết, cả đời bà tu ba loại bố thí.Hiện 

tại bà niệm A Di Đà Phật cầu sanh Thế giới Cực Lạc rồi.Nếu bà không sanh Thế giới 

Cực  Lạc,  tôi  phán  đoán  bà  đời  sau  sẽ  làm  vua  trời,  không  phải  vua  người.Phú  quý 

nhân  gian  đối  với  bà  thật  quá  nhỏ,  không  phải  quả  báo  của  bà.Quả  báo  của  bà  siêu 

vượt quá nhiều quá lớn, đời sau bà sẽ làm vua trời.Bà ngay trong đời này tài thí, pháp 

thí,  vô  úy  bố  thí,  mỗi  niệm  đều  không  quên.  Trên  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”, 

đoạn khai thị này bà hoàn toàn làm được, đích thực là  “ngày đêm thường niệm thiện 

 pháp, tư  duy  thiện pháp, quán  sát thiện  pháp” , đích thực bà  đã  hoàn  toàn  làm  được 

 “không để chút nào bất thiện xen tạp” . Bà là tấm gương của chúng ta.Chúng ta phải 

nên học tập với bà. 

Hai câu kệ tụng sau cùng: 

 "Xuất sanh chúng thiện căn 

 Thành tựu Bồ Đề quả”.  

Ngay trong tất cả bố thí, cái bố thí này là tối cực cứu cánh, bố thí vô thượng.Trong hai 

câu này, câu thứ nhất là nhân, câu thứ hai là quả.Chú trọng ở câu thứ nhất, làm thế nào 

giúp  tất cả  chúng sanh  "xuất  sanh chúng thiện  căn"."Chúng"  là nhiều.Chúng ta nghĩ 

xem, chúng ta làm không được, nguyên nhân ở chỗ nào? Chưa phát hiện được thiện 

căn của chính chúng ta thì chúng ta làm sao giúp đỡ người khác xuất sanh chúng thiện 

căn?  Lời  nói  này  liền  nói  quay  trở  lại,  muốn  độ  người  thì  trước  phải  độ  chính 

mình.Chính  mình  độ  chính  mình  còn  không  độ  được,  làm  sao  bạn  có  thể  giúp  được 

người  khác?  Giúp  đỡ  người  khác,  người  ta  cũng  không  chịu  tin  tưởng,  người  ta  nói 

bạn là giả. Bạn hảo ý giúp người khác, người ta trái lại muốn hỏi bạn:  “Tại vì sao anh 

 tốt  đối  với  tôi  quá  vậy?  Anh  có  ý  đồ  gì  vậy?  Mục  đích  của  anh  là  gì?”.  Sự việc  này 

chúng  ta  gặp  phải  rất  nhiều.Nghĩ  lại  tại  vì  sao  vậy?  Chính  mình  làm  không  tốt,  để 

người  ta  không  tin  tưởng.  Làm  một  chút  việc  tốt,  người  khác  vẫn  hoài  nghi,  có  thể 

thấy được bản thân nhất định phải làm tốt. Đây là Phật pháp thường nói, độ người nhất 

định trước phải độ chính mình, chân thật phải làm đến  "Học vi nhân sư, hành vi thế 

 phạm",  sau đó bạn khuyên bảo người khác thì người ta sẽ tin tưởng, người ta chịu tiếp 

nhận. 

Bốn Tốt 

Chính  mình  đích  thực  phải  thường  giữ  tâm  tốt,  nói  lời  hay,  làm  việc  tốt,  làm 

người tốt.  "Bốn tốt"  này chúng ta đề xướng rất nhiều năm rồi, thường hay dùng bốn tốt 

để khuyên người, cũng dùng bốn tốt để khích lệ chính mình. 

Thứ nhất, giữ tâm tốt. 

Thế nào là tâm tốt? 

 Tâm chân thành là tâm tốt.  Chắc chắn không lừa dối người khác.Người khác lừa dối 

ta thì được, nhưng ta quyết định không được lừa dối người.Người khác sợ mọi người 

biết  quyền  riêng  tư  của  họ,  người  học  Phật  chúng  ta  thì  không  sợ.Học  Phật  thì 

sao?Không có riêng tư, vô ngã vô tư thì bạn còn sợ cái gì?Người thông thường sợ nhất 

- 146 - 

là  để  cho  người  khác  biết  tiền  tài,  gởi  tiền  ngân  hàng  không  dám  cho  người  khác 

biết.Trương mục ngân hàng của chúng ta ai cũng đều có thể xem.Khi tôi ở Hoa Kỳ, 

khi trương mục ngân hàng vừa gởi đến, người khác liền mở ra xem, sau đó mới mang 

đến cho tôi.Điều này rất tốt. Mọi người xem qua đều tốt, đều có thể an tâm. Tiền của 

tôi  mọi  người  dùng, tôi  chính  mình trước  giờ  chưa từng dùng một  xu.Có  gì đáng để 

che giấu? 

Chân  thành  là  quan  trọng.Đối  người,  đối  việc,  đối  vật  đều  là  một  mảng  chân  thành 

thìchúng  ta  sẽ  có  cảm  ứng  với  Phật  Bồ  Tát,  còn  nếu  hư  ngụy  là  cảm  ứng  với  ma 

quỷ.Ma quỷ  đều  là  hư ngụy, đều  là  không  thành  thật.Chúng  ta  học  Phật  phải  từ  chỗ 

này mà học, bao gồm tất cả đều là vì chúng sanh, vì xã hội, quyết không chút nào vì 

chính mình. 

 Tâm thanh tịnh là tâm tốt.  Chúng ta phải giữ tâm thanh tịnh.Thanh tịnh là chắc chắn 

không có ô nhiễm.Cái gì là ô nhiễm?Tự tư tự lợi là ô nhiễm, danh vọng lợi dưỡng là ô 

nhiễm, tham-sân-si-mạn là ô nhiễm.Chúng ta phải làm đến chắc chắn không ô nhiễm. 

 Tâm bình  đẳng  là  tâm tốt.  Tâm bình đẳng là chắc chắn không có cao thấp.Thích Ca 

Mâu Ni Phật năm xưa ở đời, đối với mười sáu vị quốc vương đương thời, Thế Tôn đối 

đãi với họ như thế nào?Cung kính, có lễ mạo. Khi Thích Ca Mâu Ni Phật đi khất thực, 

gặp  được  người  ăn  xin,  khất  thực với  người  ăn  xin  thìthái  độ  của  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật đối với người ăn xin không khác gì như đối với quốc vương, bình đẳng lễ kính; 

tuyệt đối không phải xem thấy người cao quý địa vị cao thì xiểm nịnh tâng bốc, xem 

thấy người bần cùng hạ tiện thì khinh khi họ. Phật đều là bình đẳng đối đãi đối với tất 

cả chúng sanh chín pháp giới.Chúng ta phải học tập, bỏ đi cái tâm cao thấp này.Tâm 

cao thấp là ngạo mạn. 

Vì sao Phật có thể làm được, còn chúng ta lại không làm được?Do quan điểm không 

giống nhau. Phật xem tất cả chúng sanh là xem ở pháp tánh, đây là nói hoàn toàn xem 

mặt  tốt  đẹp  của  người.  "Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  Phật  tánh" ,  Phật  xem  từ  chỗ 

này.Phật  tánh  là  chí  thiện,  không  có  gì  thiện  hơn.Thiện  tâm  của  Phật  từ  đây  mà 

ra.Phàm  phu  chúng  ta  xem  cái  gì?Dính  tướng,  màtướng  thì  không  tốt.Phàm  phu 

chuyên  xem  khuyết  điểm  của  người khác, chuyên  nói việc  xấu  của người.Vậy  chính 

mình là gì?Chính mình là tâm xấu, ác tâm.Việc này chúng ta không thể so được với 

Phật Bồ Tát. Nếu như chúng ta học tập với Phật Bồ Tát, cũng có thể giống như Phật 

Bồ Tát vậy, thấy pháp tánh của tất cả chúng sanh, tâm của chúng ta liền bình đẳng. 

Chúng sanh tạo tội ác cực trọng đọa địa ngục, nhưng họ vẫn có Phật tánh, Phật tánh 

của họ vẫn là chí thiện.Tại vì sao họ có thể tạo ác nghiệp, tại vì sao có thể đọa lạc?Do 

một niệm mê hoặc. Việc này thì có thể lượng thứ. Con người là người tốt, giống như 

khi  đã  uống  rượu  say,  nổi  tửu  phong,  làm  ra  rất  nhiều  việc  sai  lầm,  “say  rượu  rồi, 

 lượng thứ cho hắn đi” . Hiện tại phán hình, đối với say rượu thì cũng phán nhẹ.Chúng 

ta phải hiểu rõ đạo lý này.Họ là mê hoặc điên đảo, rất là đáng thương.Trên "Kinh Vô 

Lượng  Thọ"  Phật  nói  được  rất  hay:   "Tiên  nhân  bất  thiện,  bất  thức  đạo  đức,  vô  hữu 

 ngữ giả, thù  vô quái  giả" .Họ làm sai sự việc, tạo tác ác nghiệp, chúng ta không nên 

trách, vì họ rất đáng thương, không có người dạy bảo họ.Chúng ta cũng phải có tâm từ 

bi của Phật Đà để đối đãi với tất cả chúng sanh, cho dù họ hủy báng ta, nhục mạ ta, 

hãm hại sinh mạng của ta cũng không hề gì.Họ rất đáng thương.Tuy họ ngu si nhưng 

- 147 - 

bổn tánh của họ vẫn là tốt. Họ hại sinh mạng của ta vậy có quan hệ gì?Hại sinh mạng 

ta là bảo ta vãng sanh sớm một chút, đối với ta mà nói đây là việc tốt, không phải là 

việc xấu, tu học của chúng ta chắc chắn có thành tựu.Chính mình phải có cái công phu 

này, phải có phần nắm chắc. 

Điều kiện vãng sanh chính là tín tâm kiên định đối với Tịnh Tông, nguyện vọng kiên 

định. Đại Sư Ngẫu Ích nói được rất hay: “Có thể vãng sanh hay không, quyết định là 

 ở có tín nguyện hay không, phẩm vị cao thấp quyết định ở công phu sâu hay cạn” . 

Các vị phải nên biết, chân tín thiết nguyện,bạn có hay không?Nếu bạn nói:  “Tôi có, tôi 

 thật tin, tôi thiết nguyện” , thế nhưng một ngày từ sớm đến tối vẫn làm việc xấu, đó là 

giả, không phải là thật. Người chân tín thiết nguyện chắc chắn sẽ không làm một chút 

việc ác, sẽ không khởi một ác niệm nào, họ là chân tín thiết nguyện, thật tin tưởng A 

Di Đà Phật.A Di Đà Phật chí thiện.Thật lòng muốn vãng sanh, ta thật muốn học tập A 

Di Đà Phật, cái nguyện này mới là thật.Phát nguyện lại không chịu học thì cái nguyện 

này là giả. Chân thật phát nguyện vãng sanh, trên "Kinh Di Đà" nói, mỗi câu mỗi chữ 

bạn đều tường tận, bạn đều làm được, đều thực tiễn ngay trong cuộc sống của chính 

mình thì mới gọi là chân tín thiết nguyện. Nếu không mà nói, trên miệng nói chân tín 

thiết nguyện, sự thật toàn là giả, bạn vẫn đang làm ác, bạn vẫn là dùng tâm bất thiện 

đối  với  người,  dùng  hành  vi  bất  thiện  đối  người,  vậy  thì  bạn  sai  rồi,  bạn  không  thể 

vãng  sanh.  Nếu  không  thể  vãng  sanh,  họ  cũng  làm  hoằng  pháp  lợi  sanh,  cũng  làm 

được  không  ít  sự  nghiệp  Phật  giáo.Điều  này  không  sai,  nhưng  đời  sau  họ  sẽ  đi  đến 

đâu?Đi đến cõi A Tu La, đi hưởng cái phước này. Rất là oan uổng!Cõi A Tu La tuy là 

có được phước báo lớn, thế nhưng khi phước hết rồi, phần nhiều đều là đọa A Tỳ Địa 

Ngục. Vì sao vậy?Tâm sân hận đố kỵ của họ quá nặng, vì có phước báo lớn nên họ tạo 

ra ác nghiệp cực trọng.Nếu phước báo nhỏ mà sân hận đố kỵ, thì sẽ hại không được 

mấy người.Người có phước báo lớn thì thật đáng sợ.Giống như Hitler trong đại chiến 

lần  thứ  hai,thật  là  đáng  sợ,đó  chính  là  A  Tu  La  có  phước  báo  lớn.Tâm  sân  hận  cực 

trọng, ông ấy ngay trong một đời đã giết hại bao nhiêu người, cho nên đọa A Tỳ Địa 

Ngục. Đây là quả báo của Tu La. Vì sao bạn muốn chọn con đường đi này? 

Như vậy chúng ta mới biết được giữ tâm tốt là quan trọng. 

 Tâm chánh giác, tâm từ bi,tâm giác mà không mê là tâm tốt.  

Tâm  từ bi  là  căn  bản.Phía trước đã  nói bốn  cái:  "chân  thành, thanh  tịnh, bình  đẳng, 

 chánh giác",  đều thực tiễn ở từ bi, trong từ bi mới biểu hiện ra.Từ bi là yêu thương vô 

điều kiện, ái hộ tất cả chúng sanh.Chúng sanh này có tâm thiện thì yêu thương họ, họ 

làm ác vẫn yêu thương họ.Không thể nói họ làm thiện thì ta yêu thương họ, họ làm ác 

ta  không  yêu  thương  họ,  vậy  thì  tâm  của  bạn  không  bình  đẳng,  tâm  của  bạn  không 

thanh tịnh,bốn điều phía trước bạn đều không có. Cho nên,chư Phật Như Lai đại từ đại 

bi không có phân biệt, không có đẳng cấp. Đây là điều mà chúng ta phải học. 

 "Giữ tâm tốt"  là phải giữ lấy năm loại tâm này. 

Thứ hai, nói lời hay. 

Trong Kinh Phật nói với chúng ta, không vọng ngữ là lời nói hay; không hai chiều là 

lời  nói  hay  (hai  chiều  là  khiêu  khích  phải  quấy);  không  ác  khẩu,  không  nên  mắng 

- 148 - 

người, không nên nhục mạ người, đây là lời hay;không thêu dệt là lời hay (thêu dệt là 

nói lời ngon ngọt lừa gạt người).Chúng ta phải tuân thủ. 

Thứ ba, làm việc tốt. 

Việc tốt là gì? Trên Kinh dạy chúng ta bố thí là việc tốt, trì giới là việc tốt, nhẫn nhục 

là việc tốt, mãi đến Bát Nhã, sáu Ba La Mật thảy đều là việc tốt. Phật dạy chúng ta, khi 

cùng ở chung với tất cả chúng sanh, khi tiếp xúc thì Tứ nhiếp pháp: "bố thí, ái ngữ, lợi 

 hành,  đồng  sự"  là  việc  tốt,  trong  pháp  Đại  Thừa  thường  nói  là   "Tứ  nhiếp  Lục  độ". 

Chúng ta ngày ngày phải làm việc tốt này. 

Thứ tư, làm người tốt. 

 "Học vi nhân sư, hành vi thế phạm",  đây là người tốt. 

Mỗi giờ mỗi phút phải nghĩ đến khởi tâm động niệm của chúng ta, lời nói việc làm đều 

có thể làm tấm gương tốt cho đại chúng xã hội.Nếu như không thể làm tấm gương tốt 

cho mọi người thì không nên làm, không nên khởi tâm động niệm, không nên nói lời 

tạo tác.Đây là chúng ta nói  "bốn tốt" . Đây là thiện căn, chúng ta mới có thể  "xuất sanh 

 chúng thiện căn" . 

Ở trong nhà Phật thông thường nói ba thiện căn của thế pháp là: vô tham, vô sân, vô 

si.  Thế  gian  tất  cả  thiện  pháp  đều  là  từ  trong  ba  cái  gốc  này  mà  sanh  ra.  Thiện  căn 

trong pháp xuất thế chỉ có một điều, đó là dõng mãnh tinh tấn. Ở trong thời đại hiện 

tiền này, các vị đều biết tai nạn thật sự quá nhiều quá nhiều.Mọi người muốn học Phật 

thì cần phải đoạn ác tu thiện, cần phải chuyển mê thành ngộ, nhất định phải làm người 

tốt. 

Làm  người  tốt  phải  bắt  đầu  làm  từ  đâu?Tôi  đã  nói  rất  nhiều,  phải  làm  từ  vợ 

chồng.Chúng ta phải nên biết, địa cầu này, xã hội này giống như thân thể của chúng ta 

vậy, gia đình thì giống như một tế bào trên thân chúng ta, cho nên khi vợ chồng bất 

hòa  thì  tế  bào  này  hỏng  rồi.  Nếu  như  tế  bào  trên  thân  này  bị  hư  hoại  nhiều  thì  con 

người này không thể sống được,chính là trong rất nhiều tôn giáo nói thế giới ngày tàn, 

nguy  cơ  của  thế  giới  liền  hiện  tiền,  ngày  tàn  liền  xuất  hiện.  Trong  mỗi  gia  đình,  vợ 

chồng đều hòa thuận thì tế bào này liền kiện toàn, thế giới sẽ không có ngày tàn,cho 

nên bạn phải nên biết, vợ chồng hảo hợp có quan hệ thật to lớn như vậy, không chỉ là 

truyền tông tiếp đời trong nhà bạn, mà còn liên quan đến an định xã hội, thế giới hòa 

bình. Cho nên, vợ chồng là kết hợp của đạo nghĩa, không phải cảm tình.Nhất định phải 

hiểu được cái đạo lý này.Nếu hiểu được đạo lý này thì bạn đã giác ngộ rồi, bạn đã phá 

mê khai ngộ. 

Vợ chồng tại vì sao không hòa?Tỉ lệ ly hôn vì sao mà nhiều như vậy?Bạn chỉ cần xem 

tỉ suất ly hôn của xã hội nào nhiều, thì quốc gia đó sắp phải suy vong. Cũng giống như 

xem một người, trên thân của người này có rất nhiều tế bào bị hỏng thì con người này 

sắp phải chết. Nếu tỷ suất ly hôn của xã hội vượt quá 50% thì nguy cơ sẽ không nghi 

ngờ,người  xưa  chúng  ta  nói:   "Nhà  không  ra  nhà,  nước  không  ra  nước". Đây  không 

phải là chuyện đùa, không phải là chuyện hài kịch. 

- 149 - 

Do  đây  có  thể  biết,  vợ  chồng  xem  thường  việc  ly  hôn  thì  hai  người  đều  sẽ  đọa  địa 

ngục.Đây là phán đoán của tôi.Vì sao vậy?Họ nguy hại xã hội, nguy hại hòa bình thế 

giới, cái tội này nặng cỡ nào.Đây là thật, không phải là giả.Nếu như muốn ly hôn, ly 

hôn thì không bằng không kết hôn.Trước khi bạn kết hôn, tôi thường nói, hai bên đều 

xem thấy chỗ tốt của đối phương, cảm thấy rất đáng yêu, nhưng sau khi vừa kết hôn 

xong, đôi bên đều xem thấy khuyết điểm của nhau.Vậy thì phiền phức lớn rồi, chính là 

ở  khoảng  một  niệm  này.Cho  nên,  Phật  Bồ  Tát  dạy  chúng  ta“vĩnh  viễn  ngày  đêm 

thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp”.Nếu bạn có thể 

ghi nhớ câu này, vợ chồng các vị sẽ hảo hợp bách niên giai lão.Vì sao vậy?Chỉ xem 

chỗ  tốt  của  đối  phương,  không  xem  khuyết  điểm  của  đối  phương,  vậy  thì  hết  việc 

rồi.Chính ngay ở khoảng một niệm này.Một niệm này giác ngộ thì vĩnh viễn hảo hợp 

dài lâu.Thường xuyên nhường nhịn lẫn nhau thì làm gì có việc gì xảy ra?Một niệm này 

không chuyển đổi lại, họ là mê hoặc điên đảo.Trên Kinh Phật nói mê, mê ở chỗ nào 

vậy?Điên  đảo  ở  chỗ  nào  vậy?Bạn  phải  biết  điên  đảo  ở  chỗ  nào,  mê  ở  chỗ  nào.Vợ 

chồng là một quan hệ rất mật thiết. 

Mở rộng đến gia đình, vì sao ở trong nhà này, rõ ràng nhất là mẹ chồng nàng dâu bất 

hòa, chị em dâu bất hòa, nguyên nhân này do đâu? Đều là một đạo lý:“Chuyên xem 

khuyết  điểm  của  người  khác, không  xem  ưu  điểm  của  người khác”,  cho nên  họ  mới 

bất hòa. 

Mở rộng ra đến bạn bè, người thân của bạn, đồng học đồng sự của bạn, nếu như đều 

có thể tuân thủ giáo huấn của Phật, bạn nghĩ xem,thế giới này mỹ hảo cỡ nào!Việc này 

không phải là làm không được.Cư sĩ Hứa Triết đã làm được rồi. 

Bạn thấy, cụ Hứa Triết ở nơi đây nói với chúng ta, ngay trong đời của bà, tuy đã một 

trăm tuổi rồi nhưng không hề ghét bỏ bất cứ người nào; bà thấy người đều là người tốt, 

việc đều là việc tốt. Hôm đó, cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà:  “Nếu như bà xem thấy có 

 người ác, có việc không tốt, thì bà có cách nhìn thế nào?”.  Bà nói:  “Tôi thấy người 

 ác, việc  xấu  cũng giống  như  đi  ở trên  đường  vậy,  xem thấy  người đi  qua  đi lại  vậy, 

 không nhớ một người nào, không hề để trong lòng”.  Thí dụ này hay.Mỗi ngày các vị đi 

lại ở trên đường, người đi qua đi lại trên đường bạn có nhớ ai không?Họ ở bên cạnh 

nói chuyện, bạn cũng nghe không được, bạn ghi nhớ được câu nói nào không?Một câu 

cũng không ghi nhớ. Thí dụ này vô cùng hay, chính là ác tâm, ác ngôn, ác hạnh của 

mọi người thảy đều không nên để ở trong tâm, không hề có việc gì, cho nêntâm của 

bạn thật thanh tịnh, tâm của bạn thật lương thiện. 

Tâm thanh tịnh, tâm lương thiện là bổn tánh của bạn, là Phật tâm, vậy bạn làm sao mà 

không thành Phật được?Vì sao chính mình lại muốn làm hại chính mình?Đem cái tốt 

sở  trường  của  người  ta  quên  hết  sạch  trơn,  chuyên  môn  ghi  nhớ  chỗ  xấu  của  người, 

chuyên môn xem thấy ác niệm ác hạnh của người khác, biến mình thành cả một thân 

tội ác, nuôi thành ác tâm của chính mình.Then chốt đều ở ngay khoảng một niệm này. 

Ngày nay, chúng ta đã chân thật hiểu rõ, triệt để hiểu rõ rồi, mức độ thấp nhất là phải 

đi theo bước đi của cư sĩ Hứa Triết. Nếu không muốn vãng sanh Thế giới Cực Lạc, thì 

như vừa rồi mới nói, đời sau cũng làm vua trời, được đại phước báo.Không nên làm 

hại chính  mình, không nên  đem  chính  mình  đưa vào  trong  ba  đường  ác.Đó  là người 

thật sự ngu si của thế gian. 

- 150 - 

Cho  nên,  chúng  ta  học  bốn  tốt,phải  học  Lục  độ  Tứ  nhiếp.Việc  này  chân  thật  có  thể 

 "xuất sanh chúng thiện căn, thành tựu Bồ Đề quả".  Câu nói này còn phải đem hết thảy 

thiện căn, thiện hạnh của chúng ta hồi hướng cầu sanh Tịnh Độ, liền có thể thành tựu 

quả  Bồ  Đề.  Quả  Bồ  Đề  này  là  gì?  Là  Vô  Thượng  Bồ  Đề  chủng,  Phật  quả  cứu  cánh 

viên mãn một đời thành tựu.Đây là một pháp môn đặc biệt.Chúng ta nhất định nhờ vào 

A Di Đà Phật, chúng ta chính mình như vậy mà tu, chính mình được A Di Đà Phật oai 

thần bổn nguyện gia trì,ngay trong đời này thành vô thượng đạo.Chúng ta có nghĩa vụ, 

có  sứ  mạng  giúp  đỡ  tất  cả  đại  chúng,  hy  vọng  họ  cũng  ở  ngay  trong  đời  này   “xuất 

 sanh  chúng  thiện  căn,  thành  tựu  Bồ  Đề  quả”. Đây  là  nghĩa  vụ  của  chúng  ta,  là  bổn 

phận của chúng ta,cho dù họ nghe hay không nghe, có chịu làm theo hay không là việc 

của họ, không phải là việc của chúng ta.Chúng ta cần phải chân thành, thành khẩn giới 

thiệu cho họ, đem phần lễ vật này tặng cho họ.Họ có tiếp nhận hay không, làm thế nào 

thọ dụng là việc của họ.Tâm của chúng ta đã dốc hết rồi.Đây mới gọi là chân thật học 

Phật,  chân  thật  đem  nghĩa  lý  trong  bộ  Kinh  này  thực  tiễn  vào  trong  cuộc  sống  của 

chúng ta.Không chỉ Di Đà là đại thí chủ, mà  "phổ tế các cùng khổ"  chúng ta cũng học 

được.Trước tiên cảm tạ A Di Đà Phật cứu tế cùng khổ của chúng ta.Hiện tại chúng ta 

thoát  ly  bần  cùng,  dần  dần  trở  nên  giàu  có  lên.Giàu  có  lên  thì  phải  giúp  người  bần 

cùng  khác,  không  nên  quên  đi  người  bần  cùng  khác.Nếu  chỉ  lo  chính  mình  hưởng 

phướcthì  sự  hưởng  phước  đó  sẽ  không  dài  lâu.Vĩnh  viễn  chăm  sóc  người  bần  cùng, 

giúp đỡ người bần cùng, cái phước báo này là vĩnh hằng, vĩnh viễn hưởng thụ không 

hết. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 181 

Văn Danh Cụ Sanh 

Kinh văn: 

"Ngã nhược thành chánh giác 

Lập danh vô lượng thọ 

Chúng sanh văn thử hiệu 

Câu lai ngã sát trung". 

Đoạn nhỏ này là một bài kệ gồm bốn câu.Bốn câu này là trung tâm của đại nguyện Di 

Đà, cũng là hết thảy mấu chốt của "Kinh Vô Lượng Thọ". Không chỉ là Di Đà phổ độ 

mười pháp giới tất cả chúng sanh, mà cũng là con đường duy nhất mà mười phương ba 

đời tất cả chư Phật Như Lai độ chúng sanh thành Phật đạo. Bốn mươi tám nguyện đều 

là khai diễn của bốn câu kệ này. 

Vào thời xưa, Đại sư Thiện Đạo đã nói:  "48 nguyện mỗi nguyện đều là quy về pháp 

 môn niệm Phật" . Danh hiệu của Di Đà đầy đủ vô lượng nghĩa: vô lượng thọ, vô lượng 

- 151 - 

quang, vô lượng thanh tịnh, vô lượng trang nghiêm, vô lượng trí tuệ, thậm chí đến vô 

lượng của vô lượng. Người xưa nói với chúng ta, vô lượng quang là biểu thị tự tánh vô 

lượng trí tuệ vốn đầy đủ, vô lượng thọ là biểu thị pháp thân thường trụ.Cho nên, danh 

hiệu  hàm  nhiếp  tất  cả  pháp.  Chúng  ta  thường  hay  nghe  nói:   "Danh  hiệu  công  đức 

 không  thể  nghĩ  bàn" .Câu  nói  này  rất  chân  thật.Thế  nhưng  đối  với  người  sơ  học  của 

chúng ta mà nói, sau khi chúng ta nghe rồi, luôn cảm thấy cách nói của câu này quá 

hàm  hồ,  quá  chung  chung,  khiến  cho  người  sơ  học  chúng  ta  không  tìm  ra  được  bờ 

mé.Do đây Thế Tôn mới cần phải 49 năm vì tất cả chúng sanh giảng Kinh nói pháp. 

Chư Phật Như Lai nói ra tất cả pháp đều không lìa khỏi Vô Lượng Thọ. Các vị phải 

ghi nhớ, "Vô Lượng Thọ", văn Phạn gọi là A Di Đà, là đức hiệu chân như tự tánh của 

chúng ta. Người xưa nói "Vô Lượng Thọ"biểu thị pháp thân thường trụ.Lời nói này rất 

thỏa đáng, rất viên mãn. 

Các Đại đức thời Tùy Đường, bao gồm Nhật Bản, Cao Ly thời đó, một số tăng nhân 

nước ngoài đến Trung Quốc du học, họ đều khẳng định: Thế Tôn nhất đại thời giáo 49 

năm  đã  tuyên  nói,  ngay  trong  tất  cả  Kinh  giáo,  "Hoa  Nghiêm"  là  tối  viên  mãn.  Cho 

nên,bất cứ một tông phái nào cũng đều tôn trọng "Hoa Nghiêm" là pháp luân căn bản, 

tất cả Kinh đều là quyến thuộc của "Hoa Nghiêm". Cũng giống như một cây to, "Hoa 

Nghiêm" là gốc rễ của một thân cây, Thế Tôn 49 năm đã nói ra tất cả Kinh giáo khác 

cũng  giống  như  cành  lá  của  cây  vậy,  đều  là  từ  căn  bản  mà  sanh  ra,  đều  là  để  xiển 

dương đạo lý căn bản. Mà "Vô Lượng Thọ" lại chính là căn bản của căn bản. Từ ngay 

chỗ này hiển thị rõ ra, danh hiệu công đức không thể nghĩ bàn. Nói được càng cụ thể 

hơn  một  chút,  48  nguyện  chính  là  chú  giải  của  bài  kệ  này,toàn  bộ  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ"  là  chú  giải  của  48  nguyện,  bộ  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh" 

chính là chú giải của "Kinh Vô Lượng Thọ", tất cả Kinh màThế Tôn nói trong 49 năm 

là  chú  giải  của  "Đại Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh". Chúng  ta  từ  ngay  chỗ 

này  quy  nạp  lại  một  chút,  tất  cả  Kinh  quy  nạp  lại  là  "Hoa  Nghiêm",  "Hoa  Nghiêm" 

quy nạp lại là "Vô Lượng Thọ", "Vô Lượng Thọ" quy nạp lại là 48 nguyện, 48 nguyện 

quy  nạp lại  chính  là bốn  câu  kệ này. Đây  mới  biết  bốn  câu  kệ  này  nói  rõ pháp  môn 

niệm Phật. Khoa đề này chúng ta là  "văn danh cụ sanh" , như vậy mới đem danh hiệu 

công đức vì chúng ta hiển thị rõ ra. 

Do đây có thể biết, niệm một câu sáu chữ hồng danh này cũng giống như đem tất cả 

Kinh mà Thích Ca Mâu Ni Phật trong 49 năm nói ra thảy đều niệm hết,  "một là tất cả, 

 tất cả là một" .  "Một"  là gì? Là một câu sáu chữ hồng danh "Nam Mô A Di Đà Phật" . 

 "Tất cả"  là gì?Ngày nay mọi người chúng ta có thể thấy ra được, “Đại Tạng Kinh” của 

Phật giáo là tất cả.Đạo lý và chân tướng sự thật này, người biết được không nhiều.Quả 

nhiên tường tận, quả nhiên biết được rồi thì làm gì có lý nào mà không hết lòng hết dạ 

niệm Phật?Bạn không niệm Phật thì niệm cái gì?Bạn đọc Kinh, niệm chú, bạn niệm gì 

đều chỉ là cành lá của một cây.Bạn niệm A Di Đà Phật chính là niệm ngay gốc của cây 

to.  Chúng  ta  mới  thật  làm  cho  rõ  ràng,  thật  làm  cho  tường  tận.  Cho  nên,  người  xưa 

thường  hay  khích  lệ  chúng  ta:   "Tử  tận  thâu  tâm,  lão  thật  niệm  Phật".  Thâu  tâm  là 

gì?Đầu  cơ  thủ  xảo,  không  thành  thật.Người  chân  thật  thành  thật,  một  câu  danh  hiệu 

niệm đến cùng thì liền thành công rồi. 

Mấy ngày nay, có rất nhiều đồng tu từ khắp nơi đến đây, các vị có người từ Cam Túc 

đến, có người từ Đơn Đông đến, có người từ Thẩm Dương, còn có người từ Đại Liên, 

- 152 - 

các đồng tu từ các quốc gia khu vực khác đến rất nhiều. Các vị từ Đông Bắc đến đại 

khái  đều  biết  Trường  Xuân  Bách  Quốc  Hưng  Long  Tự  có  một  vị  pháp  sư  Thường 

Huệ, rất nhiều người đều biết bà.Bà không hề đi học, không biết chữ.Bà năm nay đã 

hơn  60  tuổi,  là  một  vị  lão  Tỳ  Kheo.Một  câu   "Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật"   bà  đã  niệm 

thành công. Rốt cuộc bà niệm đến được công phu như thế nào?Tôi không dám nói,tôi 

chưa gặp mặt bà,nhưng ngay trong truyền thuyết, tôi suy tưởng mức độ thấp nhất là bà 

đã  chân  thật  niệm  đến  công  phu  thượng  thừa,  công  phu  thành  khối.Công  phu  thành 

khối cũng có ba bậc chín phẩm.Có được công phu như vậy thì sanh tử liền tự tại.Thế 

gian  này  có  duyên  thì  có  thể  ở  thêm  mấy  năm,  nếu  không  có  duyên,  muốn  lúc  nào 

vãng  sanh  thì  đến  lúc  đó  vãng  sanh.Đây  là  các  vị  xem  thấy  một  người  ngay  hiện 

tại.Còn có một số người chân thật có cái công phu này, hoặc giả còn cao minh hơn so 

với công phu này, nhưng họ không hiển lộ nên không có người biết. 

Phật pháp quyết không biểu dương chính mình.Người chân thật có đạo hạnh, không có 

người nào mà không khiêm tốn, hạ thấp, cung kính, đó là người chân thật có đức. 

Cuối thời nhà Thanh, đầu Dân Quốc đến ngày nay, chúng ta xem thấy trong vãng sanh 

truyện,  trong  ghi  chép  của  người  xưa,  những  người  tu  hành  đích  thực  có  thành  tựu, 

vãng sanh tướng lạ hi hữu, biết trước giờ ra đi, đứng mà đi, ngồi mà đi, trong đó có 

không ít người đều là không biết chữ. Có lẽ có một số đồng tu nghe được, cảm thấy kỳ 

lạ.Kỳ thật, chúng ta tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, không phải không có đạo lý. 

Người xưa thường nói: "Người thành thật có thành tựu".  Những người nào thành thật? 

Người thượng căn lợi trí thành thật, nên gọi là một nghe ngàn ngộ, người này là thành 

thật. Người thứ hai là người hạ ngu thành thật,họ không có văn hóa, không có đi học, 

thế nhưng dạy họ làm thế nào thì họ lão thật trung thực, theo phép tắc quy củ mà làm; 

họ  không  có vọng  tưởng, không  có  phân biệt, cũng  không  có  chấp  trước.  Hai  người 

này  rất  dễ  dàng  thành  tựu. Một  khoảng  lớn  ở  giữa  là  người  rất  không  thành  thật, có 

nhiều vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, nhiều ý kiến, cho nên phiền phức, mệt nhọc 

chư Phật Bồ Tát, tổ sư đại đức hết lòng hết dạ khuyên bảo, nhưng vẫn rất không dễ gì 

quay đầu. Đến hôm nào họ chân thật đem ý kiến buông bỏ rồi, xả bỏ vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trướcthì đến lúc đó nhân duyên thành Phật của họ đã chín muồi. 

Các đồng tu đến từ Đài Loanrất quan tâm đến sự thay đổi của hai bờ, có thể nói thân 

tâm đều không an ổn. Bạn tỉ mỉ mà nghĩ xem, người ở các quốc gia khu vực khác lại 

chẳng phải là như vậy sao?Ngày nay là nguy cơ của hai bờ, nói lời thành thật, toàn thế 

giới đều có nguy cơ, không chỉ là hai bờ.Nguy cơ từ đâu mà có? Phật nói với chúng ta, 

tổ tiên cổ xưa cũng nói với chúng ta là từ cái tâm bất thiện, ý niệm bất thiện, hành vi 

bất thiện của tất cả chúng sanh mà tạo thành. 

Học Phật, trước tiên phải thông đạt đạo lý của nhân quả.Thế xuất thế gian pháp đều 

không  ngoài  định  luật  của  nhân  quả.Đây  là  chân  lý,  Phật  pháp  cũng  không  thể  siêu 

vượt.  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh"  nói  là  Ngũ  Châu  Tam  Muội, 

“Kinh  Diệu  Pháp  Liên  Hoa”  nói  Nhất  Thừa  Nhân  Quả,  cho  nên  Phật  pháp  chính  là 

nhân duyên sanh. Nếu bạn hiểu rõ được đạo lý này, bạn mới chân thật hiểu được. 

Thế  Tôn  trên  "Kinh Kim  Cang"  dạy  bảo  chúng  ta:   “Pháp  còn nên  xả, huống  hồ  phi 

 pháp” .  Pháp  là  gì?Pháp  là  Phật  pháp.  "Xả"   chính  là  không  nên  phân  biệt, không  nên 

- 153 - 

chấp trước.Vì sao vậy? Do nhân duyên sanh, không phải là thật. Nếu như chúng ta đối 

với tất cả pháp thế xuất thế gian đều không phân biệt, đều không chấp trước thì chúng 

ta  liền  thành  công,  liền  vào  cảnh  giới  của  chư  Phật  Như  Lai,  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh bạn liền thấy được, cho nên nói  "chư pháp thực tướng" . Trong Tông môn 

đã nói:  "Minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật".  Khác biệt giữa Phật và phàm phu 

chính là phàm phu đọa lạc trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; còn chư Phật Như 

Lai,  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  thì  chắc  chắn  không  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước. 

Ngoài cái này ra không có gì khác. Nếu chúng ta ở ngay trong một đời muốn có thành 

tựu  thì nhất  định  phải  đi đường  cũ, con đường  mà  chư Phật  Như Lai  đã  đi  qua, con 

đường này là con đường phá mê khai ngộ, là con đường siêu phàm nhập Thánh, chắc 

chắn  không  có  sai  biệt.  Một  phương  hướng,  một  mục  tiêu.Bạn  đi  bằng  cách 

nào?Phương  pháp  thì  quá  nhiều,  nên  gọi  là  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng 

pháp môn.Pháp chính là phương pháp, môn là lối đi.Phương pháp lối đi rất nhiều rất 

nhiều. Phật Bồ Tát  "các thính kỳ tiện" , bạn ưa thích dùng phương pháp nào đều được, 

chỉ cần phương hướng chính xác, con đường không có đi sai, sớm hay trễ nhất định 

cũng sẽ đạt đến mục đích, cho nên mới nói  "pháp môn bình đẳng không có cao thấp" . 

Đây là lời chân thật. 

Lại nói pháp môn cũng không có khó dễ, khó dễ là ở người, không phải ở pháp. Pháp 

là bình đẳng, người thì không bình đẳng, nên có câu:  "Nhân tâm bất bình, các như kỳ 

 diện".  Chúng  ta  mỗi  một  người  tướng  mạo  đều  không  như  nhau.Vì  sao  lại  không 

giống nhau?Ý niệm của chúng ta không giống nhau.Vì sao chúng ta lớn lên tướng mạo 

thế này?Vì sao trưởng thành loại thân hình này?Xem thấy thế gian này, vô số chúng 

sanh  mỗi  mỗi  đều  không  giống  nhau.  Phật  nói  với  chúng  ta, nguyên  nhân  này  là  do 

 "tâm tưởng sai khác",  trong lòng chúng ta nghĩ không giống nhau, cách nghĩ đối với 

người với vật với việc đều rất khác nhau. Nếu như chúng ta đem những vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  này  buông  xả,  người  buông  xả  cùng  người  buông  xả  khác  thì 

tướng mạo liền tương đồng,cho nên nói:  "Phật Phật đạo đồng" . Trong mười pháp giới, 

càng hướng lên trên mà đi thì tướng mạo càng giống nhau, đến khi thành Phật thì hoàn 

toàn  tương  đồng.Tướng  mạo  của  Bồ  Tát  thì  gần  giống  nhau,  cái  khác  biệt  nhỏ  đó 

chúng ta không cách gì phân biệt được, cho nên chúng ta xem thấy tướng mạo của Bồ 

Tát đều tương đồng.Vì sao vậy?Tâm tưởng giống nhau.Họ nghĩ gì vậy?Họ không nghĩ 

bất cứ thứ gì.Không nghĩ bất cứ thứ gì thì giống nhau, thì hoàn toàn tương đồng; nếu 

như  còn  có  nghĩ  thì  chắc  chắn  không  tương  đồng.Cho  nên,  tướng  mạo  của  Phật  là 

hoàn toàn tương đồng. 

Cũng có lẽ các vị muốn hỏi: “Tướng mạo của Phật là tương đồng? Tôi xem thấy rất 

 nhiều  tượng  Phật  đều  không  giống  nhau".  Tượng  Phật  là  do  người  tạo  ra,  tâm  người 

không  đồng  nên  tạo  ra  tượng  Phật  cũng  không  đồng,  chính  là  đạo  lý  này.  Nếu  chân 

thật là Phật, tượng Phật sẽ giống nhau.Chúng ta suy xét đạo lý này, lý nếu như tường 

tận thông đạt, trên sự tướng liền sẽ không có nghi hoặc.Đoạn nghi sanh tín. 

Chúng ta xem thấy trên "Kinh Vô Lượng Thọ", 48 nguyện rõ ràng nói với chúng ta, 

phàm  hễ  là  người  sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  tướng  mạo  đều  như 

nhau, thể chất cũng giống nhau, người người đều là tử ma chân kim sắc thân. Vì sao 

sanh  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  thì  giống  nhau?  Sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, bao gồm tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước đều buông xả rồi, 

- 154 - 

trong tâm mọi người đều nghĩ A Di Đà Phật, trong miệng đều niệm A Di Đà Phật, tự 

nhiên tướng mạo liền giống nhau.Chỉ có một ý niệm là A Di Đà Phật, đây là thành tựu 

của chính chúng ta. Sau khi chính mình thành tựu thì chắc chắn sẽ không còn tự tư tự 

lợi,  chắc  chắn  sẽ  không  nói  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  để  đi  hưởng 

phước,không có đạo lý này. Bạn tất nhiên giống như A Di Đà Phật, chư Phật Như Lai 

đến  mười  pháp  giới  phổ  độ  chúng  sanh,  không  cần  người  khác  khuyên  bạn,  cũng 

không cần người khác phái bạn đi, bạn tự nhiên liền sẽ đi. Giống như chư đại Bồ Tát 

vậy, chúng sanh có cảm, bạn tự nhiên liền ứng, đáng dùng thân gì để độ thì bạn liền 

hiện ra thân đó để độ. 

Mọi người đọc "Quán Thế Âm Bồ Tát Phổ Môn Phẩm" đều biết được Quán Thế Âm 

Bồ  Tát  có  32  ứng thân.Người  vãng  sanh đến  Thế  giới  Cực Lạc,  cho dù  là  cõi  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  hạ  hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  viên  mãn  đầy  đủ  32  ứng  thân.  Đây  là 

không thể nghĩ bàn của Tịnh Độ. Vì sao vậy? Trên Kinh nói được rất rõ ràng, bốn cõi 

của Thế giới Tây Phương, cõi Phàm Thánh Đồng Cư là phiền não tập khí chưa đoạn, 

nếu như tu học các pháp môn khác thì vẫn cứ ở trong sáu cõi luân hồi, ngay sáu cõi 

cũng  không  ra  khỏi, hay  nói  cách  khác, không  thể  nói  đến  thành  tựu, quả  báo  nhiều 

nhất  là  phước  báo  trời  người  mà  thôi,  vẫn  chưa  thể  thành  tựu.  Cho  dù  sanh  đến  cõi 

Phương Tiện Hữu Dư, cũng chỉ là buông xả chấp trước, còn vọng tưởng, phân biệt thì 

vẫn chưa buông xả. Nếu dùng Phật Kinh để nói, kiến tư phiền não đoạn rồi, trần sa vô 

minh chưa đoạn, tuy có thể siêu việt sáu cõi, nhưng vẫn không thể ra khỏi mười pháp 

giới.Người vãng sanh của cõi Thật Báo Trang Nghiêm thì không có lời gì để nói, đó là 

chân  thật  có  thành  tựu,  siêu  vượt  mười  pháp  giới.Đây  là  sự  thù  thắng  của  Tịnh 

Tông.Do đây có thể thấy, nếu như chúng ta xả bỏ pháp môn này, tu học bất cứ pháp 

môn  nào  cũng  cần  phải  đoạn  kiến  tư  phiền  não,  trần  sa  phiền  não  thì  mới  có  thể  ra 

được,thế nhưng thực tế mà nói, chắc chắn không phải chính mình có năng lực đoạn hai 

loại phiền não này. 

Cho nên, tôi gặp được một số Đại đức, bao gồm trong chú sớ những Tổ sư đời Minh 

Thanh, chúng ta thường đọc được, nếu như không trì danh, không theo pháp môn vãng 

sanh  này,  thực  tế  mà  nói,  phàm  phu  phước  mỏng  như  chúng  ta  thì  không  thể  cứu. 

Chúng ta đọc qua những văn tự này, nghe người khác nói như vậy, quay lại bình lặng 

mà suy xét, họ nói một chút cũng không sai. 

Tịnh  Tông  tuy  gọi  là   "đạo  dễ  hành",  nhưng   "dễ”   cũng  không  phải  là  dễ  dàng  ngay 

trong tưởng tượng, mà chỉ là dễ dàng hơn so với các pháp môn khác.Bạn không được 

hiểu sai.Các pháp môn khácphải đoạn phiền não, còn Tịnh Tông dạy bạn phục phiền 

não,  phục  so  với  đoạn  thì  dễ  dàng  hơn.Nếu  như  phiền  não  của  chúng  ta  không  thể 

phục được thì ngay đời này chúng ta không thể đi được. Nhất định phải nên biết, nhất 

định  phải  nhớ  rõ  ràng.Lời  nói  này  là  Phật  nói,  không  phải  người  thông  thường 

nói.Phiền  não  là  phải  phục  được,  tuy  gốc  của  phiền  não  chưa  đoạn,  thế  nhưng  nó 

không khởi tác dụng. Người xưa có một thí dụ rất hay, giống như "đá cuội đè cỏ",  tuy 

là  chưa trừ  được  gốc  nhưng  đè  ép  nó  xuống, nên  nó  không  khởi  được  tác  dụng.Thế 

nhưng  nếu  đá cuội  được  lấy đi,  cỏ  lại  đâm  chồi  lên.Việc  này  so  với  đoạn  phiền  não 

thực tế là quá dễ dàng. Hay nói cách khác, nếu như chúng ta hy vọng ở ngay trong một 

đời  này  thành  tựu,  ngay  trong  một  đời  này  quyết  định  vãng  sanh  thì  trước  tiên  phải 

đem luân hồi buông xả. 

- 155 - 

Làm sao buông xả luân hồi?Buông xả tâm luân hồi.Tâm luân hồi là gì?Kiến tư phiền 

não, kiến giải sai lầm, tư tưởng sai lầm tạo thành sáu cõi luân hồi, cho nên gọi là  "kiến 

 tư phiền não".“Kiến phiền não”  là trên kiến giải có sai lầm,  “tư phiền não”  là trên tư 

tưởng có sai lầm.Nếu chúng ta hàng phục được kiến tư phiền não, không để nó khởi 

tác  dụng,  không  để  nó  khởi  hiện  hành,  thìchúng  ta  niệm  mỗi  câu  Phật  hiệu  này  liền 

tương ưng với A Di Đà Phật. Cũng giống như sóng vô tuyến điện hiện tại vậy, sóng 

điện này của chúng ta phát ra, ở bên kia Ngài liền tiếp nhận được. Đôi bên chân thật 

làm đến cảm ứng tương thông, vậy thì thông rồi. 

Hiện tại chúng ta ngày ngày niệm Phật, niệm qua mấy năm, niệm qua mấy chục năm, 

nhưng tin tức này vẫn không thông,do nguyên nhân gì? Phiền não của chúng ta chưa 

phục được, cho nên không thông. Điều quan trọng nhất trong phiền não, căn bản của 

căn bản, trong lúc giảng giải tôi thường hay nói qua với các vị, làtự tư tự lợi. Cách nói 

này của tôi, mọi người dễ hiểu, thuật ngữ trên Phật Kinh gọi là  "thân kiến".  Thân kiến 

chính là tự tư tự lợi.Tất cả đều muốn vì ta, vậy thì xong rồi. Ngày nay chúng ta đoạn 

phiền não cũng  tốt, phục phiền não  cũng  tốt, đều phải  hiểu được  bắt tay  từ  căn bản. 

Tông môn nói tu từ căn bản, giáo hạ cũng không ngoại lệ. 

Người niệm Phật chúng ta phục phiền não cũng phải hiểu được một đạo lý là không 

luận tu học pháp môn gì, phải tu từ căn bản.Trước tiên phải phục  "ngã kiến",  hay nói 

cách khác, trước tiên phải bạt trừ tự tư tự lợi.Cái thứ này hại chết người. Người học 

Phật, tu học pháp môn niệm Phật, một ngày từ sớm đến tối cầm lấy chuỗi hạt,niệm:  "A 

 Di  Đà  Phật…A  Di  Đà  Phật..." ,  cầu  nguyện  vãng  sanh,  sau  cùng  vãng  sanh  đến  nơi 

nào? Vãng sanh đến A Tỳ Địa Ngục. Việc quái lạ! Khi tôi còn làm học sinh cầu học 

với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, tôi đã đọc "Đại Thế Chí Bồ  Tát Niệm Phật  Viên Thông 

Chương Sớ Sao" do Pháp sư Từ Vân Quán Đảnh làm vào thời Càn Long tiền Thanh. Ở 

phía sau của "Sớ Sao", Ngài nêu ra niệm Phật có một trăm loại quả báo khác nhau, quả 

báo thứ nhất là đọa A Tỳ Địa Ngục, quả báo sau cùng là thượng phẩm thượng sanh. 

Tôi cảm thấy vô cùng kinh ngạc, một ngày từ sớm đến tối niệm A Di Đà Phật, vì sao 

niệm đi đến A Tỳ Địa Ngục? Tôi đặc biệt thỉnh giáo với lão sư Lý, tôi có nghi vấn đối 

với việc này: “Niệm Phật có không tốt cũng không đến nỗi đọa A Tỳ Địa Ngục” . Lão 

sư Lý nghe tôi nêu ra vấn đề này, thầy nói:  "Nghi vấn này là vấn đề lớn, tôi không nói 

 với một mình ông.Khi giảng Kinh sẽ nêu ra giảng giải cùng mọi người".  

Vì sao niệm Phật lại đi đến A Tỳ Địa Ngục? Ý niệm tự tư tự lợi quá nặng,tuy là 

niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, nhưng mỗi niệm không buông xả tự tư tự lợi, ngay 

trong cuộc sống thường ngày vẫn là tranh danh đoạt lợi với người. Thì ra là như 

vậy!  Tuy  là  miệng  niệm  Di  Đà,  nhưng  danh  vọng  lợi  dưỡng,  tham-sân-si-mạn, 

phải quấy nhân ngã trong lòng không có thứ nào buông xả, vậy đương nhiên là 

đọa A Tỳ Địa Ngục rồi, không có lời gì để nói. 

Chúng ta từ ngay chỗ này có được sự khải thị rất lớn, sau đó mới biết được niệm Phật 

không phải chỉ có miệng niệm, chỉ có  miệng niệm thì không hữu dụng. Chẳng trách 

người xưa thường nói:  "Miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng cũng chỉ 

 uổng công".  Niệm Phật phải niệm thế nào?Nghĩ tưởng xem ý nghĩa của  "niệm"  là gì? 

Văn tự Trung Quốc chúng ta là phù hiệu của trí tuệ, chữ  "niệm"  bên trên là chữ “kim”, 

phía  dưới  là  chữ  “tâm”. Thì  ra  ý  nghĩa  của  chữ  "niệm"   là  tâm  của  hiện  tại, trên  tâm 

- 156 - 

hiện tại  có  Phật thì gọi  là niệm  Phật.  Không nhất định là  miệng niệm,  mà  trong tâm 

phải thật có Phật. Nếu trong tâm không có Phật, chỉ trên miệng có Phật thì không hữu 

dụng, nhất định trong tâm phải có Phật. Trong tâm có A Di Đà Phật rồi, ý nghĩa của A 

Di Đà Phật là gì? Nếu như chỉ niệm một câu Phật hiệu này mà không hiểu ý nghĩa thì 

không thể tương ưng. 

Cũng có lẽ các vị hỏi, có rất nhiều người không có văn hóa, người không có nhận qua 

giáo dục, cũng không có nghe Kinh, Phật lý, thế gian lý họ đều không hiểu thứ gì, thế 

nhưng niệm Phật không được bao lâu thì họ chân thật vãng sanh, Phật tiếp dẫn họ đi 

rồi,việc này là thế nào vậy? Tỉ mỉ đi quán sát họ, thì ra ý nghĩa hàm chứa trong câu  "A 

 Di  Đà  Phật" , họ  thảy đều  làm  được  rồi,  cho  nên họ  có  thể  vãng  sanh. Họ  không  có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, không có tự tư tự lợi, không có phải quấy nhân ngã, 

không có tham-sân-si-mạn, đối nhân xử thế tiếp vật là một mảng từ bi.Việc này tuy là 

họ chưa học qua, thế nhưng họ khởi tâm động niệm liền tương ưng với Phật. 

Nếu bạn không tin tưởng, Singapore có một vị cư sĩ Hứa Triết, bà không hề nghe qua 

Phật pháp, cũng không có đi học, đến bốn năm  mươi tuổi bà mới ra sức dụng công, 

đến khắp nơi thỉnh giáo với người, như vậy mới có thể đọc sách, chưa hề tiếp xúc qua 

Phật giáo. Cả đời bà, khởi tâm động niệm, đời sống, hành vi nhà Phật đã nói, bà thảy 

đều  làm  được.  Hơn  một  năm  gần  đây,  bà  mới  xem  đến  sách  Phật.  Bà  xem  được  rất 

hoan hỉ, bà vẫn ngày ngày đang đọc.Tôi đến thăm hỏi bà.Bà hỏi tôi:  "Con có thể làm 

 đệ tử Phật hay không?" .Tôi nói:  "Bà là đệ tử Phật tiêu chuẩn".  Năm giới mười thiện, 

nếu  cho  điểm  số  thì  bà  đáng  được  điểm  mười,  không  có  chút  kém  khuyết  nào.  Cho 

nên, bà phát tâm xin đến quy y, tôi không chỉ đem chứng nhận quy y đưa cho bà, ngay 

chứng  nhận  ngũ  giới  cũng  đưa  cho  bà,  vì  bà  làm  viên  mãn  rồi.  Tuy  trong  miệng  bà 

không có niệm A Di Đà Phật, thế nhưng trong tâm của bà toàn là A Di Đà Phật. Bà 

một đời ăn trường chay, cả đời không hề tức giận, cả đời không hề oán giận một người 

nào. Bạn xem, bà không phải Bồ Tát thì là ai? Cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà:  "Bà ở 

 trong xã hội làm việc cũng gặp phải rất nhiều người ác,việc ác, vậy bà đối đãi họ thế 

 nào?".  Bà nói, đồng sự thì bà nhất định chính mình nỗ lực phản tỉnh:  “Ta chính mình 

 chưa làm được viên mãn, làm người khác không hoan hỉ” .Từ trước đến giờ,bà không 

trách  người  khác.Bà  có  thể  hồi  quang  phản  chiếu,  phản  tỉnh,  thay  đổi  tự  làm  mới. 

Những  người  ác  việc  ác  bên  ngoài,  không  phải  cộng  sự  với  chính  mình  thì  bà  hoàn 

toàn không để vào trong tâm:  "Tôi xem thấy trong xã hội những người ác việc ác này, 

 cũng  giống  như  tôi  mỗi  ngày  đi  ra  đường,  ở  trên  đường  gặp  được  rất  nhiều  người 

 không quen đi qua đi lại vậy, không để ở trong lòng".  Chỗ này chính gọi là:  "thấy mà 

 không thấy, nghe mà không nghe".  Có xem thấy hay không?Xem thấy, nhưng không 

để ở trong tâm, thấy  mà không thấy.Cho nên, tâm hạnh của bà thuần thiện, nhà Nho 

nói là  "chỉ ư chí thiện". Đó là một Bồ Tát thị hiện, không phải người thông thường.Bà 

dạy bảo chúng ta, làm ra cho chúng ta xem.Đoạn ác tu thiện là có thể làm đến được, 

không phải là không làm được, mà chỉ sợ bạn không chịu làm.Nếu bạn chịu phát tâm 

làm thì có lý nào mà làm không được?Bà có thể làm đến được, vì sao chúng ta lại làm 

không được? 

Khuyết điểm lớn nhất của chúng tangày nay là ngày ngày xem thấy lỗi lầm của người 

khác, ngày ngày thấy khuyết điểm của người, người khác không có cũng đem họ nghĩ 

ra  thành  có.Oan  uổng  cho  người!Đây  là  chính  mình  đang  tạo nghiệp.Người  như vậy 

- 157 - 

niệm Phật làm sao có thể vãng sanh?Đương nhiên là không thể vãng sanh. Cho nên lão 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói:  "Đáng đọa lạc như thế nào vẫn phải đọa lạc như thế đó, đáng 

 luân hồi như thế nào thì vẫn phải luân hồi như thế đó".  Cho nên, niệm Phật có đọa địa 

ngục,  có  đọa  ngạ  quỷ,  có  đọa  súc  sanh.Chúng  ta  phải  hiểu  được  những  đạo  lý  này, 

hiểu rõ chân tướng sự thật, phải nên tu học thế nào.Nghiệp chướng của chính chúng ta, 

nghiệp chướng lớn nhất như vừa rồi mới nói là tự tư tự lợi.Trong tự tư tự lợi, nghiêm 

trọng  nhất  là  tâm  tham.Từ  trong  tâm  tham,  nếu  tham  được  rồi  thì  liền  bỏn  xẻn,  còn 

tham  không  được  thì  liền  sanh  sân  hận, đố  kỵ.Do  bởi  đố  kỵ, sân  hận  nên  tạo  tác  vô 

lượng vô biên tội nghiệp. 

Tập 182 

Đã tạo tác tội nghiệp thì không thể không có quả báo. Thế xuất thế gian chân tướng 

nói rõ ra rồi, chẳng qua là nhân duyên quả báo mà thôi, cho nên nhà Phật thường nói: 

 "Vạn pháp giai  không, nhân  quả  bất  không".  Nhân quả  vì  sao  bất không?  Nhân  quả 

chuyển biến bất không. Chuyển biến này là sát na đang chuyển biến, mỗi niệm không 

trụ. Nhân quả tiếp nối bất không, nhân quả tuần hoàn bất không. Đối với những sự thật 

này,  Phật  hiểu  rõ  được  rất  thấu  triệt,  rất  rõ  ràng.  Ngài  khuyên  chúng  ta  tu  thiện, 

khuyên chúng ta đoạn ác, vậy thì chúng ta niệm Phật phát nguyện cầu sanh Tịnh Độ, 

khi vừa mở đầu Kinh này, Phật liền dạy bảo chúng ta phương pháp tu hành căn bản, 

chúng ta có làm được hay không? 

 "Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người".  Chúng ta niệm Phật cầu sanh Tịnh Độ, 

mà ngày ngày còn nói lỗi của người khác, tương lai bạn sẽ vãng sanh đến nơi nào vậy? 

Vãng sanh đến địa ngục cắt lưỡi, chắc chắn không phải Thế giới Cực Lạc. Ngày ngày 

khiêu khích phải quấy, quả báo là ở địa ngục núi đao, địa ngục vạc dầu, làm gì có thể 

vãng sanh? 

 "Khéo  giữ  khẩu  nghiệp,  không  nói  lỗi  người.  Khéo  giữ  thân  nghiệp,  không  mất  oai 

 nghi. Khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm".  Ba câu này là phương pháp tu hành căn 

bản, chính là “Thập Thiện Nghiệp Đạo". 

“Thập  Thiện  Nghiệp Đạo"  là gì?  Là "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước"  thực tiễn phước  thứ 

nhất.  Phật  ở  trong  "Kinh  Quán  Vô  Lượng  Thọ  Phật"  dạy  bảo  phu  nhân  Vi  Đề  Hy 

phương  pháp  cầu  sanh  Tịnh  Độ,  vừa  mở  đầu  thì  giảng  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước": 

 “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp".  Bốn 

câu nói này là căn bản giáo hóa chúng sanh của mười phương ba đời tất cả chư Phật. 

Phật pháp là gì? Phật pháp là hiếu thân tôn sư, bắt đầu từ ngay chỗ này, cũng đến ngay 

chỗ  này  mà  viên  mãn.  Hiếu  thân  tôn  sư  làm  đến  viên  mãn  thì  liền  thành  Phật.  Hiếu 

thân tôn sư quyết không phải chỉ treo ở trên cửa miệng, mà phải thực tiễn. Thực tiễn ở 

chỗ nào? Thực tiễn ở  "từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp".  Cho nên, nhà Phật thường 

nói:  "Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn".  

 "Từ tâm bất sát"  là gốc. Không chỉ không sát hại tất cả chúng sanh, mà làm cho tất cả 

chúng sanh sanh phiền não thì lỗi lầm của bạn liền sanh khởi. Người chân thật đầy đủ 

tâm từ bi thì chắc chắn sẽ không khiến cho tất cả chúng sanh vì ta mà sanh phiền não. 

Sự lý nhân tình thế gian thay đổi khó lường. Chúng ta cùng ở với người, thường hay 

- 158 - 

làm cho người phiền não là việc không thể tránh khỏi. Do nguyên nhân gì? Là do tập 

khí từ vô lượng kiếp. 

Chúng  ta  qua  lại  với  người  đều  là  có  nhân  duyên,  không  có  duyên  thì  chắc  chắn  sẽ 

không tương phùng, sẽ không quen biết. Chỉ cần tương phùng quen biết thì đều là có 

duyên phận. Duyên phận này rất phức tạp, rối rắm. Ở trên Kinh, Phật đem nó quy nạp 

lại làm  bốn  loại lớn là:  báo  ân, báo  oán, đòi nợ, trả nợ. Chúng  ta  tiếp xúc  với tất cả 

chúng sanh luôn không ngoài bốn loại lớn này. Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta cùng 

vô lượng vô biên chúng sanh đã kết những cái duyên thiện ác này, sau khi gặp được 

làm sao có thể dễ qua? Khi không giác ngộ thì làm thế nào? Oan oan tương báo không 

thể kết thúc, phiền phức chính ngay chỗ này. Người giác ngộ thì dễ xử lý, như cư sĩ 

Hứa  Triết,  đây  là  đại  biểu  cho  một  người  giác  ngộ.  Người  giác  ngộ  gặp  phải  tất  cả 

không như ý thì không nên trách họ, mà quay đầu lại phản tỉnh, đích thực ta làm chưa 

đủ tốt, ta làm ra khiến cho họ không vừa ý? Chính mình tự cải tiến, quyết không trách 

cứ người khác. 

Nhà Phật có một câu nói:  "Quay đầu là bờ" . Quay đầu là gì? Không nên thấy lỗi người 

khác  mà  phải  thấy  lỗi  của  chính  mình,  không  nên  trách  người  khác  mà  phải  trách 

chính  mình. Có  như vậy  thì  chính  mình mới  được  cứu, chính mình  mới  có thể được 

độ.  Nếu  như  lúc  nào  cũng  cho  rằng  chính  mình  không  có  sai  lầm,  sai  đều  là  ở  nơi 

người  khác,  thì  bạn  ngay  đời  này  không  có  hy  vọng  vãng  sanh,  bạn  ngay  đời  này 

khẳng định vẫn là đọa lạc sáu cõi ba đường; niệm Phật có niệm được tốt hơn, chỉ là kết 

cái duyên với A Di Đà Phật, trong A Lại Da Thức trồng xuống hạt giống Phật. Chủng 

tử này tuy là chủng tử kim cang vĩnh viễn bất hoại, thế nhưng lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở 

trong mi chú của "Kinh Vô Lượng Thọ" viết được rất hay:  "Khó tránh được nhiều kiếp 

 luân hồi". Đây là thật, không phải là giả. Chúng ta nhất định phải có tâm cảnh giác cao 

độ. 

Pháp  môn  này  không  dễ  dàng  gặp  được.  Trên  Kinh  thường  nói:   "Thân  người  khó 

 được, Phật pháp khó nghe",  trên kệ khai Kinh chúng ta ngày  ngày đọc:  "Trăm ngàn 

 muôn kiếp khó được gặp" , đây đều là lời chân thật. Chúng ta lỡ qua cơ hội lần này, có 

thể là trăm ngàn vạn kiếp sau, chúng ta mới có thể gặp lại. Trăm ngàn vạn kiếp luân 

hồi trong sáu cõi ba đường, cái khổ đó có thể chịu đủ rồi. Chúng ta nghĩ đến chỗ này, 

tâm cảnh giác tự nhiên liền hiện tiền, tự nhiên liền có thể đề khởi, triệt để cải lỗi, chân 

thật hồi đầu. Ngày trước có lỗi với Tam Bảo, báng Phật, báng pháp, báng tăng, làm cái 

việc diệt Phật pháp, phá hòa hợp tăng, đây đều là tội nghiệp của A Tỳ Địa Ngục, chỉ 

cần hiện tại chúng ta vẫn còn một hơi thở, hơi thở này vẫn chưa dứt, liền có thể sám 

hối, liền có thể hồi đầu. 

Chúng ta phải thật sám hối, không nên để ý đến sĩ diện. Sĩ diện thì có ích gì, vẫn là 

phải đọa ba đường. Ngày trước ta báng Tam Bảo, ta làm thế nào sám hối? Quay đầu 

lại, ta phải tán thán Tam Bảo. Ngày trước ta phá hòa hợp tăng, hiện tại ta phải ủng hộ 

hòa hợp tăng. Đây gọi là chân sám hối. Không phải ở trước Phật cầu đảo kỳ nguyện: 

 “Con sám hối, con sai rồi” , mà ở bên ngoài thì không nói với người một câu nào, vậy 

thì không hữu dụng. Cho nên sám hối, nhà Phật gọi là  "phát lồ sám hối" , thẳng thắn 

tuyên bố với mọi người chính mình sai rồi, từ nay về sau ta thay đổi tự làm mới. Vậy 

mới được tính đến. Nếu trước mặt đại chúng chỉ lo thể diện, vì thể diện mà không dám 

- 159 - 

nói, còn ở trước tượng Phật Bồ Tát thì thầm thỏ thẻ, thì thầm nửa ngày cũng không ích 

gì. Tu pháp sám hối mà không biết được cách tu như thế nào! Cần phải đem lỗi lầm 

của chính mình nói ra. 

Mấy tháng trước, chúng ta xem thấy trên báo chí, Giáo hoàng La Mã (giáo tôn) sám 

hối với người trên toàn thế giới, nói tín đồ Thiên Chúa trên toàn thế giới là trong một 

ngàn  năm  trước,  họ  đã  làm  ra  rất  nhiều  việc  sai  lầm,  đặc  biệt  là  kỳ  thị  các  tôn  giáo 

khác. Giáo  Hoàng đã  nói  ra, hy  vọng ngay  trong  một  ngàn năm  này  thay  đổi  tự làm 

mới, phải học tập với các tôn giáo khác. Việc này rất khó làm được. Người xưa chúng 

ta thường nói:  "Con người không phải Thánh Hiền, ai mà không có lỗi? Lỗi mà có thể 

 sửa thì không gì tốt hơn" . 

Trong  "Quán  Kinh",  chúng  ta  xem  thấy  vua  A  Xà  Thế  tạo  tội  năm  nghịch  mười  ác, 

vào lúc lâm chung ông chân thật sám hối, chân thật cải đổi, ông niệm Phật vãng sanh 

thượng phẩm trung sanh. Chúng ta đọc đến đoạn Kinh văn này đều rất là kinh ngạc. 

Đây chính là người mà ngạn ngữ chúng ta thường nói:  "Lãng tử quay đầu vàng không 

 đổi" . Ông là một đứa con hư, thế nhưng ông ngày nay chân thật biết cải đổi, chân thật 

quay đầu rồi. Đó thật là một người tốt. 

Vào thời xưa ở Ấn Độ, Bồ Tát Thiên Thân học Tiểu Thừa, hủy báng Đại Thừa, về sau 

tiếp nhận lời dạy của anh trai thì giác ngộ rồi. Ngài sám hối với Phật, cầm dao chuẩn 

bị cắt lưỡi của mình. Anh trai của Ngài can ngăn và nói:  "Em cắt lưỡi làm gì? Em sai 

 rồi! Ngày trước em dùng lưỡi này mà hủy báng Đại Thừa, vì sao ngày nay em không 

 dùng cái lưỡi này để tán thán Đại Thừa?”.  Ngài bỗng chốc liền tường tận, vì vậy Ngài 

đã tạo ra 500 bộ luận tán thán Đại Thừa. Đây gọi là chân thật sám hối, biểu hiện bằng 

hành động. 

Chúng  ta  xem  thấy  Đại  Sư Ngẫu  Ích, thời  cận đại có  Đại  Sư  Ấn  Quang, khi  còn trẻ 

đọc sách Nho, báng Phật pháp, về sau hiểu rõ rồi, giác ngộ rồi thì sám hối quay đầu 

lại,  không  chỉ  không  báng  Phật  pháp,  mà  còn  thế  phát  xuất  gia,  hoằng  dương  Phật 

pháp. Đây mới gọi là chân thật sám hối. 

Chúng ta làm sai sự việc, ngày trước hãm hại người khác, hiện tại chân thật hiểu rõ rồi 

thì quay đầu lại, ta phải làm thế nào để bồi thường lại người bị ta hại, làm thế nào giúp 

đỡ họ, đây mới gọi là chân sám hối. Nếu không có biểu hiện hành động thì đều là giả 

dối. Hay nói cách khác, vẫn chưa có giác ngộ, vẫn chưa có quay đầu, nói cho dễ nghe 

là cũng không ích gì. Cho dù là phát tâm ra giảng Kinh nói pháp, ngay trong mắt vẫn 

là  xem  thường  người  khác, muốn  tích  chút  công  đức để  chuộc  tội,  nhưng  không  thể 

chuộc  được, vì tội nghiệp  của bạn quá nặng  rồi.  Chư Phật  Bồ  Tát  đại từ đại  bi chân 

thật cứu độ bạn, nhưng bạn chính mình phải giác ngộ, bạn phải thật quay đầu. Đạo lý 

trong  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ", bạn nhất định phải  để  ở  trong  tâm, giáo  huấn  của  mỗi 

câu mỗi chữ trên "Kinh Vô Lượng Thọ", bạn quyết định phải thực tiễn vào ngay trong 

cuộc sống, phải làm cho được, đây gọi là chân sám hối. Ngày ngày bạn có niệm trên 

một vạn biến, mà trong tâm của bạn đối với tất cả mọi người vẫn còn có ý hận, đối với 

tất cả việc vẫn có ý niệm không vừa ý, thế thì bạn vẫn chưa quay đầu, bạn chưa sám 

hối, bạn đáng phải đọa lạc thế nào thì vẫn phải đọa lạc như thế đó. 

- 160 - 

Trên “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, Phật dạy bảo chúng ta, khai thị cho chúng ta rất 

thù thắng, rất đơn giản, rất tường tận. Hiện tại chúng ta vừa giảng đến đoạn này. 

Tôi  vừa xem  thấy  rất  nhiều  đồng  tu  từ  các  nơi  đến, sáng  sớm  hôm  nay  họ  không  đi 

tham gia hội sáng của chúng ta, cho nên tôi đem đoạn Kinh văn này lặp đi lặp lại, hy 

vọng  các  vị  có  duyên  nghe  được.  Đoạn  Kinh  văn  này  có  thể  nói  là  trên  "Kinh  Vô 

Lượng Thọ" nói được rất tường tận, “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” làm một tổng kết. 

Phật  nói Bồ  Tát  có một  pháp  có thể vĩnh  đoạn  tất  cả  các khổ  của ba cõi sáu đường. 

Phương pháp gì vậy?  "Ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát 

 thiện pháp, không thể gián đoạn".  Thiện pháp đó phải thường quán sát. Chúng ta nói 

rõ ràng, nói tường tận một chút, thường niệm thiện pháp thì tâm của bạn thiện, tư duy 

thiện pháp thì tư tưởng của bạn thiện, quán sát thiện pháp thì hành vi của bạn thiện, 

ngôn  hạnh  thiện. Phía  sau  Phật  lại  thêm  vào  một  câu:   "Không  để  chút nào  bất  thiện 

 xen tạp".  Ngày nay có không ít người đang tu thiện, thế nhưng xen tạp bất thiện quá 

nhiều, cho nên cái thiện của bạn không thành lập. Trong thiện xen tạp bất thiện, cho 

nên cái thiện cũng biến thành bất thiện, người xưa gọi là đề hồ. Đây là loại thức uống 

tốt nhất, thức uống cao đẳng nhất, là thiện, trong đó thêm vào chút độc dược, cho nên 

toàn bộ đều biến thành độc dược. Vì vậy không thể nào xen tạp chút gì bất thiện. 

Ở sau cùng, Phật nói rõ, thiện pháp chính là “Thập Thiện Nghiệp Đạo". Trong "Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước"  nói:  "Từ  tâm bất  sát, tu  mười  nghiệp  thiện", đây  là  đại  căn  đại 

bổn  hành  môn  của  chúng  ta.  Pháp  môn  niệm  Phật  mà  không  có  nền  tảng  này,  bạn 

giảng "Kinh Vô Lượng Thọ" có tốt hơn, giảng được hoa trời rơi rụng thì cũng không 

thể vãng sanh. Một ngày niệm mười vạn danh Phật hiệu, một ngày giảng mấy bộ Kinh 

điển, thế nhưng mười thiện bạn cũng không làm được, trong đó xen tạp độc dược. Đạo 

lý này chúng ta phải cố gắng nghĩ tưởng. Chúng ta phải tỉ mỉ mà quán sát chân tướng 

sự thật, nghiệp nhân quả báo, sau đó mới chân thật tường tận chúng ta niệm một câu A 

Di Đà Phật vì sao niệm đi đến địa ngục. A Di Đà Phật không hề sai, tâm của bạn hỏng 

rồi.  A  Di  Đà  Phật  là  thiện  pháp,  trong  tâm  của  bạn  xen  tạp  nhiều  thứ  bất  thiện  thì 

không được. Không cho phép xen tạp. Đạo lý là như vậy. 

Chúng  ta  thường  xem  thấy  trong  Kinh  điển  có  câu:   "Thiện  nam  tử,  thiện  nữ  nhân", 

xưng hô này là đối với chúng ta phải không? Chúng ta chính mình nghĩ tưởng, ta có 

phải là thiện hay không? Tiêu chuẩn của thiện, mức độ thấp nhất chính là phước thứ 

nhất của Tịnh Nghiệp Tam Phước:  "Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm 

 bất sát, tu thập thiện nghiệp",  đây là trên Kinh nói thiện nam tử, thiện nữ nhân của hạ 

phẩm. Thiện nam tử, thiện nữ nhân của trung phẩm thì phải thêm  "thọ trì tam quy, cụ 

 túc chúng giới, bất phạm oai nghi" . Thiện nam tử thiện nữ nhân của thượng phẩm còn 

phải  thêm  vào  điều  sau  cùng  là:  "phát  Bồ Đề  tâm,  thâm tín  nhân  quả, đọc  tụng  Đại 

 Thừa, khuyến tấn hành giả" . Đều có điều kiện. Không phải nói tôi học Phật rồi thì tôi 

chính là thiện nam tử, thiện nữ nhân, làm gì có việc dễ dàng đến như vậy? Chính mình 

tự đưa cao thân phận của chính mình lên. Kỳ thật, đều là không phải. Phật pháp có tiêu 

chuẩn của Phật pháp, hơn nữa tiêu chuẩn này rất rõ ràng. 

Cho nên, chính mình nhất định phải nỗ lực phản tỉnh, ta có tư cách của thiện nam tử 

thiện nữ nhân hạ phẩm này hay không? Nếu như có hạ phẩm, chắc chắn có thể vãng 

sanh cõi Phàm Thánh Đồng Cư ở Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thiện nam tử thiện 

- 161 - 

nữ nhân của trung phẩm thì vãng sanh cõi Phương Tiện Hữu Dư. Thiện nam tử thiện 

nữ nhân của thượng phẩm thì vãng sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm. Hy vọng các vị 

đồng tu, nhất là đồng tu từ bên ngoài đến, sau khi nghe rồi trở về nói rõ cho các đồng 

tu  niệm  Phật  chúng  ta  nghe,  không  nên  hiểu  sai  lầm.  Khi  hiểu  sai  thì  ngay  đời  này 

niệm  Phật  không  thể  vãng  sanh.  Đây  là  Đại  Sư  Thiện  Đạo  nói   "gặp  duyên  không 

 đồng" . Bạn không gặp được thiện duyên, bạn không đem sự việc này làm cho rõ ràng, 

làm cho tường tận, cho nên tu cả một đời vẫn cứ không có được thiện quả. 

Do đây có thể biết, ác không thể không đoạn, tâm hại người chắc chắn không thể có, ý 

hiềm  ghét  người  cũng  không  thể  có;  đem  ý  niệm  của  chúng  ta  chuyển  đổi  180  độ, 

thuần là lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội, hộ trì chánh pháp thì chúng ta chắc chắn 

được sanh Tịnh Độ. Mỗi niệm không còn nghĩ chính mình, mỗi niệm chỉ nghĩ tưởng 

người khác; ngày trước người hiểu lầm ta, người nhục mạ ta, người hãm hại ta, chúng 

ta  chỉ  có  cái  tâm  cảm  ân  đối  với  họ,  chắc  chắn  không  có  chút  tâm  oán  hận.  Không 

những không có chút tâm oán hận, mà khi họ có khó khăn, khi họ cần giúp đỡ, chúng 

ta nhất định chủ động toàn tâm toàn lực đi giúp đỡ họ. Cần phải khiến cho tâm hạnh 

của chúng ta làm đến thuần thiện (nhà Nho nói là "chỉ ư chí thiện”) ,  thì đời sống của 

chúng ta mới chân thật hạnh phúc mỹ  mãn, đời sống của chúng ta tiếp cận chư Phật 

Bồ Tát, sinh hoạt ngay trong trí tuệ viên mãn, không sanh phiền não. 

Chúng  ta  đọc  "Đàn  Kinh",  xem  thấy  Đại  Sư Huệ  Năng  khi  lần  đầu  gặp  Hòa  thượng 

Hoằng  Nhẫn  Ngũ  Tổ, Ngài  nói  với  Ngũ Tổ:   "Trong  tâm đệ  tử  thường  sanh  trí  tuệ". 

Tôi tiếp xúc Phật giáo khi tôi 26 tuổi, xem quyển Kinh đầu tiên chính là "Đàn Kinh". 

Khi xem đến câu này tôi vô cùng cảm khái, quay đầu nghĩ lại, nếu như là tôi, tôi sẽ 

nói:   "Trong  tâm  đệ  tử  thường  sanh  phiền  não".  Người  ta  không  sanh  phiền  não, 

thường  sanh  trí  tuệ,  vậy  thì  còn  gì  bằng  không?  Cho  nên,  Ngài  ở  Hoàng  Mai  tám 

tháng,  Ngủ  Tổ  liền  đem  y  bát  truyền  trao  cho  Ngài.  Vì  sao  không  truyền  cho  người 

khác?  Người  khác  đại  khái  cũng  giống  như  ta:   "Trong  tâm  đệ  tử  thường  sanh  phiền 

 não",  bao gồm Thần Tú ở trong đó, đều vẫn đang sanh phiền não. Thần Tú làm bài kệ 

mất nửa ngày, sau khi viết ra rồi trong lòng vẫn còn thấp thỏm không an, đó là thường 

sanh phiền não, không sanh trí tuệ. Không dễ dàng! 

Mỗi niệm không vì chính mình, mỗi niệm vì chúng sanh, vì xã hội, vì chánh pháp cửu 

trụ,  con  người  này  mới  không  sanh  phiền  não,  mới  là  chân  thật  sanh  trí  tuệ.  Người 

chân thật sanh trí tuệ quyết định ngày ngày sám hối, ngày ngày cải lỗi, ngày ngày tiến 

bộ, cho nên  "cải tiến",  cải lỗi thì tiến bộ rồi, không thay đổi thì làm sao có thể tiến bộ? 

Nếu muốn tiến bộ thì ngày ngày phải cải lỗi. Nếu muốn cải lỗi thì ngày ngày phải biết 

lỗi. Biết  lỗi  chính  là nhà Phật gọi  là khai ngộ. Bạn chân thật giác ngộ rồi, biết được 

chính mình có lỗi lầm. Cải lỗi là công phu. Bạn cải lỗi là bạn chân thật đang tu hành. 

Nếu  biết  lỗi  mà  không  chịu  cải  sửa,  tuy  là  khai  ngộ  rồi,  nhưng  không  tu  hành  thì 

không ích gì, quả báo vẫn tự chịu. Nói ra nhiều lời như vậy, nhưng ý nghĩa vẫn chưa 

nói được thấu triệt. Tôi không biết các vị đồng tu nghe rồi, có thể thể hội được mấy 

phần? 

Chỗ này là nói niệm Phật, niệm Phật phải niệm bằng cách nào? Bồ Tát Đại Thế Chí ở 

trong "Niệm Phật Viên Thông Chương" dạy cho chúng ta phương pháp, có tám chữ: 

 "Gom  nhiếp  sáu  căn,  tịnh  niệm  tương  tục".  Câu   "gom  nhiếp  sáu  căn"   cùng  câu  mà 

- 162 - 

Mạnh Tử đã nói:  "học vấn chi đạo vô tha, cầu kỳ phóng tâm nhi kỷ",  tâm của chúng ta 

đều phóng ra bên ngoài, mắt thấy sắc thì tâm liền chạy đến nơi sắc, tai nghe tiếng thì 

tâm liền chạy đi nghe tiếng. Mạnh Phu Tử nói học vấn là gì? Bạn có thể đem tâm tán 

loạn  bên  ngoài  thâu  nhiếp  lại, đây  là  học  vấn.  Cách  nói  này  cùng  ý  nghĩa  của   "gom 

 nhiếp  sáu  căn"   là  hoàn  toàn  như  nhau.  Nói  đơn  giản  là   "gom  tâm",   cũng  chính  là 

chúng  ta  bình  thường  nói   "buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước".  Buông  xả 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chính là  "gom nhiếp sáu căn",  sau đó cái niệm đó 

mới  là  tịnh  niệm,  tâm  đã  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  niệm  Phật  thì  gọi  là  tịnh  niệm. 

Trong  tâm  thanh  tịnh  chắc  chắn  không  có  chút  nào  xen  tạp.  Tâm  thuần  thiện,  tâm 

thuần tịnh, không có chút nào ô nhiễm. 

Chúng  ta  đơn giản  giới thiệu  rõ  về thanh  tịnh. Buông xả  tự  tư tự lợi,  buông xả  phải 

quấy  nhân  ngã,  buông  xả  danh  vọng  lợi  dưỡng,  buông  xả  tham-sân-si-mạn,  tâm  của 

bạn liền thanh tịnh. Chỉ cần những thứ này có chút nào xen tạp bên trong, tâm của bạn 

liền không thanh tịnh. Tâm không thanh tịnh thì sanh phiền não, không sanh trí tuệ. 

Cho  nên,  tôi  thường  hay  khuyến  khích  đồng  tu  chúng  ta,  các  vị  mọi  người  đến  đây 

phát  tâm  học  giáo,  phát  tâm  tương  lai  làm  một  vị  pháp  sư  giảng  Kinh  hoằng  pháp, 

pháp sư giảng Kinh muốn đem Kinh giảng cho tốt thì nhất định phải khai trí tuệ. Nếu 

muốn khai trí tuệ, nhất định phải đoạn phiền não, không nên có chút nào tự tư tự lợi, 

phải quấy nhân ngã, tham-sân-si-mạn, năm dục sáu trần, có một chút xíu này xen tạp 

thì  Kinh  của  bạn  liền  giảng  không  tốt.  Cho  nên,  tôi  thường  hay  phụng  khuyến  mọi 

người, phát tâm giảng Kinh nhất định phải phát tâm buông xả tất cả chấp sự trong tự 

viện, không nên đi làm cái gì là hội trưởng hội Phật giáo, làm trụ trì phương trượng gì 

đó. Vừa làm thì xong rồi, chắc chắn bạn mất đi tâm thanh tịnh, bạn bị ô nhiễm rồi. Bạn 

phải có thể nắm chắc lấy, phải gìn giữ được, tiền tài một xu cũng không cần đến. Vì 

sao vậy? Ô nhiễm.  “Tài, sắc, danh, thực, thùy”  thảy đều là ô nhiễm. Bạn phải đem nó 

buông sạch sẽ, ngay đời này Kinh bạn liền giảng được tốt, bạn liền giống như Phật Đà 

vậy, rộng độ chúng sanh vậy. Đời sống của chính mình nhất định phải giữ lấy thanh 

bần, quyết không phan duyên. 

Bồi dưỡng nhân tài của nhà Phật, lần trước Hội phó Hiệp hội Phật giáo Trung Quốc - 

cư  sĩ  Đao  Thuật  Nhân  đến  đây  thăm  viếng,  cùng  chúng  ta  bàn  luận  về  việc  lớp  bồi 

dưỡng. Tôi liền kiến nghị với ông:  “Chúng ta bồi dưỡng nhân tài giảng Kinh hoằng 

 pháp, ở Trung Quốc có hai lớp bồi dưỡng là đủ rồi. Ngoài ra, lớp bồi dưỡng chấp sự 

 am  đường  tự  viện,  số  người  này  phải  nhiều” .  Trung  Quốc  có  rất  nhiều  tự  viện  am 

đường,  cho  nên  cần  phải  bồi  dưỡng  nhân  tài  quản  lý.  Người  quản  lý  thì  không  cần 

giảng Kinh nói pháp, còn người nói pháp thì không nên tham dự quản lý. Tất cả phải 

chuyên, phải phối hợp thì Phật pháp chúng ta mới được cứu. 

Cư  Sĩ  Lâm  là  một  tấm  gương  rất  tốt,  người  quản  lý  là  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên,  việc 

giảng  Kinh thì  tôi  gánh trách nhiệm. Tôi  không  can thiệp  ông  ấy, ông  ấy  không  can 

thiệp  tôi.  Chúng  tôi  hai  bên  phối  hợp  mật  thiết  thì  đạo  tràng  này  hưng  vượng  lên. 

Quyết  định  không  nên  nói  pháp  sư  giảng  Kinh  thì  cao  hơn  người  quản  lý  một  bậc, 

người quản lý thì thấp hơn một bậc, vậy thì hoàn toàn sai rồi. Trong "Kinh Đại Niết 

Bàn", Phật nói được rất rõ ràng, pháp sư giảng Kinh thấp hơn người quản lý một bậc, 

cho nên công đức hộ pháp siêu vượt hoằng pháp. Bạn phải hiểu được đạo lý này. 

- 163 - 

Hoằng  pháp  là  người  nào?  Giống  giáo  viên  trong  trường  học  vậy,  người  quản  lý  là 

hiệu trưởng, đổng sự trưởng. Nếu họ không lập trường học, nếu không mời thỉnh bạn 

đến dạy học, thì cho dù bạn có đầy bản lĩnh, bạn cũng không có chỗ phát huy, cũng 

không  ích  gì.  Cho  nên,  nhất  định  phải  hiểu  được,  người  quản  lý  so  với  người  giảng 

Kinh hoằng pháp đích thực là cao hơn một bậc. Chúng ta phải nương vào họ, nhất định 

phải tôn kính họ. Hiện tại người hiểu được đạo lý này rất ít. Điên đảo rồi! Xem trọng 

giáo  viên,  còn  hiệu  trưởng,  đổng  sự  trưởng  thì  quên  mất,  ngó  cũng  không  thèm  ngó 

họ, vậy làm sao được? Phật giáo làm sao mà không suy? 

Làm thế nào cải biến quan niệm của mọi người? Giáo viên giảng Kinh chúng ta phải 

làm từ chính mình, chúng ta chính mình cung kính nhân viên hộ pháp. Chúng ta tri ân 

báo ân, đầu tiên là chúng ta phải báo ân nội hộ. Ngày nay chúng ta giảng Kinh, dạy 

học ở Cư Sĩ Lâm, lâm trưởng của Cư Sĩ Lâm, những vị chủ tịch trong hội đổng sự này 

là  đại  ân  nhân  thứ  nhất  của  chúng  ta.  Cư  Sĩ  Lâm  từ  trên  đến  dưới,  cho  đến  những 

người  làm  công  quả,  bao  gồm  người  hộ  pháp,  công  đức  đều  không  thể  nghĩ  bàn. 

Người ở trong đây, nếu thiếu đi một người thì công đức của chúng ta sẽ không viên 

mãn. Người chủ yếu  nếu thiếu đi  thì pháp hội này  sẽ không  thể thành tựu. Bạn phải 

hiểu được đạo lý này. 

Thế  Tôn  năm  xưa  ở  đời  đem  nhiệm  vụ  hộ  pháp  ủy  thác  cho  quốc  vương  đại  thần. 

Quốc  vương đại thần hộ pháp thì Phật pháp  mới  hưng vượng, chúng sanh mới  được 

độ.  Hoằng  pháp,  hộ  pháp  tương  bổ  tương  thành,  giáo  dục  Phật  giáo  phổ  cập  sung 

thạnh, quốc thái dân an, nhân dân có trí tuệ; tiếp nhận huân đào của Phật giáo thì họ 

hiểu được bố thí, họ hiểu được trì giới. 

Ý nghĩa của bố thí là gì? Dùng lời hiện đại mà nói, họ hiểu được xả mình vì người, bố 

thí là vì đại chúng xã hội mà phục vụ. Trì giới là thủ pháp. Nhẫn nhục là tâm nhẫn nại. 

Tinh tấn là tiến thủ. Thiền định là trong tâm có chủ kiến, chủ tể, quyết không bị hoàn 

cảnh bên ngoài làm dao động. 

Trên "Kinh Lăng Nghiêm", Thế Tôn nói rất hay:  "Thời kỳ Mạt Pháp, tà sư nói pháp 

 nhiều như cát sông Hằng" , đích chỉ thời đại hiện tiền này .  Câu nói này, dùng lời hiện 

đại mà nói, xã hội ngày nay mỗi mỗi giai tầng, không luận là nhân sự hay là hoàn cảnh 

vật chất, sức mê hoặc quá to quá lớn. Loại mê hoặc này chính là ở trên Kinh Phật nói: 

 "tà sư nói pháp".  Họ không phải là chánh pháp. Họ dạy bạn cái gì? Dạy bạn tự tư tự 

lợi, dạy bạn tham-sân-si-mạn, dạy bạn chuyên đi làm việc tổn người lợi mình. Đây là 

ma, đây là tà đạo, đây là tà pháp. Phật Bồ Tát không dạy chúng ta như vậy, Phật Bồ 

Tát dạy chúng ta xả mình vì người, hoàn toàn tương phản với ma. Ma chuyên môn phá 

hoại việc tốt của người, ma chuyên môn phá hoại thiện pháp của người. Ma quá nhiều. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên phát tâm muốn xây một Thôn Di Đà, biết bao nhiêu lần đều bị 

chướng ngại, đều không thể thành tựu. 

Buổi trưa hôm qua, chủ tịch Đức Giáo mời tôi ăn cơm trưa, từ mười hai giờ trưa đến 

ba giờ chiều, chúng tôi nói đến cái gì? Ma chướng, việc tốt nhiều dày vò. Đức giáo của 

họ cũng làm không ít sự nghiệp từ thiện nhưng không có việc nào là thuận lợi. Tôi ở 

bên cạnh nghe, rất có cảm khái. Việc tốt nhiều dày vò! Ma chướng từ đâu mà có? Xem 

thấy đạo tràng này của bạn hưng vượng, người nhiều như vậy, cúng dường nhiều như 

vậy,  người  khác  bên  cạnh  xem  thấy  khó  chịu, luôn  là  nghĩ  ra  hết  cách  để  gây  phiền 

- 164 - 

phức, cho nên chướng ngại vô cùng nhiều. Năm nay làm việc tốt có chướng ngại, làm 

việc xấu không có chướng ngại. Làm việc xấu có rất nhiều người thành tựu bạn, đến 

giúp đỡ bạn, đây chẳng phải là trên Kinh Phật nói:  "Ma đến chướng đạo"  hay sao? Ma 

hy vọng bạn hướng vào ba đường ác mà đi, họ xem thấy hoan hỉ. Bạn siêu việt sáu cõi, 

siêu việt mười pháp giới thì họ sẽ hận thấu xương. Chúng ta hiện tại là ngày ngày khó 

qua  được  với  họ,  chính  là  muốn  hướng  lên  trên  mà  đi,  không  hướng  xuống  mà  đi, 

chiêu cảm đến rất nhiều chướng ngại. Chúng ta chính mình phải rõ ràng, phải tường 

tận. 

Một  câu  A  Di  Đà  Phật  muốn  niệm  tốt  thì  bạn  phải  rõ  lý,  phải  hiểu  được  "Kinh  Vô 

Lượng Thọ", hoặc giả là đại đạo lý trong năm Kinh một luận đã nói. Bạn không thông 

đạt  tường  tận  thì  không  được,  bạn  niệm  Phật  sẽ  không  tốt.  Phương  pháp  giáo  huấn 

trong đó dạy chúng ta làm thế nào phục phiền não. Ghi nhớ là: “Tịnh niệm liên tục” . 

Làm thế nào làm đến  "tịnh niệm"?  Then chốt ở trong chữ  "tịnh"  này. Pháp môn này là 

pháp môn Tịnh Độ,  "tâm tịnh thì cõi Phật tịnh".  Cho nên chúng ta phải suy xét nhiều, 

nếu tâm của chúng ta không tịnh, tuy là tu học pháp môn này, cũng chỉ là trồng xuống 

một chút thiện căn mà thôi, ngay trong đời này không thể thành tựu. Nhất định phải 

làm đến tâm tịnh. Sau khi tâm tịnh, quan trọng nhất là liên tục. Liên tục là gì? Vĩnh 

viễn gìn giữ. Không thể nói hôm nay tâm ta thanh tịnh rồi, ngày mai thì lại phóng dật, 

liền quay trở lại rồi, vậy thì không được. Liên tục là giữ gìn liên tục, vĩnh viễn giữ gìn 

tâm thanh tịnh, y giáo phụng hành. 

Câu  sau  cùng  của  Kinh  này  là:   "Tín  thọ  phụng  hành" .  Chúng  ta  nhất  định  phải  tin 

tưởng, phải tiếp nhận, phải nỗ lực mà làm cho được. Phụng hành, dùng lời hiện tại mà 

nói là thực tiễn ngay trong đời sống của chính mình, thực tiễn ở công việc, thực tiễn ở 

đối nhân xử thế tiếp vật, đây mới gọi là phụng hành. Có như vậy thì chúng ta mới có 

thể đạt được công đức lợi ích thù thắng chân thật của Phật pháp. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 183 

Văn Danh Cụ Sanh 

Kinh văn: 

"Ngã nhược thành chánh giác 

Lập danh vô lượng thọ 

Chúng sanh văn thử hiệu 

Câu lai ngã sát trung". 

Sự thù thắng của pháp môn Tịnh Tông vượt hơn tất cả các pháp môn khác. Trong số 

đồng  tu nhà Phật, có không  ít  người  nêu ra  nghi vấn  đối  với vấn  đề  này. Trên  Kinh 

- 165 - 

điển Đại Thừa, Phật thường nói:  "Pháp môn bình đẳng, không có cao thấp",  tại vì sao 

cứ  tán  thán  Tịnh  Độ?  Lý  do  ở  chỗ  nào?  Ngày  nay  chúng  ta  giảng  đến  bài  kệ  này, 

không thể không  lược  nói  mấy  câu. Sự thù  thắng  của pháp môn này, thực tế  mà  nói 

chính là pháp môn này đơn giản, dễ dàng, ổn định, thành tựu lại thù thắng không gì 

bằng. Đây là chỗ mà các pháp môn khác không thể so sánh. Ở trên lý mà nói thì pháp 

môn  đích  thực  là  bình  đẳng,  còn  trên  sự  mà  nói  thì  pháp  môn  này  quá  thuận  tiện, 

người người đều có thể tu, người người đều có thể thành tựu. Sự thù thắng ưu việt là 

bình  đẳng  thành  tựu.  Cũng  giống  như  trên  đề  Kinh  đã  nói:   "Thanh  Tịnh  Bình  Đẳng 

 Giác".  Pháp môn này, trên từ Bồ Tát Đẳng Giác, dưới từ chúng sanh địa ngục đều có 

thể thọ  trì, đều  có  thể học tập; người  không phân quý  tiện  trí ngu;  không  giống  như 

một số pháp môn khác, đối với thượng căn lợi trí thì thích hợp, nhưng trung hạ căn thì 

cảm  thấy  khó  khăn,  hay  ngược  lại,  có  một  số  pháp  môn  thuận  tiện  đối  với  hạ  căn, 

nhưng thượng căn thì không được lợi ích. Cho nên, người xưa thường nói pháp môn 

này là  "phổ nhiếp ba căn, lợi độn đều thâu". Đặc biệt là ở vào thời đại hiện đại này 

của chúng ta, thời đại này chân thật giống như trên "Kinh Lăng Nghiêm" đã nói:  "Tà 

 sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng".  Chúng ta có thể ở trong xã hội này không bị 

mê  hoặc  của  tà  tri  tà  kiến  thì  tương  đối  không  dễ  dàng  rồi,  đây  chính  là  trong  Phật 

pháp thường nói  “đầy đủ trí tuệ chân thật, thiện căn phước đức chân thật” . Nếu như 

đối với pháp môn này có thể có lòng tin kiên cố, không chút nghi hoặc, đương nhiên 

sự việc này rất khó. 

Chúng  ta  thường  nói  phải xây  dựng  lòng tin  kiên  cố, cần  phải đầy đủ  một  trong  hai 

điều kiện. 

 Điều  kiện  thứ  nhất  là  thậm  nhập  Kinh  tạng.  Bạn  đối  với  tất  cả  những  đạo  lý  trong 

Kinh luận của Phật Đà phải thông đạt tường tận thì bạn sẽ không hoài nghi, không bị 

tà tri tà kiến làm dao động. Đây là người mà chúng ta thường gọi là thượng căn lợi trí. 

Người thứ hai tuy là họ không có trí tuệ, không thể nào thông đạt Kinh luận của Phật 

pháp, thế nhưng thiện căn phước đức của họ sâu dày, họ hiếu thiện hiếu đức. Sau khi 

tiếp  xúc  Phật  pháp,  họ  liền  có  thể  kiên  định  tín  tâm,  thành  tựu  tín  nguyện,  cũng  sẽ 


không bị xã hội dẫn sai đường, sẽ không đọa ở trong tà tri tà kiến. Hai người này ngay 

trong một đời này chắc chắn thành tựu, cũng giống như người xưa gọi là người đương 

cơ đối với pháp môn này. 

Nếu không thuộc về hai loại người này, ngay trong đời này có thể thành tựu hay không 

thì  phải  xem  duyên  phận.  Ngày  xưa,  Đại  sư  Thiện  Đạo  nói:   "Luôn  là  ở  duyên  ngộ 

 không đồng".  Câu nói này rất hay. Nếu như họ có thể gặp được duyên phận tốt, gặp 

được thiện tri thức tốt, gặp được đạo tràng tốt, đạo tràng như lý như pháp, gặp được 

đồng tham đạo hữu tốt, họ liền thành tựu. Nếu không thể gặp được, họ cũng tùy theo 

sóng mà trôi đi, cũng chắc chắn là trống qua một đời này. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ trong chú giải nói được rất hay. Ông nói, bốn câu Kinh văn 

 "Nhược  ngã  thành chánh giác,  lập  danh  vô  lượng  thọ,  chúng  sanh  văn  thử  hiệu, 

 câu lai ngã sát trung"  là trung tâm của đại nguyện, là toàn bộ tròng mắt của "Kinh Vô 

Lượng Thọ", là diệu thủ của mười phương Như Lai độ chúng sanh, là bảo thuyền của 

tất cả chúng sanh siêu việt sáu cõi luân hồi. Nhận biết bốn câu nói này không dễ dàng, 

nếu không phải là người tái sanh thì có bày ra ở trước mắt cũng không thấy ra. Chúng 

- 166 - 

ta muốn biết một người có kiến địa hay không, có phải là thiện tri thức chân thật hay 

không, chính là ở chỗ xem họ có nhận biết đối với Kinh luận hay không. Bốn câu này 

chính là tổng kết của 48 nguyện, hay nói cách khác, 48 nguyện chính là từ bài kệ này 

mà diễn giải, triển khai ra. Toàn bộ "Kinh Vô Lượng Thọ" là từ 48 nguyện mà diễn 

giải  ra.  Hướng  lên  trên  mà  mở  rộng,  một  bộ  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm 

Kinh" chính là diễn giải của "Kinh Vô Lượng Thọ", một đại tạng giáo mà Thế Tôn đã 

nói trong 49 năm chính là diễn giải của "Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh". 

Từ diễn giải, quy nạp đến sau cùng chính là bốn câu này, cho nên bốn câu này quan 

trọng. 

 "Nếu ta thành chánh giác",   "ta"  là A Di Đà Phật tự xưng. Ngài nói giả sử Ngài thành 

được Vô Thượng Chánh Đẳng Chánh Giác Bồ Đề, cũng chính là nhân gian chúng ta 

thường  gọi  “đắc  đạo  rồi,  thành  Phật  rồi”  .  Kỳ  thật,  chúng  ta  nói  đắc  đạo,  nói  thành 

Phật,  danh  từ  này  rất  chung  chung,  rất  hàm  hồ.  Bạn  nói  đắc  đạo,  chứng  được  Tiểu 

Thừa Tu Đà Hoàn cũng gọi là đắc đạo, chứng được A La Hán cũng gọi là đắc đạo. Do 

đây có thể biết, trong đây có cạn sâu khác biệt rất lớn. Thành Phật, Phật thì có Phật 

của  Quyền  Giáo,  có  Phật  trong  Thật  Giáo.  Đồng  tu  quen  thuộc  Phật  pháp  Đại  Thừa 

đều biết, Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát  "minh tâm kiến tánh, kiến tánh thành Phật"  cũng là 

Phật thật, không phải là Phật giả. Trong Phật thật có 42 vị thứ, cũng chính là nói 42 

giai cấp. Phật mà ở  chỗ này nói là một giai cấp tối cao, chúng ta thường gọi là Phật 

quả cứu cánh viên mãn. A Di Đà Phật chứng đắc rồi, chứng đắc Phật quả cứu cánh. 

Danh hiệu của Phật là  "Lập Danh Vô Lượng Thọ" . "Vô Lượng Thọ" là phiên dịch Hoa 

ngữ, Phạn văn gọi là "A Di Đà". Lập danh A Di Đà, ngày nay chúng ta gọi là A Di Đà 

Phật. Ý nghĩa của A Di Đà là vô lượng vô biên, hư không pháp giới không có pháp 

nào không bao gồm trong đó. 

Thích Ca Mâu Ni Phật khi đang giảng "Kinh A Di Đà", đem ý nghĩa "A Di Đà Phật" 

này vì chúng ta nói ra, Ngài nói là "Vô Lượng Thọ", "Vô Lượng Quang". Phật nói ra 

hai danh hiệu này, chúng ta phải có thể thể hội. “Vô Lượng Quang”, quang là quang 

minh biến chiếu, là nói không gian. “Vô Lượng Thọ”, thọ là nói quá khứ, hiện tại, vị 

lai, là nói thời gian. Hay nói cách khác, Vô Lượng Thọ và Vô Lượng Quang chính là 

người hiện tại chúng ta gọi là thời gian và không gian. Các vị tưởng tượng, có pháp 

nào ở ngoài thời không hay không? Không có pháp nào có thể siêu vượt thời không, 

thời không bao gồm hết tất cả pháp. Do đây có thể biết, Vô Lượng Thọ, hoặc giả gọi là 

Vô Lượng Quang, hoặc giả gọi là A Di Đà, chính là tổng danh xưng của tất cả pháp hư 

không pháp giới vô lượng vô biên, là tổng đề mục của tất cả vạn pháp. 

Vào  khoảng  năm  Càn  Long,  Trung  Quốc  đã  đem  thư  tịch  từ  xưa  đến  nay  trùng  tân, 

chỉnh lý, phân loại, biên tập thành một bộ đại tòng thư, đặt cho một cái tên là "Tứ Khố 

Toàn Thư". Đây là tên gọi chung của một bộ sách lớn. Do đây có thể biết, A Di Đà 

Phật ở trong Phật pháp cũng giống như cái danh hiệu "Tứ Khố Toàn Thư" vậy, không 

chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật đã nói ra 49 năm không thể nào ra ngoài phạm vi này, mà 

mười phương ba đời tất cả chư Phật, trong Phật Kinh đã nói trần thuyết sát thuyết, vô 

lượng kiếp đến nay, về sau còn có vô lượng kiếp, nói ra tổng đề mục của tất cả pháp 

thì gọi là A Di Đà Phật. Như vậy chúng ta mới hiểu rõ, mới chân thật thể hội tại vì sao 

đại đức xưa thường nói  "danh hiệu công đức không thể nghĩ bàn".  Đây mới chỉ là có 

chút nhận biết. Công đức danh hiệu chân thật không thể nghĩ bàn! 

- 167 - 

 "Chúng sanh văn thử danh hiệu, câu lai ngã sát trung" , hai câu nói này vô cùng quan 

trọng.  "Chúng sanh",  chúng ta ngày nay là chúng sanh.  "Văn thử hiệu",  chúng ta chân 

thật cũng nghe được danh hiệu này, nhưng có thể sanh đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc  hay  không  thì  chưa  chắc.  Rốt  cuộc  việc  này  là  tại  vì  sao  vậy?  Then  chốt  ở  chữ 

 "văn"  này. Các vị cần phải nên biết, chữ  "văn"  này không phải ngày nay chúng ta gọi 

là  "nghe được",  thế nhưng cũng được tính, ngay đời này không thể vãng sanh thì có lẽ 

là đời sau, hay đời sau nữa. Danh hiệu này trong A Lại Da Thức là một hạt giống, mà 

hạt  giống  này  là  hạt  giống  kim  cang  bất  hoại,  chắc  chắn  sẽ  không  tiêu  mất,  luôn  có 

một ngày bạn gặp duyên, hạt giống này chín muồi, bạn vẫn sẽ vãng sanh, cho nên có 

thể nói được thông. Thế  nhưng trên  thực  tế, cái  “văn”  này  là “văn  huệ”  của Bồ  Tát. 

Chúng ta biết được, người Tiểu Thừa là tu "Tam học", Giới-Định-Huệ tam học. Đây là 

Kinh  Đại  Thừa,  Đại  Thừa  ngay  trong  Đại  Thừa.  Đại  Thừa  Bồ  Tát  tu  là  "Tam  huệ", 

"Văn-Tư-Tu" tam huệ. Các vị ở trong đạo tràng đã nghe Kinh nhiều năm như vậy rồi, 

phải nên từ tam học nâng lên khế nhập tam huệ thì chúng ta tu học mới có tiến bộ. 

Ý nghĩa của "Văn-Tư-Tu" là gì? Văn là từ đại biểu của "tiếp xúc". Mắt chúng ta tiếp 

xúc  sắc  pháp  bên  ngoài,  mắt  thấy  sắc.  Ở  đây  không  dùng  chữ   "kiến"  mà  dùng  chữ 

 "văn"  này làm đại biểu. Mắt thấy tất cả sắc, tai nghe tất cả tiếng, mũi ngửi tất cả mùi 

hương, lưỡi nếm tất cả vị đạo, thảy đều dùng một chữ “văn” này làm đại biểu. Sáu căn 

tiếp xúc cảnh giới sáu trần gọi là  "văn".  “Văn” là đại biểu tiếp xúc. 

Ý nghĩa của  “tư”  là gì? Tư là đại biểu tường tận. Người thông thường chúng ta nếu 

như gặp phải một vấn đề khó thì cố gắng nghĩ tưởng, nghĩ ngợi một chút thì tường tận. 

Thế  nhưng trong  Tam  huệ  Đại  Thừa không cho phép bạn nghĩ, vì vừa nghĩ  chính là 

bạn rơi vào trong ý thức rồi, đó chính là phân biệt chấp trước, vậy thì sai rồi. Không có 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, vừa tiếp xúc liền tường tận, liền thông đạt, đây gọi 

là tư huệ. 

Tu  huệ  từ  chỗ  nào  mà  nói?  Tu  huệ  từ  chắc  chắn  không  mê  hoặc,  đối  với  tất  cả  các 

pháp không  mê, không tà, không nhiễm,  đây  gọi là tu huệ. Đích  thực rõ  ràng, quyết 

không có mê tà nhiễm, vừa tiếp xúc là “Giác-Chánh-Tịnh”. Từ “Giác-Chánh-Tịnh” mà 

nói gọi là tư huệ, từ ly mê tà nhiễm mà nói thì gọi là tu huệ. Do đây có thể biết, “văn 

tư tu” là một sự việc, một mà ba, ba mà một, chắc chắn không có trước sau. Tuyệt đối 

không thể nói “văn” là nghe, sau khi nghe rồi ta lại đi nghiên cứu, sau khi nghiên cứu 

xong rồi ta lại đi thực hành. Đó không phải là Bồ Tát mà là phàm phu. Cho nên, ba 

chữ văn tư tu này vạn nhất không nên hiểu sai đi ý nghĩa. Còn Giới-Định-Huệ thì có 

thứ tự, đích thực là một cách nhìn của chúng ta. Trước trì giới, sau đó tu định, do định 

lại khai  trí  tuệ, nó  có thứ tự. Văn  tư  tu  không  phải  cái  ý  này. Đây  là  chỗ khác nhau 

giữa Đại Thừa và Tiểu Thừa. Chúng ta cần phải làm cho rõ ràng, phải làm cho tường 

tận. 

Vừa rồi tôi nói, chúng ta đã học nhiều năm như vậy rồi, đối với Phật pháp cũng biết 

được đôi chút, phải nên đem cảnh giới của chính mình nâng cao, thấy sắc nghe tiếng 

liền thông đạt tường tận. Đặc biệt là tượng Phật, chúng ta thấy được tượng của A Di 

Đà Phật, thấy được danh hiệu của A Di Đà Phật, hoặc giả là nghe được danh hiệu lập 

tức liền phải thông đạt tường tận hàm nghĩa trong cái danh hiệu này. Danh hiệu này 

đầy  đủ  nghĩa  lý  cứu  cánh  viên  mãn:   vô  lượng  thọ,  vô  lượng  quang,  vô  lượng  thanh 

- 168 - 

 tịnh, vô lượng trí tuệ, vô lượng trang nghiêm, tất cả đều là vô lượng của vô lượng. Vì 

sao trên  Kinh  văn  ở chỗ  này  không  nêu  thứ khác,  mà  chỉ  riêng  nêu  "vô lượng  thọ" ? 

Bởi vì vô lượng thọ thông thường là đại biểu pháp thân thường trụ. Đồng tu học Phật 

thường  hay  đọc  thấy  trên  Kinh  điển:   "Thanh  tịnh  pháp  thân  Phật",  "Viên  mãn  báo 

 thân Phật", "Thiên bá ức hóa thân Phật".  Phật có ba thân, trên "Kinh Hoa Nghiêm" 

nói mười thân, nhưng thông thường nói ba thân. Ba thân hay mười thân cũng tốt, đều 

là lấy pháp thân làm căn bản. Pháp thân là năng hiện, báo thân và ứng hóa thân là năng 

biến. Nó có cái căn bản, căn bản là pháp thân, căn bản là thân thật của chính chúng ta. 

Nhà Phật tu học không có mục đích gì khác, chính là dạy chúng ta khẳng định nhận 

biết thân thật của chính mình. 

Thiền tông thường nói:  "Mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra".  Nếu bạn hôm nào 

tìm ra được  "mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra"  thì chúc mừng bạn, bạn thành 

Phật  rồi, bạn  chân  thật  thành  Phật, không  phải  giả. Ở trong  pháp  môn  Đại  Thừa nói 

bạn chứng được pháp thân, bổn lai diện mục chính là pháp thân của chính mình. Pháp 

thân ở chỗ nào? Pháp thân không nơi nào mà không tồn tại, không lúc nào mà không 

tồn tại. Lời nói này không dễ hiểu, không dễ gì thể hội, đây là đạo lý rất sâu rất rộng. 

Thế nhưng lý có sâu hơn cũng đều ở ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta. 

Chúng ta nêu  ra  một  thí dụ, bạn  từ  cửa  của giảng đường đi đến giảng đài,  bạn dùng 

thân gì để đi đến? Nếu như bên đây có một máy quay phim, bạn từ bên đó đi đến giảng 

đài, máy ghi hình bên cạnh ghi hình bạn (dùng hình ảnh của phim thì dễ dàng thể hội, 

vì phim gốc đó từng tấm từng tấm, trong một giây chiếu 24 tấm), thân này của bạn có 

động hay không? Không có động, ở bên cửa kia không có động, đến ở bên đây cũng 

không có động. Nếu như không dùng khoa học kỹ thuật này, bạn rất không dễ gì thể 

hội được. Từ ngay chỗ này mới tường tận trong Phật Kinh đã nói:  "Tất cả pháp không 

 sanh, tất cả pháp không diệt",  đây là kiến giải của Như Lai, đây là lời chân thật. Trong 

"Trung  Quán  Luận"  nói:   "Không  sanh  không  diệt,  không  đến  không  đi,  không  một 

 không khác".  

Tốc độ của phi cơ rất nhanh. Hiện tại vận tốc của phi cơ phản lực 747 là hơn một ngàn 

cây số, chúng ta dùng ống kính tốc độ một phần ngàn của giây để chụp, khi chụp thì 

phi cơ này không động, cũng chính là nói tốc độ của chúng ta cùng tốc độ phi hành 

của nó bằng nhau, bạn thấy nó chính là không động. Đây là một hiện tượng vật lý. 

Những  hiện  tượng  này  ở  nhà  Phật  gọi  là:  "  Phàm  sở  hữu  tướng,  giai  thị  hư  vọng", 

không phải thật. Sau đó nói với bạn, mười pháp giới y chánh trang nghiêm  "như mộng 

 huyễn bào ảnh, như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán".  Bạn cho rằng đây là thật 

thì bạn sai rồi. Chân thật là thế nào? Chân thật là pháp thân vĩnh viễn bất biến. Pháp 

thân là thân thật. Chúng ta từ ngoài cửa đi đến chỗ này, thân của ta đang di động. Có 

phải thân ta đang di động không? Chúng ta cho rằng thân ta đang di động, nhưng kỳ 

thật  không  phải.  Chân  tướng  là  gì?  Chân  tướng  là  sát  na  sanh  diệt,  cũng  giống  như 

chúng ta chụp hình vậy, tấm trước qua rồi thì tấm sau hiện lên. Hiện tại, tốc độ chúng 

ta chụp hình một giây này là 24 tấm. Nếu như có máy chụp hình tốc độ rất cao, một 

giây có thể chụp mười vạn tám ngàn tấm, thì bạn càng rõ ràng, càng dễ dàng thể hội 

đích  thực  là  không  có  động,  chỉ  là  cái  tướng  này  đang  sát  na  sanh  diệt.  Tốc  độ  của 

sanh diệt tuyệt đối không chỉ có mười vạn tám ngàn tấm một giây. Nếu chiếu theo trên 

- 169 - 

"Kinh Nhân Vương" Phật nói với chúng ta, một khảy móng tay có 60 sát na, một sát 

na có chín trăm lần sanh diệt, vậy nếu chúng ta khảy được nhanh thì một giây có thể 

khảy được bốn lần, bốn nhân sáu mươi rồi lại nhân chín trăm, thì có tới hai lần mười 

vạn tám ngàn. Một giây có hai lần mười vạn tám ngàn sanh diệt, đây mới gọi là thật 

tướng các pháp. 

Chánh báo, cái thân này như vậy, hoàn cảnh y báo cũng là như vậy, mười pháp giới y 

chánh trang nghiêm cũng không ngoại lệ. Đây gọi là  "duy thức sở biến".  Bạn từ ngay 

chỗ này thể hội được, bạn mới chân thật nhận thức được thật tướng các pháp. Sau khi 

nhận thức, phải đem  nó chứng  minh thì bạn mới được thọ dụng. Nếu bạn không thể 

chứng đắc, đó là tri thức của bạn. Tri thức không thể thực tiễn ngay trong cuộc sống, 

bạn không thể hưởng thụ. Hay nói cách khác, bạn vẫn là không thể trải qua đời sống 

của chư Phật Bồ Tát. Bạn cần phải đem nó chứng thật, bạn mới có thể được đại tự tại 

giống như chư Phật Bồ Tát, vĩnh viễn lìa khổ được vui. Đây đều là lời thật. 

Người xuất gia chúng ta, Phật chế định cho chúng ta cái phục trang này, hiện tại chúng 

ta quen gọi là đắp y, Phật pháp gọi là Ca Sa. Các vị xem thấy trên y phục này có từng 

ô từng ô, y phục này chính là đại biểu pháp thân. Ngày ngày chúng ta đắp lên, có thể 

hội  được  pháp  thân  thanh  tịnh  hay  không?  Đời  đời  truyền  nhau,  cái  y  này  gọi  là  y 

phước điền, đắp lên cái y này có phước. Cũng có đạo lý, thế nhưng bạn phải hiểu rõ 

đạo lý thì bạn mới chân thật được phước. Nếu không hiểu rõ đạo lý này, thì đắp y này 

cùng y phục thông thường cũng không có gì khác. Đạo lý là gì vậy? Bạn xem mỗi một 

ô trên đó đều như nhau, đều đại biểu cho bình đẳng. Nhiều ô như vậy đại biểu cái gì? 

Ngày nay chúng ta gọi là chủng tộc khác nhau, văn hóa khác nhau, tôn giáo khác nhau, 

cõi nước khác nhau. Bạn có thể chân thật tường tận bình đẳng, lớn như nhau, không có 

lớn nhỏ, không có cao thấp, có thể cùng tất cả chúng sanh chung sống hòa thuận, đối 

đãi bình đẳng thì bạn liền có phước báo. Cho nên, y này gọi là y phước điền. Khi cái y 

phục này khoác lên trên người, bạn còn cho là  “tôi lớn hơn anh, anh nhỏ hơn tôi”  thì 

bạn  không  có  phước,  bạn  điên  đảo  rồi.  Y  phục  này  chính  là  đem  cả  thảy  hư  không 

pháp giới hợp thành một thể, ý nghĩa này càng lúc càng rõ ràng. 

Pháp thân là gì? Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình, đều là chân tâm 

chính mình hiện ra, tám thức biến hiện. Đây là lời thật, đạo lý này rất sâu rất sâu. "Duy 

Thức  Pháp  Tướng  Tông"  chuyên  môn  nói  rõ  hiện  tượng  của  sự  thật  và  lý  luận  này. 

Kinh điển chủ yếu của họ là sáu Kinh mười một luận. "Đại Phương Quảng Phật Hoa 

Nghiêm Kinh" cũng là một trong sáu Kinh, nói rõ chân tướng của vũ trụ nhân sanh có 

liên quan mật thiết với chính mình. Cổ Thánh tiên Hiền thường hay dạy bảo chúng ta: 

 “Đối với người cũng giống như đối với chính mình vậy” , cho nên chân thật yêu chính 

mình mới yêu thương tất cả chúng sanh, người không yêu thương tất cả chúng sanh thì 

không biết yêu chính mình, có đại đạo lý trong đây. 

Cho  nên,  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  thành  Phật,  lập  danh  A  Di  Đà  chính  là   "lập  danh  Vô 

 Lượng Thọ" .  "Chúng sanh văn thử hiệu",  trong danh hiệu hàm chứa nghĩa thú, chúng 

sanh có trí tuệ, vừa nghe liền thông đạt tường tận, họ liền có thể đem tư tưởng quan 

niệm chuyển biến, khế nhập cảnh giới này. Có điều kiện này mới có thể vãng sanh Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, cho nên nói:  "Câu lai ngã sát trung".  

- 170 - 

Như Lai danh hiệu cần phải phổ văn mười phương. Ai làm sự việc này vậy? Chư Phật 

Như Lai  gánh  vác sứ  mạng  tiếp dẫn  dạy  bảo  chúng sanh. Đại Sư Thiện  Đạo  đã  nói: 

 "Như Lai sở dĩ hưng xuất thế, duy thuyết Di Đà bổn nguyện hải".  Đại Sư Thiện Đạo 

đã  nói   "Như  Lai"  không  phải  chuyên  chỉ  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  mà  Ngài  rộng  chỉ 

mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai. Phật thị hiện ở thế gian không có công 

việc nào khác ngoài việc giảng Kinh dạy học. Ngài dạy điều gì? Chỉ nói bổn nguyện 

hải của Di Đà. Ý nghĩa của câu nói này là gì? Chính là chỉ riêng đến thế gian này làm 

cái việc này, đem "Kinh Vô Lượng Thọ" giới thiệu cho mọi người. "Kinh Vô Lượng 

Thọ"  chính  là  bổn  nguyện  hải  của  Di  Đà.  Cho  nên  tất  cả  chư  Phật  xuất  hiện  ở  đời, 

Kinh  luận  của  các  Ngài  giảng  không  hoàn  toàn  giống  nhau,  thế  nhưng  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ"  thì  chắc  chắn  phải  giảng.  Đây  chính  là  các  Ngài  cần  phải  nói  đến  một 

môn khóa trình này, các Kinh luận khác là phụ thôi, đây là khóa trình chủ yếu, quyết 

định phải giảng. Ngày nay chúng ta nói Di Đà ba Kinh: "Kinh Vô Lượng Thọ", "Kinh 

Quán Vô Lượng Thọ Phật", "Phật Thuyết A Di Đà Kinh", ba Kinh này là chắc chắn 

phải giảng. Cho dù là Hiển giáo, Mật giáo, Tông môn Giáo hạ, chỉ cần là Như Lai thị 

hiện thì chắc chắn sẽ giảng ba bộ Kinh điển này. Đây gọi là bổn nguyện hải của Như 

Lai. Phật giúp đỡ tất cả chúng sanh ở ngay trong một đời viên mãn thành Phật chính là 

pháp môn này. 

Vì sao Phật lại nói nhiều pháp môn như vậy? Đó là do căn tánh chưa chín muồi, đây là 

nhà Phật thường nói:  "Phật không độ người không có duyên".  Câu nói này không nên 

hiểu lầm ý nghĩa. Vô duyên là gì? Vô duyên là căn tánh chưa chín muồi. Bạn khuyên 

bảo họ, giảng giải với họ, họ không thể hoàn toàn tiếp nhận, đây gọi là vô duyên. Tuy 

không thể tiếp nhận nhưng Ngài cũng giảng để gieo duyên với bạn, không có duyên 

thì kết duyên với bạn, ngay đời này bạn không thể thành tựu thì đời sau, đời sau vẫn 

không thể thành tựu thì đời sau nữa. Phật độ hóa chúng sanh rất có lòng nhẫn nại, đời 

đời  kiếp  kiếp  quyết  không  bỏ  bạn.  "Phật  thị  môn  trung,  bất  xả  nhất  nhân" ,  đạo  lý 

chính ngay chỗ này. Không giống như chúng ta, chúng ta không có lòng nhẫn nại. Các 

Ngài rất có lòng nhẫn nại, lòng nhẫn nại của các Ngài là không có bờ mé. Cho nên, 

người  không  có  duyên  thì kết  duyên, duyên  chưa chín  muồi thì giúp  cho  chín  muồi, 

nếu  duyên  của  bạn  đã  chín  muồi  rồi  thì  liền  giúp  bạn  ngay  trong  đời  này  chắc  chắn 

được sanh Tịnh Độ. Đây là tổng cương lĩnh, tổng nguyên tắc Phật giúp đỡ tất cả chúng 

sanh, chúng  ta  phải nên  biết.  Không  những phải nên  biết,  mà  chúng  ta  còn phải học 

tập, thì chúng ta mới biết được làm thế nào giúp đỡ tất cả chúng sanh trên thế giới này. 

Phương pháp chúng ta ngày nay dùng, bước thứ nhất là vì tất cả chúng sanh giới thiệu 

Phật pháp, giúp chúng sanh nhận thức Phật giáo. Xã hội hiện đại có rất nhiều người 

hiểu lầm đối với Phật giáo, họ cho rằng Phật giáo là tôn giáo. Đây là một hiểu lầm rất 

lớn.  Chúng  ta  nói  Phật  giáo  không  phải  là  tôn  giáo,  người  ta  ngược  lại  trách  móc 

chúng ta, nói chúng ta vô tri:  “Toàn thế giới đều thừa nhận Phật giáo là tôn giáo, vì 

 sao ông có thể nói đó không phải là tôn giáo?”.  Cho nên, họ nói tôn giáo, chúng ta 

cũng đành phải thừa nhận đây là tôn giáo. Thế nhưng chính mình phải nên biết, Phật 

giáo đích thực không phải là tôn giáo. Đây là việc mà họ không biết được. Phật giáo là 

gì? Dùng lời hiện đại mà nói, Phật giáo là  "giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa" , không 

phải là tôn giáo. Cho nên, chúng ta phải đặc biệt giảng giải cho họ, giới thiệu rõ ràng 

để mọi người có nhận biết chính xác, không chỉ muốn họ nhận biết Phật giáo, mà còn 

phải nhận biết tôn giáo. 

- 171 - 

Thế gian có rất nhiều tôn giáo, quốc gia Singapore này thừa nhận có chín tôn giáo lớn. 

Tối ngày  mai  Bái  Hỏa  Giáo đến nơi đây giảng  Kinh. Vào  thời xưa,  Trung  Quốc gọi 

Bái Hỏa Giáo là Áo Giáo. Áo Giáo được truyền đến Trung Quốc vào triều nhà Đường, 

rất đáng tiếc hiện  tại Trung  Quốc đã không còn. Nhân số  của  họ  rất  ít, tín đồ ở trên 

toàn  thế  giới  tổng  cộng  chỉ  có  150  ngàn  người,  ở  Singapore  đại  khái  có  150  mấy 

người. Người tuy là ít, theo tôi thấy, trong tất cả các tôn giáo, đoàn kết nhất là họ. Họ 

có hơn 150 người, giống như một gia đình vậy, một đại gia đình vô cùng hòa thuận. 

Đón tết năm rồi họ mời tôi đến tham gia hội họp của họ, tôi xem thấy được sự đoàn 

kết  của  họ,  tôn  kính  lẫn  nhau,  thương  yêu  lẫn  nhau.  Tôi  xem  thấy  rất  là  cảm  động. 

Việc này trong các tôn giáo khác, chúng ta rất ít thấy được. Quốc gia Malaysia thừa 

nhận  có  bảy  tôn  giáo,  quốc  gia  của  họ  không  có  Bái  Hỏa  Giáo,  không  có  Do  Thái 

Giáo, còn các tôn giáo khác của Singapore họ đều có. 

Rốt cuộc tôn giáo là gì? Ngày trước, Hứa Triết ở đây nói rất hay:  “Tôn giáo chính là 

 yêu thương, yêu thương chính là tôn giáo” . Lời của bà giải thích được rất có đạo lý, 

thế nhưng cần phải thuyết minh rõ ràng hơn. Chúng ta xem thấy nhà Phật thường nói, 

Phật giáo là:  "Từ bi vi bổn, phương tiện vi môn".  Phật giáo là gì? Từ bi. Hàng xóm lân 

cận  của  Singapore  chúng  ta  là  Malaysia,  Indo  đều  là  quốc  gia  Hồi  Giáo,  người  tín 

ngưỡng Hồi giáo rất nhiều. "Kinh Ko-Ran" của Hồi giáo tôi cũng thường đọc, câu thứ 

nhất của mỗi đoạn Kinh văn là:  "A La đích thực là nhân từ" , cho nên căn bản của họ là 

nhân từ. Căn bản của Phật giáo là từ bi. Lại xem qua các tôn giáo khác, như "Tân Cựu 

Ước Toàn Thư" nói:  "Thượng Đế ái thế nhân", "Thần ái thế nhân" . Chúng ta tổng hợp 

tất cả các tôn giáo, đề ra bốn chữ:  "Nhân Từ Bác Ái".  Nhân từ bác ái chính là tôn giáo. 

Cho nên, tôn giáo không mê tín, tôn giáo là nhân từ bác ái, tôn giáo là tốt, cần phải nên 

đề xướng. Cho nên, tôi tiếp xúc với rất nhiều tôn giáo, tôi khuyên họ nhất định phải 

khởi xướng giáo dục tôn giáo. 

Giáo dục tôn giáo là gì? Giáo dục yêu thương, giáo dục nhân từ bác ái. Mục đích của 

giáo dục ở  chỗ nào? Dùng  kỳ  vọng  của mọi người  ở xã hội hiện  tiền  chúng  ta, mục 

đích thứ nhất là  "thế giới hòa bình", thứ hai là  "xã hội an định",  thứ ba là  "nhân dân 

 hạnh phúc". Ở trong Phật pháp chỉ có một câu, đó là  "Lìa khổ được vui".  Do đây có 

thể biết, căn bản của tất cả tôn giáo là giống nhau, đều là  "nhân từ bác ái";  mục đích 

của tất cả tôn giáo là giống nhau, đều là cầu thế giới hòa bình, xã hội an định, nhân 

dân lìa khổ được vui. Thế nên tôn giáo có lý luận đoàn kết, đương nhiên có phương 

pháp đoàn kết. 

Chín tôn giáo của Singapore hợp tác như thế này, hòa thuận cùng sống, đối đãi bình 

đẳng, đây là một việc tốt. Chúng ta nhất định phải đem việc tốt này thúc đẩy đến toàn 

thế  giới,  giới  thiệu  đến  mỗi  quốc  gia,  làm  ra  tấm  gương  tốt,  kiểu  dáng  tốt  cho  mọi 

người.  Nhà  Phật  gọi  là  Thế  giới  Cực  Lạc;  Mạc  Tư  Lâm  gọi  là  Thiên  Quốc;  Thiên 

Chúa Giáo, Ki-Tô Giáo gọi là Thiên Đường; các tôn giáo khác đều gọi là Thiên Quốc 

Thiên Đường, tất cả đều là khuyên người làm thiện,  "vi thiện tối lạc" . Nhà Phật càng 

là như vậy. 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo" là căn bản giáo học của nhà Phật. Hiện tại chúng ta đang 

học tập bộ Kinh điển này. Pháp môn Tịnh Tông không thể rời khỏi mười thiện, vì sao 

vậy? Ở trên Kinh Phật giới thiệu, giảng cho chúng ta nghe rất rõ ràng, thế giới đó đều 

- 172 - 

là  "chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ",  cho nên nếu như tâm của chúng ta bất 

thiện, Phật hiệu niệm được tốt hơn cũng không thể vãng sanh. Phật hiệu nếu niệm 

được tốt, mười thiện chắc chắn đầy đủ. Mười thiện nếu không đầy đủ, thì niệm Phật đó 

là giả, không phải là thật, không phải thật niệm. Mỗi câu niệm Phật đó chỉ là nịnh Phật 

A Di Đà, lấy lòng Phật A Di Đà. Giữ tâm không tốt thì không thể vãng sanh. Cho nên, 

chúng ta nhất định phải thật làm, thật làm thì chắc chắn tương ưng. Đây là trong Phật 

Kinh  thường  nói,  người  nhiều  thiện  căn,  nhiều  phước  đức  thì  tất  sanh  Tịnh  Độ,  tất 

chứng Bồ Đề, thù thắng viên mãn, phương tiện cứu cánh. A Di Đà Phật làm Phật, cho 

nên dùng danh hiệu này, dụng ý của danh hiệu này vô cùng sâu rộng. 

Tập 184 

Kinh văn:                  

"Như Phật Kim sắc thân, 

Diệu tướng tất viên mãn". 

Chúng ta muốn hỏi, vì sao phải vãng sanh Thế giới Cực Lạc?  "Vãng sanh" , nếu dùng 

lời hiện tại của chúng ta mà nói là di dân. Vì sao chúng ta phải di dân đến Thế giới 

Cực Lạc của A Di Đà Phật? Hai câu Kinh văn trên chính là đáp án. Sau khi đi đến nơi 

đó rồi, chúng ta có được  "như Phật Kim sắc thân", "diệu tướng tất viên mãn".   

Tất cả chúng ta đều mong cầu chính mình có thể có một thân thể khỏe mạnh, tướng 

mạo  tốt  đẹp  đoan  trang.  Có  thể  cầu  được  hay  không?  Nhà  Phật  nói:   "Phật  Thị  môn 

 trung, hữu cầu tắc ứng" , khẳng định là cầu được, bạn cần phải như lý như pháp thì bạn 

liền có thể cầu được. A Di Đà Phật cung cấp cho chúng ta một hoàn cảnh sống tu học 

vô cùng tốt đẹp. Điều này rất khó được. Chúng ta tu học, hoàn cảnh ảnh hưởng đối với 

chúng ta rất lớn. Cho nên vào thời xưa, những tổ sư đại đức, không luận là tông phái 

nào, họ chọn lấy hoàn cảnh sinh hoạt, hoàn cảnh học tập đều là ở núi cao sông lớn, nơi 

có phong cảnh tuyệt đẹp, ở nơi đó xây dựng đạo tràng. 

Vì sao phải chọn lựa như vậy? Hoàn cảnh có quan hệ đối với tu dưỡng thân tâm chúng 

ta. Thế nhưng hiện đại do bởi giao thông phát triển, thông tin nhanh chóng, rất nhiều 

đạo tràng nổi tiếng của Trung Quốc cũng đều bị ô nhiễm. Ô nhiễm nghiêm trọng nhất 

là gì? Truyền hình. Ngày ngày xem truyền hình thì có thể được sao? Trên núi cao cũng 

lắp  truyền  hình,  hoàn  cảnh  thanh  tịnh  như  vậy  bị  ô  nhiễm  rồi,  có  đáng  tiếc  không? 

Truyền  hình  vô  tuyến  phát  sóng  là  ô  nhiễm,  internet  quốc  tế  hiện  tại  là  ô  nhiễm 

nghiêm trọng nhất. Thật đáng sợ! Chúng ta phải chọn lấy một đạo tràng tránh những ô 

nhiễm  này.  Chân  thật  có  một  hoàn  cảnh  tu  học  thanh  tịnh,  ta  cũng  rất  lưu  ý.  Nhiều 

năm đến nay, mỗi lần đến một nơi, tôi đều đi tham quan, tỉ mỉ quán sát xem có thể tìm 

được một nơi tốt hay không. Tôi phát hiện Úc châu là một nơi tốt, còn tốt hơn cả Hoa 

Kỳ và Canada. 

Tuần trước, chúng tôi đến Cổ Tấn tham gia một pháp hội. Tôi ở biên giới của Cổ Tấn, 

sơn trang của Đan Tư Lý, Lý Kim Hữu hết sáu ngày. Hoàn cảnh ở nơi đó thanh tịnh, là 

một  nơi  chốn  đạo tràng tu học, học  tập, sinh  hoạt  rất  tốt.  Sau khi  pháp  hội  kết  thúc, 

ông đặc biệt mời tôi lưu lại hai ngày. Tỉ mỉ xem qua hoàn cảnh nơi đó, tôi sâu sắc hy 

- 173 - 

vọng tương lai ở trên núi ông ấy xây dựng một Thôn Di Đà, chúng ta sẽ đến bên đó 

niệm Phật. Ngọn núi này của ông có diện tích rất lớn, năm ngàn mẫu Anh (năm ngàn 

héc-ta), non xanh nước biếc, độ cao một ngàn mét so với nước biển, bốn mùa trường 

xuân. Đường lộ trong khu vực đó có đến mười sáu dặm dài. Cho nên, ông ấy nói ông 

ấy cung cấp ba cái đệ nhất thế giới. Thứ nhất là không khí đệ nhất thế giới, nơi đó xem 

thấy  trời  xanh  mây trắng,  màu  trời  xanh  biếc, thấy  thật  thoải  mái. Khu  rừng  nguyên 

sinh cung cấp cái thứ hai là nước trong xanh đệ nhất. Nước từ trong khe suối chảy ra, 

nước trong hồ đều có thể múc để uống, không có ô nhiễm. Cái thứ ba là cung cấp ăn 

uống tinh khiết nhất. Người ở trên núi, hiện tại ông có hơn 300 người công nhân thảy 

đều là ăn trường chay. Công nhân từ đâu mà có vậy? Đều là từ mười mấy thôn trang 

lân cận. Bởi vì những người này ở trên núi đều là đi săn, dựa vào đi săn để kiếm sống, 

nên ông triệu tập họ vào trong sơn trang, cho họ việc làm, đãi ngộ tốt với họ, khuyên 

họ không nên đi săn. Họ thảy đều ăn chay. Ban đầu ăn không quen, ăn được nửa năm 

sau mọi người đều hoan hỉ. Vì sao vậy? Màu da rất tốt, nếp nhăn trên mặt không còn, 

cho nên mỗi mỗi đều bằng lòng ăn chay. Ba cái đệ nhất. Tôi đến ở vài ngày, tôi nói: 

 “Anh hãy thêm một cái đệ nhất nữa”.  Ông hỏi:  "Cái gì ạ?".  Tôi nói:  “Tâm rất thanh 

 tịnh” . Ở trên đó phải giảng Kinh, ở trên đó phải truyền đạo. Chúng ta không có lòng tư 

riêng, quyết không thể nói chúng ta chỉ nói Phật pháp, không truyền các tôn giáo khác. 

Chúng ta ở nơi đó xây một trung tâm đa nguyên văn hóa, xây một trung tâm hoạt động 

lớn, làm giống như một giảng đường vậy, trong đó có phòng điện ảnh mô hình nhỏ. 

Một phòng điện ảnh đủ hay không? Chí ít phải có ba đến bốn cái phòng điện ảnh mô 

hình nhỏ này. Phát chiếu gì vậy? Giáo nghĩa của mỗi tôn giáo. Những giáo nghĩa này 

từ đâu mà có? Tôi nói:  “Không cần lo! Chủ nhật mỗi tuần mỗi tôn giáo đều đến đây 

 giảng Kinh, chúng ta đem băng ghi hình ở đây cung cấp cho họ. Tương lai ở trên núi 

 này của anh, họ tin theo tôn giáo nào thì chúng ta đem băng ghi hình của tôn giáo đó 

 tặng cho họ, để cho họ nghe, để cho họ xem” . Phải có một cái tâm rất thanh tịnh. Tôi 

nói:  “Đạo tràng này của anh tương lai liền biến thành đạo tràng Tịnh Độ đệ nhất thế 

 giới” . Trên núi có rất nhiều đường đi, mở đường đi đến 16 cây số, rất nhiều cầu đều 

chưa đặt tên, ông muốn tôi đặt tên. Tôi nghĩ, năm rồi chúng ta kỳ nguyện năm thiên 

hỷ,  khi  kỳ  nguyện  hòa  bình,  chúng  ta  hội  tập  26  loại  chữ   "hòa  bình"   với  ngôn  ngữ 

khác nhau, thảy đều đưa cho ông ấy. Tôi nói : “Anh đem 26 chữ này đặt cho tên cầu và 

 tên đường, thảy đều là "Hòa Bình". Trên núi này của anh là hòa bình, sẽ không có đấu 

 tranh” . Núi đại khái còn có cái tên, tôi cũng tặng một cái tên cho nó là "  Thanh Lương 

 Sơn".  Núi Thanh Lương, lộ Hòa Bình, cầu Hòa Bình, rất có ý nghĩa. Cho nên tôi nghĩ, 

ngày mai tôi sẽ nói với hội trưởng Lý là chúng ta ở nơi đây không cần xây thôn Di Đà, 

mà thôn Di Đà dọn qua bên đó. Từ chỗ này máy bay bay một giờ là qua đến bên đó 

rồi. Chúng ta ở nơi đây chuyên môn dạy học, bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp, còn thôn 

Di Đà sẽ dọn qua bên đó. Nếu mọi người tán thành, đại khái sẽ không có vấn đề rồi. 

Hoàn cảnh có ảnh hưởng rất lớn đối với sinh hoạt của chúng ta, ở trên núi đó đích thực 

sẽ làm cho người trường thọ, trường sanh, bởi vì bạn không có phiền não, không có lo 

buồn,  bạn  tiếp  xúc  được  là  núi  xanh  mây  trắng,  không  xem  thấy  chút  nào  ô  nhiễm. 

Cho nên, nhất định phải chọn lấy hoàn cảnh tốt để sinh hoạt học tập. Đây là lời đính 

kèm. 

Phật  thân, tướng  của  Phật, ở  trên  Kinh  Phật thường nói, từ  trăm  ngàn  ức phước đức 

sanh ra. Cho nên phải nên biết, thân thể của chúng ta, tướng mạo của chúng ta là thuộc 

- 174 - 

về  quả báo. Trồng nhân  thiện nhất định được  quả thiện. Quả thiện  thứ nhất  chính là 

thân thể. Thể chất tướng hảo của chư Phật Bồ Tát là vô lượng kiếp đến nay, đời đời 

kiếp kiếp tu được quả báo thiện nghiệp phước đức. Nếu chúng ta muốn cải thiện thể 

chất của chúng ta, cải thiện tướng mạo của chúng ta, tuyệt đối không phải như các nhà 

khoa học ngày nay đã nói là đem nhân cơ bản của loài người phát hiện ra rồi, liền có 

thể cải biến. Làm gì có đạo lý này? Việc này không phải là thật. Nếu chúng ta không 

tin  tưởng  thì  thử  xem,  tương  lai  khoa  học  gia  có  phải  đem  tướng  mạo  của  mỗi  một 

người đều biến thành giống như nhau? Đây là việc không thể nào. Thọ mạng dài ngắn, 

tế  ngộ  của  một  đời,  giàu sang, bần tiện thảy  đều là  do nghiệp báo. Trong  Kinh  Phật 

dạy bảo chúng ta cải thiện hoàn cảnh đời sống của chúng ta, trước tiên dạy chúng ta 

phải cải đổi tâm, đoạn ác tu thiện. 

Trong  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo  Kinh”,  Phật  khai  thị  rất  quan  trọng.  Việc  thứ  nhất, 

Phật dạy bảo chúng ta  "ngày đêm thường niệm thiện pháp".  Ngày đêm thường niệm 

thiện pháp, không gián đoạn thì tâm của bạn liền thiện. Bạn buổi tối đi ngủ còn nằm 

thấy ác mộng là tâm của bạn không thiện. Nếu tâm của bạn lương thiện thì làm gì có 

ác mộng? Buổi tối đi ngủ nằm mộng, chúng ta chính mình phải giác ngộ, nếu như ác 

mộng nhiều thì phải đoạn ác tu thiện, bạn từ chỗ này mà bắt tay vào, chăm chỉ nỗ lực 

mà làm. Tôi nghĩ, ngay trong một hai năm, hiệu quả này liền hiện tiền, ác mộng dần 

dần ít đi, ít đến sau cùng tuy là có nằm mộng nhưng tuyệt đối sẽ không có ác mộng, vì 

tâm của bạn thiện. Nếu như không thể đoạn ác tu thiện, ác mộng của bạn chắc chắn 

không thể đoạn được. Điều này rất là rõ ràng. 

Việc  thứ hai, Phật  dạy  chúng  ta:  "Tư duy thiện  pháp".  Việc  này  nói  rõ khi khởi  tâm 

động  niệm,  bạn  phải  nên  nghĩ  thiện,  không  nên  nghĩ  ác.  Đây  là  căn  bản  tu  học  của 

chúng ta. Xem tất cả thiện của người, không nên xem tất cả ác của người. Xem tất cả 

ác của người là bạn làm hỏng mất đi tâm thiện của mình. Bạn nói xem, cái tổn hại này 

của bạn là bao lớn? Tâm người vốn dĩ là lương thiện. Khổng Lão Phu Tử nói rất hay: 

 "Nhân chi sơ tánh bổn thiện. Tánh tương cận, tập tương viễn" , nhà Phật gọi là chân 

như  bổn  tánh.  Thuần  thiện  vô  ác  là  bổn  tánh  của  chúng  ta.  Chân  tâm  của  chúng  ta 

thuần thiện vô ác. Ác từ đâu mà có? Xem thấy bất thiện của người khác, đem bất 

thiện của người khác thảy đều hội tập lại, đựng vào trong tâm của chính mình, 

tâm của chính mình liền biến thành bất thiện, do vậy mà ra. Vì sao bạn không lật 

ngược lại, chuyên môn hội tập cái thiện của người khác, bất thiện của người khác ta 

quyết định không nên để vào, vậy thì tâm của ta chẳng phải liền biến thành thuần thiện 

rồi sao? Cho nên phải hiểu được, ngay trong cuộc sống thường ngày cùng ở chung với 

đại chúng, làm thế nào làm một chuyển biến. 

Tiêu chuẩn thiện ác của nhà Phật nói được rất hay, vì chính mình là ác, vì người khác 

là thiện. Đây là điều mà chư Phật Bồ Tát dạy bảo, chúng ta phải học tập. Các vị phải 

nên biết, vì người khác thì pháp thân thiện; vì chính mình thì nghiệp báo thân thiện, 

nhưng pháp thân không có, báo thân cũng không. Cái tổn thất này quá to quá lớn. Ai 

hiểu được đạo lý này? Chỉ có Phật hiểu. Phật nói cho chúng ta, chúng ta nghe nhiều 

rồi, dần dần cũng giác ngộ được. Cho nên mỗi niệm vì tất cả chúng sanh, không nên vì 

chính mình, không nên sợ khổ cực, không nên sợ lao nhọc. Nếu bạn cho rằng vì người 

khác làm việc rất khổ cực thì bạn liền rất khổ cực, liền sẽ rất mệt. 

- 175 - 

Nếu bạn chuyển ý niệm  "vì người khác làm việc là an vui nhất",  vậy là càng làm được 

nhiều thì càng an vui. Đây chính là nhà Phật thường nói:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng 

 sanh" . Xem bạn nghĩ cách nào. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên một ngày từ sớm đến tối vì mọi 

người, mỗi ngày ngủ hai giờ đồng hồ, người khác làm sao chịu nổi? Vì sao ông có thể 

chịu  được?  Làm  được  nhiều  việc  vì  người  khác  thì  càng  an  vui,  cho  nên  ông  liền 

không  cảm  thấy  mệt  mỏi,  không  cảm  thấy  mệt  nhọc.  Đạo  lý  này  ít  người  chân  thật 

hiểu được. Họ không hiểu cũng khó trách họ, do không có người dạy họ. Họ không có 

chăm chỉ học tập qua thì họ làm sao hiểu được? Ngày nay chúng ta hiểu được chút ít là 

nhờ đã xem nhiều, nghe nhiều Phật Kinh nên mới hiểu được đôi chút. Hoàn cảnh đời 

sống của chúng ta thay đổi, tu hành có rất nhiều duyên tốt, duyên thù thắng, chúng ta 

đều gặp được rồi. Không chỉ chính mình có thể hưởng thụ, mà còn có rất nhiều đồng 

tu có duyên, chúng ta đều giới thiệu cho họ, giúp đỡ họ. 

Tương lai nếu xây Thôn Di Đà ở sơn trang Cổ Tấn này, chúng ta  mọi người đều có 

phước.  Điều  kiện  của  nó,  tôi  nghĩ,  rất  dễ  dàng  làm  được.  Thoái  hữu  dưỡng  lão  đến 

niệm Phật, đến học giáo, tuổi từ 50 trở lên thì không cần tiền nhiều, chỉ cần 150 ngàn 

tiền  Malaysia  thì  có  thể  lấy  được  quyền  cư  trú  vĩnh  viễn.  Một  trăm  năm  mươi  ngàn 

tiền Malaysia thì bằng bảy mươi lăm ngàn tiền của Singapore. Cho nên, điều kiện này 

rất  thấp,  rất  nhiều  người  đều  rất  dễ  dàng  lấy  được.  Người  nước  ngoài  di  dân  đến 

Singapore thì không dễ dàng. Nếu ở Singapore xây thôn Di Đà, các vị muốn đến nơi 

đây, Cục Di dân của Singapore không cho bạn cư trú, bạn chỉ có nửa tháng đến một 

tháng, bạn không thể thường trụ ở nơi đây. Úc châu cũng rất là khó khăn, chính phủ 

Úc châu định  ra phải  mở  tài khoản ở ngân  hàng  Úc châu 700 ngàn. Con  số này  quá 

lớn, người thông thường không có năng lực này. Ở nơi đây chỉ có 75 ngàn, so ra với 

Úc châu  chỉ  có  một  phần  mười, cho  nên chúng  ta  rất  hy  vọng.  Chúng ta  đã nghĩ  rất 

nhiều  năm  rồi,  đã  nghĩ  mấy  mươi  năm,  thôn  Di  Đà  hy  vọng  có  thể  thực  hiện  ở 

Malaysia. Chỉ cần xây dựng một đạo tràng có được kiểu dáng này, người trên toàn thế 

giới đều có thể đến nơi đây để học tập. Chân thật làm ra tấm gương tốt, để người tuổi 

già  trải  qua  những  năm  tháng  cuối  đời  hạnh  phúc  nhất.  Ở  ngay  trong  đây,  chúng  ta 

cũng thành tựu  "Như Phật kim sắc thân", "Diệu tướng tất viên mãn" . Cho nên, phải 

dựa vào hoàn cảnh giúp đỡ chúng ta. Ba mươi hai tướng của Phật, mỗi một tướng hảo 

đều có nghiệp nhân. Chúng ta phải rất chăm chỉ nỗ lực để học tập. 


************************ 

Bi Ích Chánh Niệm 

Kinh văn:                    

"Diệc dĩ đại bi tâm 

Lợi ích chư quần phẩm 

Lìa dục thâm chánh niệm 

Tịnh huệ tu phạm hạnh". 

- 176 - 

Hai câu phía trên:  "Như Phật kim sắc thân", "Diệu tướng tất viên mãn"  là nói thân 

đức. Hai câu kế tiếp này là nói tâm. Thân lý luận tốt đẹp như vậy là từ do đâu mà có? 

Tâm tốt. Cho nên, chúng ta nhất định phải tu học, chúng ta phải từ bi giống như Phật. 

Biểu hiện của tâm từ bi là:  nhất định làm lợi ích tất cả chúng sanh, chân thật có thể 

 làm đến xả mình vì người. 

Hai chữ  "diệc dĩ"  này chúng ta phải chú ý. Đây là A Di Đà Phật kỳ vọng đối với người 

di dân đến Thế giới Cực Lạc cũng giống y như Ngài, có đầy đủ tâm đại bi viên mãn, 

đều có thể giống như Phật, xem tất cả chúng sanh cũng giống y như chính mình vậy, 

cho nên có câu:  "Đồng thể đại bi, vô duyên đại từ".  Vô duyên, dùng lời hiện tại để nói 

là  vô  điều  kiện.  Chúng  ta  vì  tất  cả  chúng  sanh  phục  vụ  là  vô  điều  kiện,  đối  đãi  với 

người khác cũng giống như đối đãi với chính mình. Phật ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" 

cũng nói như vậy : "Do vì chúng sanh mà sanh khởi đại bi" , chúng ta gọi là tâm đồng 

cảm,  tâm  thương  xót;  nhà  Phật  gọi  là  từ  mẫn,  từ  bi  lân  mẫn.  Đặc  biệt  là  xem  thấy 

chúng  sanh  khổ  nạn.  Khổ  nạn  lớn  nhất  của  chúng  sanh  là  gì?  Không  phải  không  có 

tiền tài, không có tiền tài không xem là khổ nạn, không có trí tuệ mới là khổ nạn chân 

thật. Bạn xem trên thế giới ngày nay, người đầy đủ phú quý rất nhiều, người đầy đủ trí 

tuệ thì không nhiều. Phú quý mà không có trí tuệ thì luôn luôn tạo nghiệp. Phú quý của 

họ sau khi hưởng xong thì phải làm sao? Phước báo hưởng hết rồi thì tội báo liền hiện 

tiền. Phước đó không phải là phước chân thật, vinh hoa phú quý của thế gian là một 

giấc  mộng. Chúng ta phải  rất  rõ  ràng, rất  tường  tận, đó  không phải  là  phú  quý  chân 

thật. Phú quý chân thật thì đời đời kiếp kiếp đều không mất đi, đó mới là thật. Một đời 

này hưởng xong rồi thì đời sau không còn nữa, đây là giả, không phải là phú quý chân 

thật. Đàm hoa vừa hiện, chúng ta phải hiểu rõ những chân tướng sự thật này. Thế nên 

trong mắt của Phật thấy những chúng sanh của sáu cõi gặp phải khổ nạn trên vật chất, 

còn  phải  giúp  đỡ  vật  chất  cho  họ,  khiến  cho  họ  có  thể  được  no  ấm,  có  thể  tiếp  tục 

sống. Người đời trước tu được chút phước báo mà không có trí tuệ, hưởng phước mà 

không có trí tuệ, những người này càng phải nên độ họ. Cho nên, đối với chúng sanh 

bần cùng khổ nạn, giáo học của Phật dạy bảo họ đoạn ác tu thiện, bồi phước. Đoạn ác 

tu thiện là cải thiện đời sống vật chất. Pháp môn không hai, thật có hiệu quả. Đối với 

người đời sống giàu có mà không có trí tuệ, Phật dạy bảo họ, giúp đỡ họ phá mê khai 

ngộ, khiến phước báo của họ có thể tiếp nối, không đến nỗi hưởng hết để rồi tội báo 

hiện tiền. Cho nên, Phật đích thực là phổ độ tất cả chúng sanh. 

Phước báo trong đây lớn, bao gồm Thiên Vương, trong Ấn Độ giáo gọi là Đại Phạm 

Thiên  Vương,  trong  Phật  Kinh  gọi  là  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên  Vương.  Đây  là  phú  quý 

cùng tột trong sáu cõi. Họ chưa khai ngộ, không có trí tuệ, Phật muốn giúp đỡ họ, Phật 

muốn cho họ lợi ích chân thật, giúp đỡ họ khai trí tuệ, cho nên nói là:  "do chúng sanh 

 mà khởi tâm đại bi".  Tâm đại bi chính là tâm Bồ Đề khởi tác dụng. Nhân tâm Bồ Đề 

vậy mới có thể thành Chánh Đẳng Chánh Giác. Cho nên, người Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc,  không  một  ai không  phát tâm  đại bi, không  một  ai mà  không  chịu  hy  sinh 

chính mình để thành tựu người khác, mỗi người đều là xả mình vì người. Như vậy mới 

có thể giống như Phật, phổ biến lợi ích tất cả chúng sanh. 


******************************** 

  

- 177 - 

Hai  câu:   "Ly dục thâm chánh niệm, tịnh huệ tu phạm hạnh". "Dục"  là tham dục. 

Các vị cần phải ghi nhớ, con người sở dĩ trải qua ngày tháng khổ như vậy, khổ hiện tại 

không xem là khổ, khổ ở tương lai mới thật là khổ, đời sau đến nơi nào vậy? Súc sanh, 

ngạ quỷ, địa ngục. Đây là thật khổ. Chúng ta ngay đời này nhận chịu không đáng vào 

đâu, đời sống có khốn khó hơn cũng không xem là khổ. 

Trên "Kinh Lăng Nghiêm" nói:  "Thời kỳ Mạt Pháp, tà sư nói pháp nhiều như cát sông 

 Hằng " . Thời kỳ Mạt Pháp chính là nói thời đại hiện đại của chúng ta .  Tà sư là gì? Tà 

sư nói ra pháp hoàn toàn trái ngược với chân tướng sự thật. Thí dụ: trong xã hội ngày 

nay  có  một  số  người  lưu  hành  một  quan niệm  tham  dục, tham  dục  mới  là  sức  mạnh 

thúc đẩy xã hội tiến bộ, cho nên khích lệ người tham dục. Giúp người tham dục thì xã 

hội mới có tiến bộ. Quan niệm này, cách nói này chính là trên Kinh Phật nói:  "Tà sư 

 nói pháp nhiều như cát sông hằng" , là sai lầm. Trên Kinh Phật nói, tham dục đọa cõi 

ngạ quỷ, cho nên người Trung Quốc thường nói:  “Người chết rồi đều đi làm quỷ” . Lời 

nói này là không đúng. Trong sáu cõi luân hồi, làm sao bạn biết được người chết rồi 

thì đi làm quỷ? Vì sao họ không làm trời? Thế nhưng tỉ mỉ  mà xét nghĩ, lời nói này 

cũng không phải không có đạo lý. Vì sao vậy? Tâm tham nhiều. Tâm tham nhiều thì 

đọa  ngạ  quỷ.  Thế  gian  này,  mấy  người  không  có  tâm  tham?  Tham  danh,  tham  tài, 

tham sắc, ham muốn năm dục sáu trần, thậm chí học Phật rồi thì tham Phật. Bạn thấy 

có đang lo hay không? Ham thích Phật pháp, các vị phải nên biết, không phải dạy bạn 

đổi đối tượng tham. Tham Phật cũng là tham, cũng phải đi làm ngạ quỷ. Phật không 

cho phép tham. Ở trên Kinh Phật nói được rất hay:  “Pháp còn nên xả, huống hồ phi 

 pháp”.  Lời nói này chính là nói với chúng ta, Phật pháp cũng không được phép tham. 

Các vị pháp sư trẻ tuổi học giảng Kinh mà nghĩ:  "Tôi học được càng nhiều càng tốt", 

vậy là tham. Tổ sư đại đức dạy bảo chúng ta  "một môn thâm nhập" . Kinh điển tuy là 

nhiều, ta học một hay hai loại là được rồi, không nên tham nhiều. Cũng giống "Kinh 

Hoa Nghiêm", sau cùng Thiện Tài Đồng Tử 53 tham, các vị xem thấy 53 vị thiện tri 

thức thật là khiêm tốn; trong vô lượng pháp môn, họ nói:  “Tôi chỉ biết một pháp môn 

 này,  tôi  tu  học  pháp  môn  này,  các  pháp  khác  tôi  không  biết.  Bạn  đi  thỉnh  giáo  với 

 những  người  đó,  họ  biết  được  nhiều  hơn  so  với  tôi” .  Mỗi  mỗi  đều  là  chính  mình 

khiêm tốn như vậy, tán thán người khác. Đây là làm ra tấm gương cho chúng ta xem. 

Ngày nay chúng ta mê hoặc điên đảo, hy vọng mọi thứ đều thông,  "cho dù các vị học 

 pháp gì, đến chỗ của ta thì được rồi, không cần phải đi hỏi người khác" . Cống cao ngã 

mạn! Như vậy mà trụ trì Phật pháp, thì dù có làm được náo nhiệt hơn, khi chết rồi vẫn 

là đọa ba đường, không ra khỏi ba cõi, không sanh được cõi trời. Bạn nhất định phải 

hiểu đạo lý này. 

Hôm nay tôi nghe cư sĩ Lý Văn Phát nói với tôi, lớp bồi dưỡng của chúng ta hợp tác 

cùng Trung Quốc đại khái khoảng tháng mười khai giảng. Hiện tại họ đang tìm  một 

nơi chốn, đã bàn bạc cũng gần xong rồi. Tôi nói với ông ấy, mỗi một lớp là bốn học 

trò. Bốn người trong Phật pháp gọi là một chúng, chính là một tăng đoàn. Chúng ta mở 

mười lớp, mười lớp có ba mươi học trò và mười vị thầy. Các vị hiện tại, tương lai đều 

làm thầy. Một người hướng dẫn ba học trò, cùng sống chung với ba học trò này. Thầy 

trò  bốn  người  cùng  ở  chung  một  phòng,  cùng  sử  dụng  một  phòng  học,  học  một  bộ 

Kinh. Phải làm cho ba học trò này, mỗi một người đều đem bộ Kinh này giảng được 

tốt, phải dạy họ ra để giảng, mỗi mỗi đều giảng tốt. Cho nên tôi nói với ông ấy, tôi cần 

- 178 - 

mười  cái  phòng  học,  phòng  nghỉ  của  các  học  trò  cũng  phải  mười  cái.  Chúng  ta  như 

vậy mới có thể làm được thành công. Ngoài ra, có một giảng đường lớn, giảng đường 

lớn là khóa mục chung. Khi cùng nhau lên lớp, chúng ta bốn mươi người cùng tụ hội 

lại. Khi học thường ngày thì mỗi nhóm có phòng học riêng. Số người nhiều thì phòng 

học phải nhiều. Đây là phương pháp giáo học của chúng ta. Đây là chỗ khác nhau với 

Phật học viện thông thường, "  một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu".  

Nhất định phải lìa dục. Lìa dục mới có thể  "Thâm chánh niệm".  

 "Tịnh huệ tu phạm hạnh". “Phạm”  là ý nghĩa của thanh tịnh. Đây là trên "Kinh Vô 

Lượng  Thọ"  đã  nói:  tâm  thiện,  ý  niệm  thiện  chính  là  tư  tưởng  thiện,  hành  vi  thiện ,  

quyết định không xen tạp chút nào bất thiện, vậy mới gọi là phạm hạnh. Tâm của bạn 

thiện, tư tưởng thiện, hành vi thiện, trong đó vẫn còn xen tạp bất thiện, cái này có thể 

nói là thiện hạnh, không phải phạm hạnh. Thiện hạnh thế gian và phạm hạnh khác biệt 

chính ngay chỗ này. Trong phạm hạnh không nên xen tạp bất thiện. Cho nên, phạm là 

thanh tịnh, chúng ta nhất định phải hiểu. 

Chánh niệm là gì? Chánh là đối với tà mà nói, lìa tất cả tà niệm, cái niệm này gọi là 

chánh niệm. Trong điển tích của người xưa, chúng ta cũng thấy qua câu  "chánh niệm 

 vô niệm" . Lời của họ nói không hề sai, nhưng khi chúng ta xem thì chúng ta xem sai 

rồi. Chúng ta xem sai cái gì? Chánh niệm là vô niệm, không có bất cứ ý niệm gì thì gọi 

là chánh niệm, vậy thì bạn sai quá rồi. Bạn đem vô niệm xem thành chánh niệm, kết 

quả quả báo của bạn là ở Tứ Thiền Vô Tưởng Thiên. Vô Tưởng Thiên là ngoại đạo. 

Học Phật mà học thành ngoại đạo, sai đến chỗ này! Nhất định phải nên biết, vô niệm 

là vô tà niệm. Vô tưởng cũng là tà niệm. Trong Tông môn thường gọi là vô niệm, vậy 

vô niệm là gì? Không có niệm thì bạn có niệm không rồi.  "Vô niệm”  cũng không,  "có 

 niệm" "vô niệm" đều không, đó gọi là chánh niệm, đó mới chân thật là vô niệm. Giải 

thích  đó  thì  không  sai.  Có  niệm,  vô  niệm  thảy  đều  không  có,  đây  mới  gọi  là  chánh 

niệm hiện tiền. Cho nên, đích thực là sai một li, đi ngàn dặm.  "Có – Không, hai bên 

 đều không dính".  Lời nói này khó! Có niệm thì không phải là vô niệm, vô niệm thì có 

niệm, vậy rốt cuộc là ta có niệm hay là vô niệm? Bạn lại mơ hồ rồi, lại không rõ ràng 

rồi. Kỳ thật, tôi giải thích với bạn thì bạn tường tận. Quyết định không có ý niệm tự tư 

tự lợi, cái niệm này là vô niệm. Quyết định có ý niệm lợi ích tất cả chúng sanh, đây là 

có niệm. Có cái niệm gì? Có cái ý niệm lợi ích tất cả chúng sanh. Vô niệm là không có 

ý niệm tự tư tự lợi, đây chính là chánh niệm. Cách nói này bạn liền dễ hiểu. Nếu như 

có ý niệm lợi ích tất cả chúng sanh, trong đó xen tạp lấy ý niệm tự tư tự lợi, cái ý niệm 

này không chánh, đây không phải là chánh niệm. Chánh niệm chắc chắn không có tự 

tư tự lợi, một mực chỉ niệm tất cả chúng sanh, vì tất cả chúng sanh phục vụ. Mọi người 

chưa khế nhập cảnh giới này. Vào cảnh giới này là chân lạc, vì tất cả chúng sanh phục 

vụ là đại lạc. Lời nói này trong "Kinh Cô-Ran" của Hồi Giáo đều có, trong Kinh điển 

nói qua rất nhiều lần, trong đó có câu:  "Thí giả, tỉ tiếp thọ thí giả, cánh hữu phước". Ý 

này là tương đồng. Ý nghĩa chính là chúng ta vì người khác, so với người tiếp nhận 

người khác thì ta càng có phước báo. Cho nên, đích thực là vui ở ngay trong đây. 

 "Tịnh  huệ"  là  thanh  tịnh  trí  tuệ,  chính  là  trên  Kinh  Đại  Thừa  thường  nói  trí  tuệ  Bát 

Nhã. Bát Nhã Ba La Mật Đa tuyệt đối không phải là trí tuệ của Tiểu Thừa trời người. 

Vì sao vậy? Trời người Tiểu Thừa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chưa đoạn sạch; 

- 179 - 

trời người xen tạp tự tư tự lợi, phải quấy nhân ngã, danh vọng lợi dưỡng, tham-sân-si-

mạn, xen  tạp  những thứ này  thì  không thanh  tịnh. Nhị  Thừa Quyền  Giáo  Bồ  Tát thì 

kiến tư phiền não đoạn tận, cũng chính là họ không xen tạp phiền não chướng, nhưng 

họ xen tạp sở tri chướng, cho nên họ vẫn là không thanh tịnh. Thế nhưng so với chúng 

ta mà nói, họ thanh tịnh hơn chúng ta nhiều, còn so với bên trên thì họ không bằng. 

Pháp Thân Đại Sĩ thì sở tri chướng đoạn tận rồi. Phiền não chướng và sở tri chướng 

đều không xen tạp, đây mới gọi là tịnh huệ. Các vị đồng tu lâu năm nghe cách nói này 

của tôi liền có thể lý giải. 

Ngày nay chúng ta muốn học thì hai loại này đồng thời đều phải nhạt. Không nên cho 

rằng chúng ta vẫn là đoạn phiền não chướng trước, tiếp theo phá sở tri chướng, vậy thì 

bạn khờ rồi, vì bạn phí thời gian rất dài, bạn học được rất khổ cực. Cho nên, hai cái 

đồng thời phải đoạn. Nếu không thể nào hoàn toàn đoạn thì có thể đoạn một hay hai 

phần  cũng  tốt.  Một  năm  có  thể  đoạn  một  phần  hoặc  hai  phần,  mỗi  năm  có  tiến  bộ, 

không thể nào có thoái bước, đây chính là cảnh giới rất rốt. Muốn gìn giữ sự tinh tấn 

không thoái, chỉ có một biện pháp duy nhất là đọc Kinh, thân cận thiện hữu, viễn ly 

mê hoặc. Điểm này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Phàm  hễ  tu  hành  không  thể  thành  tựu,  sau  cùng  thoái  chuyển  đọa  lạc  đều  là  không 

vượt  qua  được  sự  mê  hoặc  của  xã  hội,  mê  hoặc  của  danh  vọng  lợi  dưỡng,  tài,  sắc, 

danh, thực, thùy. Cho nên, nhà Phật nói “hộ pháp”, ai là hộ pháp? Chính mình phải hộ 

pháp cho chính mình. Thiện hộ là bạn chính mình hiểu được  “ta không vượt nổi mê 

 hoặc thì ta nên né tránh” , vậy bạn mới có thể bảo toàn. Nếu không cưỡng lại được mê 

hoặc, lại không chịu né tránh, vậy thì bạn chắc chắn đọa lạc. Chính bởi vì đạo lý này, 

sự thật này, cho nên vào triều nhà Đường, hai vị Đại đức Bách Trượng và Mã Tổ mới 

xây dựng tòng lâm, xây tòng lâm chính là vì việc này. Do bạn không cưỡng lại được 

mê hoặc, cho nên xây tòng lâm để cung cấp hoàn cảnh sinh hoạt thanh tịnh cho bạn, 

hoàn cảnh học tập viễn ly tất cả ô nhiễm, cũng chính là viễn ly tất cả mê hoặc. Đạo 

tràng này được xây dựng ở trong núi sâu, bạn muốn đi vào rất là khó khăn. Nếu không 

phải là người chân thật học đạo, mộ đạo thì sẽ không chịu được sự khổ cực này.  "Mã 

 Tổ xây tòng lâm, Bách Trượng lập thanh qui" , nghe qua hai câu nói này thì mọi người 

liền tường tận. Xây tòng lâm là làm việc hộ pháp, hộ trì đạo tràng, tất cả những việc 

tạp vụ hành chánh ở đạo tràng là do họ làm. Đại Sư Bách Trượng thì dạy học. Cũng 

giống  như  một  trường  học  vậy,  một  người  là  chủ  quản  hành  chánh,  một  người  chủ 

quản dạy học. Quản lý hành chánh là hộ pháp, dạy học là hoằng pháp. Hoằng và hộ là 

một thể, thiếu một thì không thể thành lập. 

Ngày nay chúng ta ở nơi đây, cư sĩ Lý Mộc Nguyên là hộ pháp, chúng ta ở nơi đây là 

hoằng pháp. Nếu chúng ta không có được sự hộ trì đắc lực này, cho dù chúng ta tu học 

trong Phật pháp có cao minh hơn thì chúng ta cũng không thể nào phát huy được. Cho 

nên, hoằng và hộ nhất định phải kết hợp thành một thể. Công đức của hoằng và hộ đều 

lớn như nhau. Ở trong “Kinh Đại Niết Bàn”, Phật nói với chúng ta, công đức hộ pháp 

còn lớn hơn so với hoằng pháp. Đây là Thế Tôn nói. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở 

đời, hộ trì Phật pháp thời đó là mười sáu vị đại quốc vương, cho đến đương thời đại 

phú trưởng giả các khu vực đến hộ trì, lễ thỉnh Thế Tôn, lễ thỉnh Tăng đoàn đến nơi 

của họ hoằng pháp lợi sanh, đều là làm ra tấm gương rất tốt cho chúng ta. 

- 180 - 

Bồ Tát nhất định phải học tập Lục Độ, Tứ Nhiếp Pháp, viễn ly tham-sân-si-mạn, đây 

gọi là tu phạm hạnh. Nền tảng của tu phạm hạnh là thanh tịnh trí tuệ. Tứ Nhiếp - Lục 

Độ mới có thể viễn ly tất cả ô nhiễm. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật. 

Tập 185 

Trí Quang Diệu Dụng 

Kinh văn:                              "Nguyện ngã trí tuệ quang 

Phổ chiếu thập phương sát 

Tiêu trừ tam cấu minh 

Minh tế chúng nguy nan 

Tất xả tam đồ khổ 

Diệt chư phiền não ám”. 

Đoạn  này  phân  làm  bốn  đoạn  nhỏ. Trước  tiên  chúng  ta đọc đến  chỗ  này. Đoạn  phía 

trước là nói vô lượng thọ, đoạn này là nói vô lượng quang. Vô lượng thọ là nói thể, vô 

lượng  quang  là  nói  tướng  dụng.  Thể-tướng-dụng  lưu  xuất  từ  đức  năng  vô  lượng  vô 

biên, lợi ích tất cả chúng sanh. 

Đại  Sư Thiện  Đạo  triều nhà Đường  nói:  "48  nguyện  của  A Di  Đà  Phật,  mỗi  nguyện 

 đều là vì chúng sanh" . Chúng ta từ trong bài kệ tụng này có thể thể hội được lời của 

Đại Sư là có căn cứ, không phải tùy tiện nói. 

Hai câu phía trước gọi là  "huệ quang phổ chiếu" , đây là A Di Đà Phật khi thành Phật 

phát đại nguyện và nguyện này hiện thực rồi. Quang minh của Phật đích thực là phổ 

chiếu mười phương cõi. Thế nhưng trên thực tế không chỉ là quang minh của Phật, mà 

sắc tướng của Phật, âm thanh của Phật, mỗi mỗi đều là châu biến pháp giới. Phàm phu 

chúng  ta  chưa  thấy  được,  chưa  nghe  được  là  bởi  vì  vọng  niệm  của  chính  mình  quá 

nhiều,  tâm  ý  qua  loa,  không  thể  nào  thể  hội  được.  Nếu  như  vọng  niệm  ít,  tâm  kỹ 

lưỡng, chỉ cần tịnh lại thì không khó thấy được. Đích thực có một số người thấy được 

Phật quang, nghe được âm thanh của Phật. Chúng ta mới chân thật thể hội được trí tuệ, 

đức năng của Phật đích thực là tận hư không phắp pháp giới, không lúc nào không có, 

không nơi nào không tồn tại. Đạo lý này trên Kinh Đại Thừa nói rất nhiều. 

Phật vì sao đối với một số người thì hiện tiền, đối với một số người lại không thể hiện 

tiền? Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói là tâm hiện thức biến,  "duy tâm sở hiện, duy thức 

 sở biến" . Mắt chúng ta không rời khỏi sắc tướng, hay nói cách khác, sáu căn chúng ta 

không  lìa  khỏi  cảnh  giới  sáu  trần.  Căn  trần  đều  là  sở  hiện  sở  biến.  Trên  Kinh  Đại 

Thừa, chúng ta thường hay đọc:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh".  Chúng ta không có 

- 181 - 

tưởng Phật, mà chúng ta nghĩ ra cảnh giới này, cho nên cảnh giới này liền hiện tiền. 

Những  cảnh  giới  này  đều  là  từ  tự  tánh  trí  tuệ  quang  minh  đức  năng  biến  hiện  ra. 

Chúng ta phải hiểu được điều này. 

Ý nghĩa của  "phổ chiếu"  rất sâu. Mười phương cõi nước chính là ngày nay gọi là hư 

không pháp giới.  "Phổ"  là bình đẳng, là thanh tịnh, đây mới gọi là phổ. Người xưa nói, 

Phật  quang  có  thể  phá  vô  minh  phiền  não,  cho  nên  gọi  là   "trí  tuệ  quang".  "Trí  tuệ 

 quang"  cũng là biệt hiệu của A Di Đà Phật. Chúng ta đã từng đọc qua, trí tuệ quang 

chính là vô lượng quang, cũng gọi là vô biên quang, vô ngại quang, vô đẳng quang, 

thường  chiếu  quang,  thanh  tịnh  quang.  Trong  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  nói  mười  hai 

danh hiệu, đây đều là biệt danh của Vô Lượng Quang. Vì sao dùng nhiều danh hiệu 

như vậy? Từ trong danh hiệu, chúng ta liền thể hội hàm nghĩa vô lượng. Đương nhiên 

mười  hai  danh  hiệu  này  cũng  chẳng  qua  là  tiêu  biểu  mà  nói,  trên  thực  tế  ngôn  ngữ 

không cách gì biểu đạt, nói ra không cùng tận. Phật quang đích thực có thể chiếu. Phật 

quang đã là biến chiếu, hiện tại vì sao chúng ta không thấy được? Kỳ thật, tất cả chúng 

sanh đều tắm ở trong hào quang của Phật, nhưng chỉ vì phiền não tập khí quá nặng nên 

chúng ta vẫn chưa phát hiện được. 

Phật  Bồ  Tát  từ  bi  đến  cùng  tột,  đối  với  những  chúng  sanh  nghiệp  chướng  sâu  nặng 

này, trí tuệ quang chuyển biến thành một loại hình thức khác chính là ngôn ngữ. Thế 

Tôn năm xưa ở đời 49 năm vì mọi người giảng Kinh nói pháp, mỗi câu mỗi chữ đều là 

trí tuệ quang, đều là phổ chiếu mười phương cõi. Phật diệt độ đã ba ngàn năm. Ngày 

nay  tuy  là  Phật  không  trụ  thế,  thế  nhưng  Kinh  điển  của  Phật  thì  vẫn  còn  lưu  lại  thế 

gian.  Khi  chúng  ta  mở  quyển  Kinh  ra,  chính  là  Phật  quang  phổ  chiếu.  Khi  chúng  ta 

đọc  tụng  là  trí  tuệ  quang  hiện  tiền.  Chúng  ta  nghiên  thảo  cũng  là  trí  tuệ  quang  hiện 

tiền.  Chúng  ta  giảng  giải  cũng  là  trí  tuệ  quang  hiện  tiền.  Trí  tuệ  quang  rõ  ràng  nhất 

chính là y giáo phụng hành. Các vị quả nhiên y giáo phụng hành thì mỗi giờ mỗi phút, 

mỗi chỗ mỗi nơi đều có thể thể hội được vô lượng quang thọ của Phật. Sau đó bạn sẽ 

chân thật tin tưởng  đây là thật, không phải là giả. 

Bài kệ kinh văn phía sau nói lên tác dụng của quang: 

 "Tiêu trừ tam cấu minh,  

 Minh tế chúng nguy nan,  

 Tất xả tam đồ khổ,  

 Diệt chư phiền não ám" . 

Bài kệ này rất là quan trọng đối với hiện tiền của chúng ta. Giáo huấn của Phật có thể 

giúp chúng ta tiêu trừ  “ba cấu” .  "Ba cấu"  chính là tên riêng của ba độc tham sân si. 

 "Minh"   là  vô  minh,  vô  tri.  Vô  minh  phiền  não,  đây  là  si.  "Vô  minh"  là  gì?  Không 

tường  tận  đối  với  chân  tướng  của  vũ  trụ  nhân  sanh  thì  gọi  là  vô  minh.  Phật  nói  với 

chúng ta, chúng ta vốn dĩ là thông đạt tường tận chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Vốn 

dĩ thông đạt tường tận, hiện tại tại vì sao biến thành không tường tận? Vấn đề này ở 

trong Phật pháp gọi là  "đại vấn". Đây là  vấn đề lớn, là vấn đề căn bản. Có không ít 

- 182 - 

đồng tu học Phật hiện tại chúng ta có cái nghi hoặc này. Khi Phật Đà còn tại thế, ngay 

trong đệ tử cũng có không ít người có nghi hoặc này. Trên hội Lăng Nghiêm, Tôn giả 

Phú Lâu Na liền nêu ra vấn đề này. Thế Tôn có giải đáp tỉ mỉ trong quyển thứ tư của 

"Kinh Lăng Nghiêm". Chúng ta đọc Kinh phải tỉ mỉ  mà thể hội, xem thử bạn có thể 

tìm được đáp án chân thật hay không. Không chỉ Phật nói như vậy, mà đại Thánh đại 

Hiền  trong  và  ngoài  nước  đều  là  nói  như  vậy.  Những  người  này  chúng  ta  xem  thấy 

trên lịch sử, các Ngài tuyệt nhiên là không gặp mặt nhau, cũng không có thông tin lẫn 

nhau,  thế  nhưng  cách  nói  cách  nhìn  của  các  Ngài  gần  như  là  hoàn  toàn  giống  nhau. 

Đây chính là trong ngạn ngữ chúng ta thường nói:  "Anh hùng sở kiến, đại lược tương 

 đồng".  Bạn xem trong "Tứ Thư, Đại Học" của nhà Nho, vừa mở đầu liền nói:  "Đại học 

 chi  đạo,  tại  minh  minh  đức".  Chữ   "minh  minh  đức"   này  cùng  ý  nghĩa  ở  đây  đã  nói 

hoàn toàn giống nhau . "Minh đức"  là một danh từ, ý nghĩa là vốn có. Thánh nhân hiện 

tại  dạy  chúng  ta:   "Bạn  phải  minh  minh  đức",   hay  nói  cách  khác,  minh  đức  hiện  tại 

chúng ta không minh rồi, cho nên mới thêm vào một cái minh. 

 "Minh minh đức" , trong Thiền tông chúng ta chính là minh tâm kiến tánh, cái này ở 

trong Phật pháp là phá căn bản vô minh. Đại học chi đạo là gì? Phá căn bản vô minh. 

 "Tại  thân  dân",   đó  là  thực tiễn  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày.  Trong  công  việc 

đối nhân xử thế tiếp vật, dùng  "minh đức"  để sinh hoạt, liền trải qua đời sống của chư 

Phật Bồ Tát. 

Bởi vì minh đức không minh, nhà Phật gọi là vô minh, cho nên bạn mới khởi lên tham 

sân. Tham sân là tên gọi chung của vô lượng vô biên phiền não. Thuận theo ý niệm 

vọng tưởng của chính bạn, bạn liền khởi tâm tham; không hợp với ý của bạn, bạn liền 

khởi sân hận. Phiền não có nhiều hơn, hai điều này đều bao gồm hết rồi. 

Phiền não từ đâu mà có? Từ vô minh mà ra? Phật ở chỗ này dạy bảo chúng ta, chỉ có 

nương trí tuệ quang của Phật mới có thể tiêu trừ  "tam cấu minh"  của chúng ta. Chúng 

ta có hiểu ý nghĩa của câu nói này hay không? Lại nói rõ ràng hơn một chút, chúng ta 

nhất định phải nương vào giáo huấn của Phật Đà thì mới có thể đoạn phiền não, mới 

có thể hồi phục trí tuệ quang minh vốn đầy đủ trong tự tánh. 

Trí  tuệ  quang  minh  của  chúng  ta, phước đức thọ  lượng  của chúng  ta  không  hề khác 

biệt với A Di Đà Phật. Thế Tôn Ngài vô lượng thọ, mỗi mỗi chúng ta đều là vô lượng 

thọ, thế nhưng vì sao ngày nay chúng ta biến thành ra như thế này? Thảy đều chịu hết 

cái  hại  của  vô  minh,  chịu  cái  hại  của  phiền  não. Chỉ  cần  phá đi  vô  minh,  phiền  não 

đoạn rồi thì trí tuệ đức năng của chúng ta hoàn toàn hồi phục, Phật Bồ Tát giáo hóa 

công đức liền viên mãn. Câu thứ nhất:  “Tiêu trừ tam cấu minh”  là căn bản nền tảng tu 

học của chúng ta, cho nên không đoạn phiền não làm sao được? 

Câu thứ hai:  "Minh  tế  chúng  ách nạn". "Minh"   là  minh  hiển, ý  nghĩa của thành tựu. 

 "Tế"  là cứu tế, chính là nhà Phật gọi là phổ độ chúng sanh.  "Ách nạn"  là nói quả báo. 

 "Tam cấu minh"  là nghiệp nhân. Bạn có cái nghiệp nhân này, bạn đương nhiên liền có 

tai nạn. 

Ngày nay chúng ta sống ở thế gian này, tần suất thiên tai nhân họa không ngừng nâng 

lên  cao,  tai  nạn  lần  sau  nghiêm  trọng  hơn  lần  trước,  chân  thật  đúng  như  trong  Kinh 

điển mà Phật đã nói:  "đời ác năm trược";  hiện tại có thể nói là trược ác đến cùng tột. 

- 183 - 

Thiên tai nhân họa hiện tiền, thế gian có rất nhiều người chí sĩ có lòng nhân, đều phát 

tâm từ bi muốn đến để cứu vãn, nhưng cứu thế nào cũng cứu không được, càng cứu 

dường như tai nạn càng nhiều, càng nghiêm trọng. Chúng ta xem thấy thế gian ngày 

nay, các nhân vật chính trị hô hào khẩu hiệu  "cứu nước, cứu dân",  các nhà từ thiện, 

các nhà tôn giáo đều đang cầu nguyện thế giới hòa bình, họ đã cầu bao lâu rồi? Từ vô 

thỉ mãi đến ngày nay, hòa bình cũng không thực hiện được, dường như đều không có 

cảm ứng, thế nhưng sự ngưỡng vọng của nhân loại đối với việc này tuyệt nhiên không 

hề suy giảm, vẫn là đang mong cầu, vẫn là đang ước nguyện. 

Ngày  nay  chúng  ta  ở  trong  Kinh  điển  này  xem  thấy  được  một  tin  tức,  muốn  có  thể 

thực tiễn chân thật hòa bình ở thế gian của chúng ta thì cần phải dựa vào trí tuệ quang 

của Phật để tiêu trừ tam cấu minh của chúng ta. Đây là phương pháp chính xác. Cho 

nên, sự việc này chính trị không làm được, quân sự vũ lực cũng không làm được, kinh 

tế khoa học kỹ thuật vẫn không làm được. Chúng ta mới bỗng nhiên hiểu ra Thích Ca 

Mâu  Ni  Phật  tại  vì  sao  phải  xuất  gia.  Ngài  hiểu  được,  Ngài  tường  tận  sự  việc  này 

chính trị vô năng vô lực, cho nên Ngài có bối cảnh chính trị rất tốt, thế mà Ngài còn bỏ 

đi. Thế gian bao gồm tất cả nghề nghiệp kỹ thuật đều không thể làm được sự việc này. 

Sau  cùng  Ngài  chọn  lựa  là  gì?  Xuất  gia  tu  hành,  hoằng  pháp  lợi  sinh,  Ngài  đi  con 

đường này. Con đường này chính là trong bài kệ này đã nói. Ngài đi là con đường cổ 

Phật đã đi, tuân theo giáo huấn của cổ Phật, trước tiên đoạn phiền não của chính mình, 

khai  mở  trí  tuệ  chân thật.  Sau  khi  phiền não  đoạn  rồi, trí tuệ  tự nhiên liền hiện tiền. 

Nhà Phật thường nói:  "Phiền não nhẹ, trí tuệ thêm lớn",  huống hồ Thích Ca Mâu Ni 

Phật  vô  minh  phiền não  đoạn  hết  rồi, trong  tự  tánh  không  có  chút  chướng  ngại nào, 

cho nên trí tuệ quang minh đầy đủ trong tự tánh viên mãn tròn đầy hiện tiền.  "Tiêu trừ 

 tam cấu minh" , Ngài mới có năng lực giúp đỡ chúng sanh khổ nạn thế gian này, hiện 

thân nói pháp, làm ra tấm gương cho chúng ta xem. 

Ngài làm bằng cách nào? Trước tiên là nhìn thấu, buông xả, Ngài làm ra tấm gương 

nhìn thấu buông xả cho chúng ta xem. Ngài trải qua đời sống mà ở ngay trong cái nhìn 

của  người  thế  gian  chúng  ta,  đó  là  đời  sống  rất  khổ.  Đây  là  kiến  giải  của  phàm  phu 

chúng  ta.  Thực  tế,  Ngài  trải  qua  đời  sống  an  vui  nhất  thế  gian.  Tôi  nói  lời  nói  này 

người có thể nghe hiểu được không nhiều. Đây là thật, không phải là giả. Ngài trải qua 

ngày  tháng  hạnh  phúc  nhất  ở  thế  gian, nửa  ngày  ăn  một  bữa,  dưới  gốc  cây  ngủ  một 

đêm, đời sống rất an vui. Chúng ta cảm thấy đời sống này rất khổ cực. Chúng ta thì 

nhất  định  phải  y  thực  đủ,  phải  chú  ý  phòng  ốc  tốt,  phải  có  ăn  uống  ngon.  Đây  là  gì 

vậy? Đây là tham sân. Chúng ta trải qua ngày tháng tham sân, còn Ngài thì không có 

tham-sân-si-mạn. 

Chúng  ta  trải  qua  một  đời  sống  tham-sân-si-mạn,  bạn  phải  nên  biết  là  đã  bỏ  ra  bao 

nhiêu  cho  cái  giá  phải  trả  rồi.  Cái  giá  của  kết  quả  này  chính  là  vô  lượng  kiếp  lưu 

chuyển sanh tử. Chúng ta phải bỏ ra cái giá thê thảm đến như vậy mà không biết. Chư 

Phật Bồ Tát trải qua đời sống thanh tịnh tự tại, đời sống giải thoát, Thế Tôn vì chúng 

ta  mà  thị  hiện.  Ở  Trung  Quốc,  Nhan  Hồi  -  học  trò  của  Khổng  Lão  Phu  Tử  cũng  thị 

hiện  cho  chúng  ta  xem.  Khổng  Lão  Phu  Tử  tán  thán  Nhan  Hồi.  Đời  sống  của  Nhan 

Hồi vô cùng thanh đạm, rá cơm phễu nước, thế nhưng đời sống của ông vô cùng an 

vui. Do đây có thể biết, hai chữ “khổ vui” này, hiện tại rất ít người có thể nhận biết. 

Người hiện tại thông thường đem khổ xem thành vui, họ cũng không hiểu như thế nào 

- 184 - 

là vui.  "Khổ trung tác lạc"  là đem cái khổ xem thành vui, đem ba đường xem thành 

vui. Đây chính là vô minh, ngu si đến cùng tột. 

Hiện tại vấn đề có rồi, làm thế nào đoạn tham-sân-si? Mỗi một vị đồng tu học Phật đều 

muốn  đoạn  tham-sân-si  nhưng  không  thể  đoạn  được,  rốt  cuộc  nguyên  nhân  này  do 

đâu? Bạn chưa tiếp nhận giáo dục trí tuệ của Phật, bạn không hiểu rõ chân tướng của 

sáu cõi luân hồi, cho nên bạn mới mê ở ngay trong đây, lấy khổ làm vui, nguyên nhân 

chính  ngay  chỗ  này.  Nguyên  nhân  biết  rồi  thì  liền  có  phương  pháp,  chúng  ta  đem 

nguyên nhân này tiêu trừ. Làm thế nào để tiêu trừ? Quyết định tiếp nhận giáo dục trí 

tuệ của Phật Bồ Tát. Tiếp nhận bằng cách nào? Trong Kinh điển nói được quá nhiều 

quá  nhiều:   "Thọ  trì  đọc  tụng,  vì  người  diễn  nói" ,  đây  là  bạn  chân  thật  tiếp  nhận  rồi. 

Hay nói cách khác, ngày ngày phải đọc Kinh điển. 

Vừa rồi, các vị đồng tu xem thấy hơn hai mươi vị bằng hữu của Hồi Giáo đến Cư Sĩ 

Lâm chúng ta tham quan thăm viếng. Mười hai vị bằng hữu Hồi Giáo này đến từ rất 

nhiều khu vực quốc gia khác, có người đến từ Trung Quốc, có người đến từ Úc châu, 

có  người  từ  Phi  Luật  Tân,  Nhật  Bản,  Thái  Lan.  Họ  đến  chỗ  chúng  ta  để  tham  quan 

thăm  viếng,  muốn  hiểu  rõ  Phật  giáo  hơn.  Họ  thấy  đạo  tràng  chúng  ta  cúng  dường 

nhiều Phật Bồ Tát đến như vậy, họ thì tin tưởng chỉ có một chân thần, cho nên muốn 

hiểu rõ Phật giáo. Tôi dùng chút thời gian đơn giản giới thiệu qua cho họ nghe. Tôi nói 

với  họ, Phật  giáo là giáo  dục, không phải  tôn  giáo;  trong  Phật  giáo  cúng  dường  chư 

Phật Bồ Tát đều là bao hàm dụng ý giáo dục cao thâm, nghĩa thú của biểu pháp. Như 

phía trước chúng ta cúng dường Bổn Sư Thích Ca Mâu Ni Phật, bạn xem, quan hệ của 

chúng ta với Phật là quan hệ thầy trò, cho nên đây không phải là tôn giáo. Chúng ta 

gọi Thích Ca Mâu Ni Phật - vị thầy sáng lập ra giáo học này đầu tiên là Bổn Sư, là Lão 

Sư căn bản. Chúng ta tự xưng là đệ tử. Đệ tử là học trò. Quan hệ của chúng ta với Phật 

là quan hệ thầy trò. Bồ Tát đều là học trò của Phật. Quan Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ 

Tát, Văn Thù, Phổ Hiền là học trò đầu tiên của Phật, chúng ta là học trò hiện tại của 

Phật. Vậy thì các vị liền biết được rồi, những vị Bồ Tát này đều là huynh trưởng của 

chúng ta. Lão sư, học trò đều là bình đẳng, cho nên Phật pháp là giáo học bình đẳng. 

Tôi nói với họ như vậy. Họ liền hỏi:  “Vậy quan hệ Phật Bồ Tát của các vị với thần là 

 thế nào?  Các  vị  có kính  thần hay  không?”.  Tôi  nói:  "Chúng tôi  kính thần" . Tôi  liền 

nêu ra thí dụ, thế gian có một số tôn giáo chỉ thừa nhận có một vị chân thần duy nhất, 

cũng  có  rất  nhiều  tôn  giáo  tôn  kính  rất  nhiều  vị  thần,  vậy  có  xung  đột  hay  không? 

Không hề xung đột. Phật dạy bảo chúng ta, những chúng thần này cũng giống như xã 

hội hiện tại của chúng ta, có nhiều cấp người lãnh đạo một quốc gia, một vị thần duy 

nhất  chính  là  tổng  thống  quốc  gia.  Đây  là  nhất  thần  luận,  đa  thần  luận.  Ngoài  tổng 

thống  ra  còn  có  bộ  trưởng,  còn  có  tỉnh  trưởng,  còn  có  huyện  trưởng,  đây  là  chúng 

thần.  "Một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một" . Vậy  Phật  Bồ  Tát  rốt  cuộc  là  gì?  Phật  Bồ  Tát  là 

người làm công tác giáo dục trong xã hội đa nguyên văn hóa, họ không phải là người 

lãnh đạo của các giai cấp, cũng không phải tổng thống, cũng không phải là bộ trưởng, 

cũng không phải là huyện trưởng, cho nên họ không phải là thần. Thế nhưng chúng ta 

tôn kính thần, chúng ta vì thần phục vụ, chúng ta cũng tiếp nhận giáo dục của Phật. Sự 

việc này được rõ ràng rồi. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  làm  giáo  dục.  Chỉ  có giáo  dục  mới  có  thể  an  định  xã  hội,  giúp  đỡ 

chúng thần, giúp đỡ người lãnh đạo của các giai tầng xã hội. Công tác này rất vĩ đại, 

- 185 - 

công tác này  rất  có  ý nghĩa, rất  có giá  trị,  cho  nên  chỉ  có người  có  trí tuệ  chân thật, 

người chân thật từ bi mới chịu làm như vậy. Tôi nói:  "Các vị xem, mỗi một vị sáng lập 

 ra  tôn  giáo  như  Giê-Su,  Muhammad  hay  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đều  như  nhau, đều 

 không có làm lãnh đạo các nghề nghiệp chính trị, cho nên bao gồm tất cả tôn giáo đều 

 là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa, bao gồm tất cả tôn giáo đều khuyên người đoạn 

 ác tu thiện” . 

Thế nhưng đối với những sự lý này, nói được thấu triệt nhất, nói được tường tận nhất 

chính là Phật giáo. Kinh điển của Phật giáo phong phú, việc này mọi người đều thừa 

nhận,  bất  cứ  một  Kinh  điển  tôn  giáo  nào  đều  không  nhiều  như  Phật  giáo.  Phật  giáo 

giống như một trường đại học hoàn chỉnh vậy, trong đây bao gồm tất cả các khoa hệ, 

không  thiếu  một  thứ  nào.  Trong  Phật  giáo  có  nói  đến  tôn  giáo,  thế  nhưng  Phật  giáo 

không phải là tôn giáo. Trong Kinh Phật có nói đến triết học, nhưng Phật giáo không 

phải là triết học, mà Phật giáo đều bao gồm tất cả. Chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực mà 

học  tập.  Phật  giáo  là  trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn.  Chỉ  có  trí  tuệ  chân  thật  thì  ý  niệm 

tham-sân-si này của chúng ta mới đoạn được. 

Phật giáo dục cần phải xây dựng chánh tri chánh kiến. Bạn xem, một bộ “Kinh Pháp 

Hoa” chủ yếu nói điều gì? Vào tri kiến Phật. Tri kiến của Phật là tri kiến chính xác. 

Chúng ta ngày nay nghĩ sai, thấy sai đối với vũ trụ nhân sanh, cái sai lầm này gọi là tà 

tri  tà  kiến.  Tà  tri  tà  kiến  hiện  tại  đang  chỉ  đạo  chúng  ta,  cho  nên  chúng  ta  làm  sai, 

chúng  ta  cũng  nói  sai, vậy  mới  chiêu đến rất  nhiều  khổ  nạn. Nếu  như tư  tưởng  kiến 

giải  của  chúng  ta  chính  xác,  tất  nhiên  dẫn  đạo  ngôn  ngữ  hành  vi  của  chúng  ta  cũng 

chính xác. Chúng ta tạo tác là thiện nghiệp, quả báo cảm nhận được nhất định giống 

như  Thế  giới  Cực  Lạc,  như  Thế  giới  Hoa  Tạng,  Nhất  Chân  Pháp  Giới  của  chư  Phật 

liền hiện tiền. 

Do đây có thể biết, chúng ta tiếp nhận giáo dục thật là vô cùng quan trọng. Chúng ta 

nhất định phải tiếp nhận giáo dục. Phải khẳng định giáo dục của cổ Thánh tiên Hiền, 

giáo dục của chư Phật Bồ Tát là giáo dục trí tuệ chân thật, chúng ta phải nhiệt tâm mà 

cầu học. Đây cũng là người thông thường nói mục đích giáo dục của Thánh Hiền nhân 

là  chí  tại  Thánh  Hiền. Nếu  như chúng ta không  lập  chí đi làm  Phật, làm  Bồ  Tát, thì 

việc giáo dục này bạn có thể có được là rất có hạn. Cho nên, người không nên vô chí, 

nhất định phải lập định chí hướng. 

Chúng  ta  học  Phật  phải  học  được  giống  như  Phật  vậy.  Phật  không  có  tham-sân-si, 

chúng ta có tham-sân-si thì không giống Phật. Chúng ta muốn hỏi, vì sao chúng ta học 

không giống? Kỳ thật, Phật nói cho chúng ta nghe rất rõ ràng, rất tường tận. Phật dạy 

chúng ta đoạn phiền não, đoạn từ chỗ nào vậy? Vô minh phiền não, trần sa phiền não, 

kiến tư phiền não giống như y phục mặc trên người chúng ta vậy, vô minh phiền não 

giống như áo lót mặc sát bên trong thân, trần sa phiền não là y phục bên ngoài, kiến tư 

phiền não là áo khoác bên ngoài. Đương nhiên khi bạn cởi y phục, nhất định phải cởi 

cái bên ngoài trước, không thể nào cởi cái bên trong trước. 

Kiến tư phiền não có mười loại lớn. Loại thứ nhất là  "thân kiến" . Chúng ta có đem loại 

thứ nhất này cởi bỏ hay không? Thân kiến dùng lời hiện tại mà nói là tự tư tự lợi.  Tự 

tư tự lợi là ải đầu tiên. Chúng ta không thể xả bỏ tự tư tự lợi thì không vào được cửa. 

Phật là một nhà lớn, giống như hoàng cung vậy, ngàn cửa vạn hộ, đây là cửa đầu tiên. 

- 186 - 

Cửa đầu tiên bạn không thể bước vào thì cái đẹp trong cung đình này bạn làm sao có 

thể  thấy  được?  Cho  nên,  học  Phật  bắt  đầu  học  từ  đâu?  Từ buông  xả  tự  tư  tự lợi  mà 

học. Chỉ cần có tự tư tự lợi, trong lòng chúng ta phải rõ ràng, bạn đã nghe qua giáo 

huấn  của  Phật  rồi,  khẳng  định  chính  mình  là  phàm  phu  nghiệp  chướng  sâu  nặng, 

khẳng định chính mình sống ở trong vô minh phiền não, khởi tâm động niệm đều vì 

chính mình. Chúng ta học Phật mà không vào được cửa Phật, then chốt chính ngay chỗ 

này. Điều đầu tiên là chúng ta phải đem thân kiến buông xả. 

"Kinh Kim Cang" mọi người đọc rất quen thuộc, đọc được rất nhiều, ở trên Kinh Phật 

nói được rất rõ ràng:  "Nhược Bồ Tát hữu ngã kiến" , cái đầu tiên, nhân tướng, chúng 

sanh tướng, thọ giả tướng tức phi Bồ Tát, đó không phải là Bồ Tát. Do đây có thể biết, 

điều kiện thứ nhất của Bồ Tát là vô ngã tướng. Vô ngã tướng chính là không có tự tư 

tự lợi, con người này mới là Bồ Tát. Bồ Tát là người như thế nào? Bồ Tát là học trò 

của Phật, bạn mới là học trò của Phật Đà chân chính, là đệ tử Phật. Nếu như bạn chưa 

buông xả thân kiến, bạn gắn lên cái tên đệ tử Phật chỉ là hữu danh vô thật. Nếu chân 

thật là đệ tử Phật, mức độ thấp nhất là phải phá được ngã tướng. Đạo lý này không thể 

không hiểu. 

Nếu như chúng ta chân thật nghe theo giáo huấn của Phật, buông xả tự tư tự lợi, khởi 

tâm động niệm, tất cả tạo tác không còn vì chính mình mà nghĩ, thì bạn đã bước vào 

cửa Phật rồi. Chướng ngại về sau tuy có nhưng dễ dàng phá. Ải thứ nhất phá rồi. Ải 

thứ nhất chúng ta thường gọi là cổ bình, rất không dễ gì đột phá. Nếu cái ải này đột 

phá rồi, tham-sân-si-mạn tự nhiên liền tan nhạt, tuy chưa đoạn nhưng tan nhạt rồi, trí 

tuệ của bạn liền thêm lớn. Nếu cái ải này không thể đột phá thì bạn chắc chắn không 

có trí tuệ, nhà Phật thường nói, bạn có thể có thông minh nhưng bạn không có trí tuệ. 

Thông minh và trí tuệ có khác biệt. Nhà Phật gọi thông minh là thế trí biện thông, chỉ 

cần bạn có thế trí biện thông thì bạn không có trí tuệ chân thật. Muốn có trí tuệ chân 

thật  thì  cần  phải  đoạn  phiền  não. Phiền  não  đoạn  rồi  thì  trí  tuệ Bát  Nhã  tự  tánh  liền 

hiển lộ. Phật dạy chúng ta phải khai trí tuệ, không phải Phật dạy chúng ta học thế trí 

biện thông. Vì sao vậy? Thế trí biện thông không những không thể giải quyết vấn đề, 

trái lại rước lấy rất nhiều phiền não, tạo nghiệp chướng càng nặng, tương lai đọa lạc 

càng  khổ.  Đạo  lý  này  không  thể  không  biết.  Quả  báo  của  thế  trí  biện  thông  là  ở  ba 

đường  ác.  Do  đây  có  thể  biết,  giáo  học  của  Phật  Đà  chúng  ta  không  thể  không  học. 

Muốn thoát khỏi ba đường ác, muốn thoát khỏi sáu cõi luân hồi, chỉ có giáo học trí tuệ 

của Phật mới có thể giúp đỡ được. Điều này bạn phải chân thật giác ngộ. 

Thế nhưng tu học Phật pháp nhất định là phải “tín-thọ-phụng hành”. “Tín-thọ-phụng 

hành” là một mà ba, ba mà một, không thể đem nó phân thành giai đoạn. Trong Phật 

Kinh  thường  nói:   "Một  là  tất  cả,  tất  cả  là  một".  Ngài  Thanh  Lương  phán  "Hoa 

Nghiêm" gồm “Tín-Giải-Hành-Chứng”, đây là bốn phần, một chính là bốn, bốn chính 

là một, bất cứ một chữ nào cũng nhất định bao hàm ba cái khác. Như vậy bạn mới có 

thể  khế  nhập  được  cảnh  giới,  chân  thật  có  thể  làm  đến   "minh  tế  chúng  ách  nạn" , rõ 

ràng giúp đỡ chúng ta siêu việt tất cả tai nạn. Đây là nói hiện tiền, chúng ta gọi là hoa 

báo. 

Hoa báo phía sau còn có quả báo. Quả báo là gì? Là ba đường. Địa ngục, ngạ quỷ, súc 

sanh gọi là ba đường. Quả báo của ba đường là ba độc phiền não cảm ứng biến hiện ra. 

- 187 - 

Do đây có thể biết, tham-sân-si của chúng ta nếu như không thể bạt trừ thì chắc chắn 

chúng ta không thể tránh khỏi quả báo địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Phiền phức chính 

ngay chỗ này. Trong "Kinh Địa Tạng Bồ Tát Bổn Nguyện" nói được rất rõ ràng, rất 

tường tận:  “Tuyệt đại đa số con người là từ trong ba đường đến nhân gian, thế nhưng 

 chớp  mắt  một  cái  thì  lại  quay  trở  lại  ba  đường” .  Nguyên  nhân  này  là  gì?  Chúng  ta 

phải xuy xét nhiều. 



Tập 186 

Do đây có thể biết, Phật dạy bảo chúng ta đích thực là trí tuệ chân thật, có lợi ích chân 

thật đối với chúng ta, hy vọng chúng ta ở trong mười pháp giới phải hướng nâng lên 

trên, không nên hướng xuống đọa lạc. Tham sân si gọi là ba độc phiền não. Chúng ta 

có thể tiêu trừ ba độc phiền não thì tự nhiên liền rời khỏi ba đường ác. Ba đường khổ 

hơn bất cứ nơi nào. Phật Bồ Tát từ bi đến tột đỉnh, muốn chúng ta  "tất xả tam đồ khổ",  

cho nên trong 48 nguyện, nguyện thứ nhất chính là  "quốc vô ác đạo",  không đọa vào 

cõi ác. Chúng ta đối chiếu bài kệ này cùng với nguyện văn trước sau, liền có thể thể 

hội được một ít tâm từ bi của Phật Đà. 

 "Diệt chư phiền não ám" . Cái  "phiền não ám"  này cùng ý nghĩa  "tam cấu minh"  phía 

trước là giống nhau.  "Cấu"  là nói ô nhiễm, ô nhiễm tự tánh thanh tịnh của chính mình. 

 "Phiền  não"   chính  là  chuyên  chỉ  tham-sân-si-mạn.  Nhất  định  phải  đoạn  phiền  não. 

Phiền não quá nhiều rồi, đoạn không hết. Phật ở trong Kinh điển như  "Du Già Sư Địa 

 Luận" đã đem vô lượng vô biên phiền não quy nạp lại,  phân loại ra có hơn 100 loại. 

Cái này vẫn quá nhiều, đối với sơ học mà nói vẫn là quá nhiều. Bồ Tát Thiên Thân từ 

trong "Du Già Sư Địa Luận" quy nạp thành 26 loại, bao gồm 6 loại căn bản phiền não, 

20 loại tùy phiền não. Đây đều là loại lớn. 

Sáu loại lớn căn bản phiền não chính là  "tham-sân-si-mạn-nghi-ác kiến". "Ác kiến"  là 

kiến giải sai lầm. Chúng ta luôn phải rõ ràng, phải tường tận, chính mình ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày khởi tâm động niệm biết được cái niệm này là thiện hay là ác. 

Đoạn  ác  tu  thiện  phải  từ  ngay  khởi  tâm  động  niệm  mà  hạ  công  phu.  Đây  chính  là 

những Tổ sư đại đức xưa nay dạy bảo chúng ta tu hành phải từ căn bản mà tu. Căn bản 

là gì? Khởi tâm động niệm là căn bản. Người xưa dùng thí dụ để nói, vô minh phiền 

não che mất đi tâm tánh của chúng sanh, giống như trời mây đen u ám che mất đi mặt 

trời  vậy.  Chúng  sanh  hôn  ám  ngu  si,  hiện  rõ  ra  không  biết  chút  nào,  cho  nên  gọi  là 

 "ám".  Giáo huấn của Phật giống như mặt trời vậy, trí tuệ của Phật (nói trí tuệ của Phật 

chính là Bát Nhã chánh trí của tự tánh vốn đầy đủ) là trong tự tánh của chúng ta vốn 

sẵn đầy đủ, trí tuệ này có thể phá vô minh phiền não, cho nên  "diệt chư phiền não ám". 

Nếu  như  không  phải  dùng  trí  tuệ  Bát  Nhã  vốn  đủ  trong  tự  tánh  thì  chắc  chắn  bạn 

không thể diệt được. 

Bạn đi học, học rộng nghe nhiều, người xưa đã nói  "ký vấn chi học" , bạn thấy được rất 

nhiều, nghe được rất nhiều, nhớ được rất nhiều, thế nhưng đều không phải là tự tánh 

lưu lộ ra, mà đều là từ bên ngoài đến. Đây gọi là thế trí biện thông. Bạn cũng có thể 

nói được hoa trời rơi rụng, thế nhưng phiền não tập khí của bạn không thể đoạn, hay 

- 188 - 

nói  cách  khác,  bạn  không  thể  giải  quyết  được  vấn  đề  sanh  tử  của  chính  mình,  bạn 

không  có  năng  lực  chuyển  biến  nghiệp  báo  của  bạn.  Thế  trí  biện  thông  không  giải 

quyết được vấn đề. Không những không thể chuyển biến nghiệp báo của chính mình, e 

rằng thế trí biện thông mang đến nghiệp báo càng nghiêm trọng hơn. Đây là lý do vì 

sao Phật dạy chúng ta nhất định phải cầu trí tuệ chân thật. 

Trí tuệ chân thật từ đâu mà có? Là trí tuệ Bát Nhã vốn sẵn có trong tự tánh của bạn, 

không phải từ bên ngoài đến. Ở trên Kinh Phật đã nói, Thích Ca Mâu Ni Phật trí tuệ 

vốn sẵn trong tự tánh hiện tiền, cho chúng ta làm tham khảo. Ngài có, ta cũng có; Ngài 

có thể hiện tiền, vì sao ta không thể hiện tiền? Các Ngài không có phiền não, ta thì có 

phiền  não.  Như  vậy  chính  mình  mới  chân  thật  ý  thức  đến,  "ta  cần  phải  đoạn  phiền 

 não" . Phiền não đoạn một phẩm, trí tuệ liền tăng thêm một phẩm, trí tuệ chân thật của 

bạn mới có thể hiện tiền. Trí tuệ chân thật siêu vượt thế trí biện thông rất nhiều, có thể 

khiến chính mình được chân thật thọ dụng. Thọ dụng chân thật này là thanh lương tự 

tại, trong đây có an vui chân thật, cho nên lìa khổ được vui. Cái lạc này cũng không 

cách gì nói ra được, nói ra rồi bạn cũng không cách gì thể hội được. Vì sao vậy? Trước 

giờ bạn chưa từng có kinh nghiệm này. Bạn chính mình cần phải có kinh nghiệm này, 

khi nghe người khác nói bạn mới có thể thể hội được. Cho nên nhất định phải chăm 

chỉ nỗ lực mà làm, chỉ cần phiền não nhẹ, trí tuệ liền thêm lớn. 

 "Khai  phá  trí  tuệ  nhãn, hoạch  đắc  quang  minh  thân" .  Tác  dụng  của   "nhãn"   là  thấy. 

Cho nên ở ngay chỗ này, ý nghĩa chân thật của nó là thấy, người thông thường chúng 

ta gọi là kiến địa, kiến giải. Kiến địa, kiến giải của bạn tràn đầy trí tuệ. Vào thời xưa 

làm học trò, không luận là thế pháp hay Phật pháp, thầy giáo dạy học trò vô cùng xem 

trọng đối với điểm này. Tri kiến của bạn chưa khai, bạn không có kiến giải của trí tuệ 

thì bạn không thể rời khỏi lão sư. Người ngày trước gọi là xuất sư, người hiện tại gọi 

là  tốt  nghiệp.  Xuất  sư  là  bạn  có  thể  rời  khỏi  lão  sư,  "trí  tuệ  nhãn"   của  bạn  mở  rồi, 

trong Thiền tông nói  "đại triệt đại ngộ, minh tâm kiến tánh".  Trí tuệ nhãn khai rồi thì 

có thể rời khỏi lão sư, có thể tốt nghiệp, có thể độc lập, vào lúc này có thể học rộng 

nghe nhiều. Nếu như trí tuệ nhãn chưa khai, thì bạn chỉ có thể theo lão sư, lão sư lãnh 

đạo  bạn.  Giống  như  đi  đường  vậy,  bạn  còn  chưa  có  năng  lực,  không  quen  thuộc 

đường, lão sư ở phía trước, bạn đi theo bước của thầy thì sẽ không đi sai đường; bạn 

rời khỏi lão sư thì nhất định sẽ đi sai, nhất định liền lạc đường. Thế nhưng trí tuệ nhãn 

khai  rồi thì được,  họ  cũng quen thuộc  đường, không  cần  phải  theo lão sư,  họ  có thể 

học rộng nghe nhiều, thành tựu hậu đắc trí. 

Ngày nay chúng ta cầu học khó khăn rất lớn. Khó ở chỗ nào? Khó ở không có căn bản 

trí, huệ nhãn chưa khai, liền bắt đầu học rộng nghe nhiều. Việc này không học còn tốt 

hơn, vì sao vậy? Bạn còn đơn thuần, còn trung thực nên bạn còn cứu được. Khi vừa 

học rộng nghe nhiều, trong đầu chứa những thứ lộn xộn hỗn tạp rồi, vô lượng vô biên 

tà tri tà kiến. Bạn biến thành thế nào? Biến thành hết cứu rồi. Xã hội hiện tại là như 

vậy, cho nên phải  "một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu" . Đây không phải là do tôi 

nêu ra, mà đây là Tổ sư đại đức đời đời truyền nhau. Huệ nhãn chưa khai thì phải  "một 

 môn thâm nhập, trường kỳ huân tu" . 

Đến  lúc  nào  thì  mới  từ  một  môn  chuyển  đến  nhiều  môn?  Trí  tuệ  nhãn  khai  rồi  thì 

được,  bạn  liền  có  thể  học  rộng  nghe  nhiều.  Bạn  xem  ở  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm", 

- 189 - 

Năm Mươi Ba Tham là như vậy mà tu học. Thiện Tài Đồng Tử đại biểu học trò, Bồ 

Tát Văn Thù là lão sư của Ngài. Ngài ở dưới hội của Bồ Tát Văn Thù khai mở trí tuệ 

nhãn rồi, Bồ Tát Văn Thù liền khuyên Ngài đi tham học. Nếu như trí tuệ nhãn chưa 

khai thì bạn không đủ tư cách tham học. Điều kiện tham học là trí tuệ nhãn khai rồi, 

bạn có năng lực ở trong tất cả các pháp phân biệt chân vọng, có năng lực phân biệt tà 

chánh, có năng lực phân biệt phải quấy, có năng lực phân biệt thiện ác, lão sư tuyệt đối 

không lưu bạn lại. Vì sao vậy? Bạn sẽ không lạc đường, thành tựu trí tuệ viên mãn của 

chính mình. Sáu căn tiếp xúc với cảnh giới sáu trần liền giống như Đại Sư Huệ Năng 

gặp Ngũ Tổ Hoằng Nhẫn vậy:  "Trong tâm đệ tử thường sanh trí tuệ" , thấy sắc sanh trí 

tuệ, nghe tiếng sanh trí tuệ, ngửi mùi sanh trí tuệ. Sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần 

thảy đều sanh trí tuệ, bạn mới có năng lực tham học. Nếu giống như chúng ta hiện tại 

như  thế  này,  sáu  căn  tiếp  xúc  sáu  trần  bên  ngoài  đều  sanh  phiền  não.  Mắt  thấy  sắc, 

xem thấy cái này ưa thích là tham ái, cái kia không ưa thích thì sân hận, phiền não rồi; 

nghe âm thanh này hay, âm thanh kia nghe không hay cũng sanh phiền não. Cho nên 

chúng ta phải nghĩ xem chính mình là thân phận gì, sáu căn tiếp xúc cảnh giới sáu trần 

thảy đều sanh phiền não thì làm sao được? Đoạn phiền não liền sanh trí tuệ. 

Gốc của phiền não là gì? Tự tư tự lợi là gốc của phiền não. Người biết tu hành tu từ 

căn bản, nhổ đi từ gốc, cành lá kia thì dễ làm, rất dễ dàng giải quyết. Nếu không nhổ đi 


từ gốc, cành lá không cách gì chặt được. Cho nên,  "trí tuệ nhãn"  chính là đại biểu Phật 

tri Phật kiến, chánh tri chánh kiến. 

 "Quang minh thân"  là nói quả báo, bạn liền đạt được quang minh thân. Quang minh 

thân, người xưa có rất nhiều cách nói. Có ba loại quang minh là  "ngoại quang minh, 

 pháp quang minh, thân quang minh" . Chúng ta xem hình tượng của Phật Bồ Tát, đặc 

biệt  là  ở  trong  tượng  vẽ  dễ  dàng  thấy  được,  bạn  xem  thân  Phật  đều  có  ánh  sáng, 

 "quang minh thân" . Phàm phu chúng ta trên người có ánh sáng hay không? Cũng có. 

Bạn xem, chúng ta gặp được một số người luyện khí công, họ biết xem khí, mỗi một 

người trên thân đều có khí, màu sắc của khí không giống nhau, không tốt nhất là màu 

đen, hoại sắc. Nếu như là màu đen, hoại sắc, con người này sức khỏe rất không bình 

thường. Khỏe mạnh nhất là sắc vàng ròng, sắc vàng cũng không tệ. Màu trắng cũng rất 

tốt.  Màu  hồng,  màu  lam,  màu  xanh  là  thân  thể  đều  có  bệnh.  Người  nước  ngoài  họ 

không gọi là khí mà gọi là từ trường, ý nghĩa hoàn toàn giống nhau, ở trong Phật pháp 

gọi là quang, kỳ thật là một sự việc. Màu sắc của quang không như nhau, lớn nhỏ của 

quang  cũng  không  như  nhau.  Người  nếu  đoạn  hết  phiền  não  rồi,  quang  minh  tướng 

hảo, cũng đại biểu thân thể khỏe mạnh. Điều này rõ ràng đích thực. Trong "Đàn Kinh" 

nói:  "   Người chân thật tu hành thì không thấy lỗi thế gian".  Bạn nói xem, cái tâm đó 

tốt cỡ nào! Trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, Phật nói:  "Bồ Tát ngày đêm thường 

 niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, không để chút nào bất thiện 

 xen  tạp" .  Đây  là  thuần  thiện.  Thân  thể  của  họ  chắc  chắn  là  khỏe  mạnh,  chắc  chắn 

không  có  tâm  bệnh. Vì  sao  vậy?  Ở  trên  Kinh  Phật  thường  nói:   "Tất  cả  pháp  từ  tâm 

 tưởng sanh".  Trong tâm thuần thiện, trong tâm thanh tịnh tự nhiên là trăm bệnh không 

sanh. 

Bệnh từ đâu mà có? Tham-sân-si-mạn mà có. Ý niệm tâm tưởng bất thiện, cho nên ảnh 

hưởng sinh lý, mới nghĩ ra rất nhiều rất nhiều tâm bệnh. Cho nên, người hiểu nguyên 

lý nguyên tắc này, khi thân thể có bệnh rồi thì có cần đi bác sĩ hay không? Không cần 

- 190 - 

thiết, ý niệm chuyển đổi lại thì được rồi. Tâm thanh tịnh, tư duy thiện, tổ chức tế bào 

trên thân thể bạn liền hồi phục lại bình thường. Tham-sân-si-mạn làm cho tổ chức bình 

thường này phá hỏng hết, bạn liền bị bệnh thôi. Chính là đạo lý này. 

Thế nhưng các vị đồng tu nghe lời của tôi nói rồi, nếu như bạn bị bệnh, tôi khuyên bạn 

hay là đi bác sĩ khám, hay là đi uống thuốc. Vì sao vậy? Tôi khẳng định bạn không thể 

chuyển  đổi  được.  Nếu  bạn  có  bản  lĩnh  chuyển  đổi  lại,  vậy  thì  không  cần  thiết.  Bạn 

không có bản lĩnh chuyển đổi lại, vẫn là tìm bác sĩ, thuốc thang để giúp đỡ bạn. Thế 

nhưng bạn phải hiểu, bác sĩ và thuốc thang chỉ làm trợ duyên, đem tâm lý chuyển đổi 

lại là quan trọng nhất, bạn sẽ hồi phục khỏe mạnh nhanh nhất. 

Quang minh thân của Phật, thân của người chân thật tu hành là quang minh, có một số 

người nói, thân thể là trong suốt, giống như thủy tinh, pha lê vậy. Đó là do tâm thanh 

tịnh thì thân liền thanh tịnh, thân tâm thanh tịnh. Đây gọi là quang minh thân. Cho nên 

trong  "Tư  Ích  Kinh"  nói:   "Như  Lai  thân  giả  tức  thị  vô  lượng  quang  minh  chi  tạng". 

Lời  nói này  một  chút  cũng không sai.  Cho  nên, chúng  ta  phải cầu  chứng được  pháp 

thân. 

Pháp thân là gì? Thanh tịnh quang minh, không có giới hạn, không có bờ mé, nên gọi 

là  thanh  tịnh  pháp  thân.  Pháp  thân  không  có  tướng,  năng  hiện  tất  cả  tướng,  hiện  ra 

tướng  nên  gọi  là  báo  thân.  Báo  thân  dùng  để  làm  gì?  Dùng  để  giúp  đỡ  tất  cả  chúng 

sanh, cho nên báo thân có hai loại là tự thọ dụng và tha thọ dụng. Ở Bồ Tát trước khi 

chứng  đắc  Phật  quả  viên  mãn,  báo  thân  tự  thọ  dụng,  tha  thọ  dụng  thảy  đều  đầy  đủ. 

Trên quả địa Phật viên mãn, báo thân này cũng thuộc về tha thọ dụng, ứng hóa thân 

hoàn toàn là tha thọ dụng, báo thân trên Như Lai quả địa vẫn là tha thọ dụng. Những 

người  nào  thọ  dụng?  Độ  Thập  Địa  Bồ  Tát  cần  phải  dùng  báo  thân,  Bồ  Tát  của  Địa 

Tiền thì dùng ứng hóa thân. Thân chân thật là thanh tịnh pháp thân, thanh tịnh pháp 

thân chính là tâm thanh tịnh. Tâm-Độ không hai, Thân-Độ cũng không hai. Cái lý này 

rất sâu. 


************************ 

Kinh văn: 

"Bế tắc chư ác đạo 

Thông đạt thiện thú môn ".  

 "Ác đạo". Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh gọi là ba đường ác, cũng có Kinh điển xem A 

Tu La là ác đạo, đó gọi là bốn ác đạo.  "Bế"  ý nghĩa là bế quan.  "Tắc"  là ý nghĩa tắc 

nghẽn.  Dùng  cái  gì  để   "bế  tắc"?   Chính  ở  trên  nhân  mà  nói,  đoạn  tất  cả  ác, tu  tất  cả 

thiện, bạn mới có thể bế tắc ác đạo môn. 

“Thập  Thiện  Nghiệp Đạo  Kinh”  đã  nói  ra  phương  pháp  lý  luận, đó  chính là  phương 

pháp tốt nhất đóng kín các đường ác. Phật dạy bảo chúng ta, ngày đêm thường niệm 

thiện pháp thì tâm của bạn thiện; tư duy thiện pháp thì ý niệm của bạn thiện, tư tưởng 

thiện; quán sát thiện  pháp  thì  hành  vi  của  bạn thiện. Nhà  Nho nói:  "Chỉ  ư  chí thiện, 

 mạc  tắc  ư  thử" . Trong  A Lại  Da  Thức tuy là  có  nhân  của  cõi  ác, bạn  hiện  tiền  đem 

- 191 - 

duyên ác đạo đoạn tuyệt, cửa của đường ác đóng kín rồi, bạn chắc chắn sẽ không đọa 

cõi ác, không chỉ Địa ngục Ngạ quỷ Súc sanh bạn đều không đọa, mà ngay cõi A Tu 

La  bạn  cũng  sẽ  không  đọa  vào.  Cho  nên,  nhất  định  phải  hiểu  được  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo" là nền tảng của hành môn, không luận bạn tu pháp môn nào, Hiển giáo, 

Mật giáo, Tông môn, Giáo hạ, thì đây cũng là khóa mục chung. Dù tu học một tông 

phái nào, một pháp môn nào, đều cần phải tu “Thập Thiện Nghiệp Đạo". 

Bạn xem ở trên "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật", Thế Tôn giảng "Tịnh Nghiệp Tam 

Phước" cho chúng ta nghe. "Tịnh Nghiệp Tam Phước" thực tế mà nói chính là ba điều 

kiện để học Phật. Không luận bạn tu Đại-Tiểu Thừa, tu pháp môn nào, bạn cần phải 

chuẩn bị đầy đủ ba điều kiện này. Bạn rời khỏi ba điều kiện này thì bạn không phải 

học Phật. Không phải học Phật thì làm cái gì? Lúc trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam nói 

một câu rất khó nghe, Ngài nói hiện tại trong cửa Phật của chúng ta có rất nhiều Phật 

giáo  đồ  không  phải  học Phật, họ không  thể  đoạn  ác  tu thiện, chính  là  họ  làm  không 

được  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước".  Họ  ngày  ngày  vào  trong  cửa  Phật,  lão  sư  Lý  nói: 

 "Những người này là đùa cợt Phật pháp" . Chúng ta nghĩ lại lời của thầy nói rất có đạo 

lý. Chúng ta đến học Phật hay là đến để đùa cợt, tiêu khiển Phật pháp? Chân thật học 

Phật phải rõ lý, phải y giáo phụng hành, phải từ "Tịnh Nghiệp Tam Phước" mà làm, 

như vậy thì bạn mới chân thật học Phật. 

"Tịnh Nghiệp Tam Phước" điều đầu tiên dạy chúng ta:  "Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng 

 sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Bốn câu này làm không được, đó 

chính là lão sư Lý nói  "đùa cợt Phật pháp". Đùa cợt Phật pháp thì không ai mà không 

đọa ba đường. Chúng ta có tận được hiếu đạo hay không? Có nghĩ đến giáo huấn của 

lão sư hay không? Chúng ta mở quyển Kinh ra, đây là giáo huấn của lão sư; chúng ta 

tham xem chú giải của đại đức xưa, đây là giáo huấn của lão sư, chúng ta có tường tận 

ý nghĩa của giáo huấn hay không? Chính là có hiểu cái nghĩa đó hay không, có tín tâm 

hay không, có thể đem cái bạn đã tin đã hiểu thực tiễn vào trong cuộc sống hay không. 

Chúng  ta  ở  ngay  trong  cuộc sống  thường  ngày  còn  phải  để  người khác  liệt  kê ra  rất 

nhiều quy củ để ràng buộc chúng ta, chúng ta liền rất hổ thẹn. Vì sao vậy? Không làm 

được giáo huấn của lão sư, cho nên mới nhận sự ràng buộc này. Nếu hiểu rõ lý mà lão 

sư dạy bảo, sự đều làm đến được, bạn là thế gian đệ nhất đẳng thiện nhân, bạn là tấm 

gương tốt của tất cả chúng sanh, ai còn dám ràng buộc bạn? Cho nên, chúng ta ở trong 

"Tịnh Nghiệp Tam Phước" điều đầu tiên không làm được, vấn đề này vô cùng nghiêm 

trọng. Đến lúc nào chúng ta mới chân thật vào được cửa Phật, cái ngưỡng cửa này mới 

có thể bước qua được. 

Câu thứ ba chính là từ bi : "Từ tâm bất sát" .  "Từ bi vi bổn", đây là lấy từ bi làm gốc. 

Đối với tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, chúng ta có tâm từ bi hay không? Tâm từ 

bi, dùng lời hiện tại mà nói là lòng yêu thương. 

Hiếu thân, tôn sư, từ bi hoàn toàn thực tiễn ở mười nghiệp thiện. Mười nghiệp thiện 

chưa làm đến được thì là bất hiếu, chính là không tôn sư trọng đạo, không có tâm từ 

bi.  Cho  nên  Phật  mới  dạy  cho  chúng  ta, ngày  đêm  thường  niệm  thiện  pháp  chính  là 

niệm  mười  thiện,  tư  duy  mười  thiện,  quán  sát  mười  thiện.  Mặt  trái  của  mười  thiện 

chính là mười ác. Quả báo của mười ác là ở ba đường, quả báo của mười thiện là ở trời 

người.  Đây  là  nói  đến  mức  độ  thấp  nhất,  không  thể  nào  thấp  hơn  so  với  đây.  Nếu 

- 192 - 

chúng ta không thể đem  mười thiện thường hay để vào trong tâm thì làm sao có thể 

được? Để vào trong tâm thì chúng ta phải nỗ lực đi làm. 

Trên "Kinh Vô Lượng Thọ" dạy chúng ta khéo giữ ba nghiệp, đem khẩu nghiệp để ở 

đầu tiên:  "Khéo giữ khẩu nghiệp, không nói lỗi người" . Trong câu này liền bao gồm 

không vọng ngữ, không hai chiều, không ác khẩu, không thêu dệt. Thân-ngữ-ý, vì sao 

"Kinh Vô Lượng Thọ" muốn đem  "ngữ"  xếp ở đầu tiên? Tất cả chúng sanh rất dễ dàng 

phạm  khẩu  nghiệp, tạo  khẩu  nghiệp. Chúng  ta bình  thường  tu tích  công  đức,  nói  lời 

thành thật, công đức đều là từ khẩu nghiệp mà trôi mất hết, cho nên không thể tích. Từ 

ngay trong khẩu nghiệp mà trôi mất, từ trên thái độ đối nhân xử thế tiếp vật  mà trôi 

tiêu mất. Hành vi, ngôn ngữ, động tác của chúng ta rất là thô lỗ, để người ta xem thấy 

đều không vui, từ ngay chỗ này mà mất đi công đức. Chính mình nhất định phải biết. 

Cho nên, người xưa nói tu hành phải  "bắt đầu từ không vọng ngữ" . Lời nói này rất có 

đạo lý, tương ưng với "Kinh Vô Lượng Thọ" nói bắt đầu từ khéo giữ khẩu nghiệp. 

Ở trên Kinh không biết Phật đã nói qua bao nhiêu lần, dạy bảo chúng ta đối nhân xử 

thế  tiếp  vật  phải  hòa  nhan  ái  ngữ,  hòa  thuận  đối  với  người,  nhan  sắc  biểu  cảm  của 

chúng ta hòa thuận dễ gần. Thế nhưng chúng ta khi tiếp xúc với đại chúng luôn quên 

mất, vẫn cứ tùy thuận tập khí phiền não của chính mình, vậy thì làm sao có thể thành 

công?  Khi  giảng  Kinh  nói  pháp  có  thể  nói,  nhưng  khi  cảnh  giới  hiện  tiền  hoàn  toàn 

không phải là như vậy. Từ ngay chỗ này xem thấy, chúng ta tu hành công phu không 

có lực. Cho nên, mỗi giờ mỗi phút phải đi khám nghiệm, hai buổi công phu sớm tối, 

khóa sớm nhắc nhở chính mình, khóa tối là phản tỉnh. Nếu không mà nói, khóa lễ sớm 

tối cho dù làm cho bạn định rồi, khảo hạch rất nghiêm cẩn, thời khóa sớm tối bạn đều 

kém khuyết buổi nào, thế nhưng bạn có thật làm hay chưa? Có trời mới biết! Nếu thật 

làm, khóa sớm bạn đích thực ghi nhớ giáo huấn của Kinh văn ở trong tâm, khóa tối khi 

mở Kinh văn ra từng điều từng điều chân thật phản tỉnh kiểm điểm:  "Phật dạy chúng 

 ta làm, chúng ta có làm hay chưa? Phật dạy chúng ta không được phép làm, chúng ta 

 có vi phạm hay không?".  Đây là bạn chân thật tu khóa sớm tối. Như vậy mà làm khóa 

sớm tối bạn mới xứng đáng được với Phật Bồ Tát. Nếu như là có miệng không có tâm, 

chỉ làm trên hình thức, Kinh văn lướt qua ngoài cửa miệng, thì bạn có lỗi với Phật Bồ 

Tát, có lỗi với chính mình, bạn ở nơi đó là giả không phải là thật. 

Trong  "Tịnh  Ngữ"  của  Ngài  Hạ  Liên  nêu  ra  cho  chúng  ta,  người  học  Phật  phải  thật 

làm, bạn là làm thật chứ không phải là giả. Chỉ có thật làm mới là chân thật  "đóng bít 

 các đường ác, thông đạt các đường thiện" .  "Thông"  là thông đạt vô ngại.  "Môn"  là lối 

đi.  "Thiện  thú"  thấp  nhất  chính  là  hai  cõi  trời  người.  Trong  hai  cõi  trời  người,  nhất 

định phải hiểu được nâng cao cảnh giới của chính mình. Từ cõi người chí ít phải nâng 

lên đến Trời Dục Giới, bạn mới xem là chân thật có tiến bộ. Từ Trời Dục Giới nâng 

lên đến Trời Sắc Giới. Đây là tiểu quả trời người, không xem là chân thật có thành tựu. 

Chân thật thành tựu nhất định phải siêu việt tam giới, siêu việt mười pháp giới. Đây là 

chân  thật  thành  tựu.  Cho  nên,  đây  là   "thiện  thú  môn" .  Chí  thiện  là  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc.  Bốn  mươi  tám  nguyện  của  A  Di  Đà  Phật,  mỗi  nguyện  đều  là  độ 

chúng sanh, chúng ta không thể cô phụ .  

 ************************ 

Kinh văn: 

- 193 - 

"Vi chúng khai pháp tạng 

Quảng thí công đức bảo" 

 "Vi chúng khai pháp tạng" .  "Chúng"  là đại chúng.  "Khai pháp tạng"  chính là vì người 

diễn nói. Thọ trì đọc tụng là tự lợi, vì người diễn nói là lợi tha. Trong đây chú ý  "vì 

 người diễn nói" . Diễn là biểu diễn, làm ra để cho người xem, phải làm ra tấm gương, 

làm ra mô phạm. Đó là diễn. Đời người như vở kịch, phải diễn một vở kịch cho người 

xem. Phải học Phật Bồ Tát, làm ra tấm gương tốt của Phật Bồ Tát, chúng sanh mới có 

thể giác  ngộ,  mới  có thể quay  đầu. Ngày  ngày  giảng, giảng  có lợi ích gì?  Không  có 

người tin tưởng, nên nhất định phải làm ra, thật làm không thể làm giả. Khi làm giả rất 

dễ bị người phát hiện, thì bạn không đáng một xu. Thật làm, chân thật vì chúng sanh, 

giáo huấn của Phật nhất định phải thực hiện. Bạn xem Phật dạy Bồ Tát, khi nói ra có 

người nào không biết? Người người đều biết. Phật dạy Bồ Tát điều gì? “Tứ nhiếp lục 

độ”.  Thế  nhưng  tứ  nhiếp  lục  độ  mấy  người  thực  hiện  được?  Cho  nên  chúng  ta  phải 

đem  những  đạo  lý  chân  tướng  sự  thật  này  giảng  cho  mọi  người  nghe  rõ  ràng, giảng 

cho tường tận. 

Học Phật nhất định phải đem giáo huấn của Phật Đà từng việc từng việc thực tiễn, đây 

chính  là   "quảng  thí  công  đức  bảo" .  "Quảng"   là  phổ  biến,  không  có  tâm  riêng  tư, 

không có mục đích, không có ý đồ, nói lời hiện tại là bố thí cúng dường vô điều kiện, 

bạn được phước báo viên mãn, vô tận. Đặc biệt trong đoạn văn này nói là  "công đức" , 

bố thí cúng dường là có công, cái công này quyết không phải trống rỗng, nhất định có 

quả  báo.  Báo  chính  là  đắc.  Chỗ  này  không  gọi  phước  báo  mà  gọi  là  công  đức,  cái 

 "đức"  này  chắc  chắn  là  thiện  báo.  Trong  phước  báo,  Lão  Tử  nói  rất  hay:   "Phước  hi 

 họa  chi  sở  phục" ,  không  thấy  được  đây  là  thật.  Thế  nhưng  công  đức  chắc  chắn  là 

thuần thiện, chắc chắn không có chút nào quả báo ác. Cho nên, tu công sở đắc thì gọi 

là công đức. 

Chữ  “bảo”  này chúng ta phải xem kỹ, bảo là chỉ bảo tàng, là chân thật có thể giúp đỡ 

chúng  ta  giải  quyết  vấn  đề  viên  mãn.  Ý  nghĩa  của  chữ  "bảo"  này,  chỗ  này  chúng  ta 

liền có thể thể hội được. Bảo là gì? Pháp môn Tịnh Tông. Đây chân thật là  "công đức 

 bảo"  vô tận. Cho nên, tất cả bố thí cúng dường sau cùng đều phải quy kết về khuyên 

bảo đại chúng tu học pháp môn Tịnh Độ, lão thật niệm Phật, vãng sanh Phật quốc, vậy 

mới là giải quyết triệt để viên mãn. Câu này chuyên chỉ sự việc này, đây là sự nghiệp 

của Bồ Tát. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

Tập 187 

Mời  xem  Kinh  văn.  Khoa  đề  này  là  "kỳ  như  Phật  đức".  Trong  đây  có  ba  đoạn  nhỏ, 

đoạn thứ nhất là "bi trí như Phật", đoạn thứ hai là "thuyết pháp như Phật", đoạn thứ ba 

là "nhất thiết thành Phật". 

Kinh văn: 

"Như Phật vô ngại trí 

- 194 - 

Sở hành từ mẫn hạnh". 

Đây là khi Bồ Tát Pháp Tạng tu hành chứng quả, kỳ vọng chính mình có thể bằng như 

mười phương tất cả chư Phật. Đây là viên mãn đại nguyện. Trên Kinh Đại Thừa Phật 

thường  hay  nói  với  chúng  ta,  chứng  được  Phật  quả  cứu  cánh  đích  thực  là  Phật  Phật 

đạo  đồng.  Thế  nhưng  ở  trên  vị  thứ  Bồ  Tát  vẫn  nguyện  cầu  Phật  đức,  nguyện  phước 

huệ của chính mình bằng với Như Lai. Cho nên, câu thứ nhất nói:  "Như Phật vô ngại 

 trí".  Trí tuệ của Phật dung thông tự tại. Dung là viên dung, thông là thông đạt, không 

cần thiết phải suy nghĩ. Trí tuệ Bát Nhã vốn đủ trong tự tánh. Kỳ vọng, tôi nghĩ mỗi 

một vị đồng tu đều hy vọng chính mình khai trí tuệ. Tự tánh vốn đủ trí tuệ Bát Nhã là 

vô ngại. Đại Sư Thanh Lương ở trong "Kinh Hoa Nghiêm" nói cho chúng ta nghe bốn 

loại vô ngại:  Lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại, đây mới là chân thật 

đại viên mãn.  "Vô ngại trí"  là chư Phật Như Lai. Tất cả chúng sanh đức năng vốn đủ 

trong tự tánh. Trí tuệ này ở Phật và Pháp Thân Đại Sĩ hiện tiền rồi. 

Hiện tại chúng ta ở vị phàm phu, trí tuệ như vậy đã bị phiền não tập khí của chúng ta 

chướng ngại mất rồi, chứ không phải không có. Phật ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói 

được  rất  hay:   "Tất  cả  chúng  sanh  đều  có  trí  tuệ  đức  tướng  Như  Lai,  chỉ  bởi  vọng 

 tưởng chấp trước mà không thể chứng đắc". Đây là Phật một câu nói thì thấu tột hết. 

Chỗ khác nhau của phàm phu và Phật chính là phàm phu có phiền não, vọng tưởng, 

phân  biệt, chấp  trước,  còn  Phật  thì  không  có.  Do  đây  có  thể  biết, bỏ  đi  vọng  tưởng, 

phân biệt, chấp trước thì tất cả chúng sanh là như Phật, vốn dĩ là Phật. 

Kệ tụng này câu sau cùng là:  "Tất cả đều thành Phật".  Sự việc này là thật, không phải 

là giả. Hiện tiền chúng ta tu học, chướng nạn lớn nhất chính là không thể khắc phục 

phiền  não  tập  khí.  Thế  nhưng  nhất  định  phải  biết,  phiền  não  tập  khí  là  không  thể 

không  khắc  phục.  Nếu  bạn  không  thể  khắc  phục  phiền  não  tập  khí,  bạn  chính  mình 

nhất  định  phải  nên  biết,  quả  báo  của  bạn  chắc  chắn  ở  ba  đường.  Cho  nên,  chúng  ta 

phải thường nghĩ Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh là khổ, chúng ta muốn đi làm Địa ngục, 

Ngạ quỷ, Súc sanh hay không? Nếu như muốn làm Địa ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh, thì 

phiền não tập khí của bạn không cần phải đoạn, bạn có thể tùy thuận phiền não tập khí 

của chính mình. Nếu như bạn cảm thấy ba đường ác là khủng khiếp, ba đường ác đáng 

sợ, bạn thật có tâm lo sợ, tôi nghĩ, bạn nhất định có thể khắc phục vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước của chính mình. Người xưa dạy cho chúng ta, học Phật phải có tâm 

sợ, trong tâm sợ quan trọng nhất chính là lo sợ nhân quả báo ứng. Việc này rất hiện 

thực. Cho nên học Phật không gì khác, chỉ là chuyển phiền não làm Bồ Đề mà thôi. Bồ 

Đề chính là  "vô ngại trí".  

Hiện tại chúng ta muốn hỏi cách chuyển như thế nào? Phật nói với chúng ta phương 

pháp  quá  nhiều  rồi,  tám  vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn.  Đây  là  nói 

phương pháp rất nhiều. Phật lưu lại Kinh giáo cho chúng ta, các vị đều biết được “Đại 

Tạng Kinh” của nhà Phật, trong mỗi một bộ Kinh điển đều nói ra rất nhiều pháp môn, 

không chỉ một. Bạn y theo một bộ Kinh để tu cũng được, thậm chí bạn y theo một hay 

hai  câu  trong  một  bộ  Kinh  để  tu  cũng  được.  Người  niệm  Phật  từ  xưa  đến  nay,  đích 

thực có không ít  người  y  theo phương pháp tu  hành  của Bồ  Tát  Đại  Thế  Chí:  "Gom 

 nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục" . Họ cả đời tín thọ phụng hành tám chữ này, họ liền 

có thể thành vô thượng đạo. 

- 195 - 

Gom nhiếp sáu căn chính là chúng ta nói đoạn trừ phiền não tập khí. Bạn phải có thể 

thâu nhiếp lại sáu căn. Bồ Tát Đại Thế Chí nói ra nguyên tắc này cùng Mạnh Phu Tử 

đã nói làm học vấn là không hai không khác. Mạnh Tử nói:  "Học vấn chi đạo vô tha, 

 cầu  kỳ  phóng  tâm  nhi  kỷ".  Cầu  kỳ  phóng  tâm  chẳng  phải  là  gom  nhiếp  sáu  căn  hay 

sao? Đem sáu căn từ trong cảnh giới sáu trần gom nhiếp lại. Đây là phương pháp Bồ 

Tát Đại Thế Chí dùng. Nhà Nho dạy người:  "Phi lễ chớ nhìn, phi lễ chớ nghe, phi lễ 

 chớ nói, phi  lễ  chớ động". Đây  chính  là Khổng  Phu  Tử  nói  rõ  cụ  thể  thâu  nhiếp  cái 

phóng tâm này. Phương pháp Đại Thế Chí dùng còn tinh tế hơn đây rất nhiều. Chúng 

ta  phải  nên hiểu, Bồ  Tát  ở  ngay  trong thuận  nghịch  cảnh, không luận là  thuận  cảnh, 

nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên đều có thể thâu nhiếp sáu căn. Không phải nói là 

sáu căn không tiếp xúc, vẫn tiếp xúc nhưng không thể ghi lại ấn tượng, đây chính là 

gom nhiếp sáu căn. 

Trong mười hai nhân duyên cùng chúng ta nói phàm phu sáu cõi tạo nghiệp chỉ có ba 

cái  "ái-thủ-hữu" . Bồ Tát thị hiện ở thế gian cùng với đại chúng, với tất cả chúng sanh 

hòa quang hồng trần, các Ngài cũng thị hiện  "ái",  cũng thị hiện  "thủ",  thế nhưng các 

Ngài không có  "hữu".  Cao minh chính ngay chỗ này. Không  “hữu”  là gì? Ngày nay 

chúng ta gọi là cái này  "có",  chính là bạn có ấn tượng. Trong tâm của bạn có  thì phiền 

phức  này  lớn  rồi.  Bồ  Tát  thị  hiện  trong  tâm  không  có,  trong  tâm  trong  sạch,  không 

nhiễm một trần, đây gọi là gom nhiếp sáu căn. Mắt thấy sắc, tai nghe tiếng, ở trên hiện 

tướng  có  thể  cùng  hòa  quang  hồng  trần  với  mọi  người,  giống  như  xướng  kịch,  biểu 

diễn vậy, biểu diễn được rất giống như thật. Diễn viên là giả, không phải là thật, cho 

nên  họ  không  xem  nó  là  thật,  trong  A  Lại  Da  Thức  sẽ  không  lưu  lại  ấn  tượng.  Đây 

chính là không có cái  "có".  Họ hiểu diễn có yêu, có lấy, nhưng họ không có cái  "có". 

Đây là công phu đến nơi, gọi là lò lửa đã cháy xanh, tâm địa đích thực không nhiễm 

một  trần.  Sau  đó  tịnh  niệm  liên  tục  thì  họ  thành  công  rồi.  Cần  phải  nên  trong  tâm 

không nhiễm một trần, tâm cảnh là một, thì cái tâm này là chân tâm, tâm này là tâm 

chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng. Dùng cái tâm này để niệm Phật, đây gọi là 

tịnh  niệm,  chắc  chắn  không  có  chút  nào  xen  tạp.  Liên  tục,  vĩnh  viễn  không  hề  gián 

đoạn, đây là thật niệm. Họ niệm không có gián đoạn, không niệm cũng không có gián 

đoạn. Do đây có thể biết, không gián đoạn không phải niệm danh hiệu của Phật, 

mà là niệm cái tâm đó của Phật, trong tâm có Phật. 

Phật  là  gì?  Phật  là  viên  mãn  đại  giác.  Chúng  ta  nói  rõ  ràng  một  chút,  Phật  chính  là 

Giác-Chánh-Tịnh .  Tự  tánh  giác, tự  tánh  chánh, tự  tánh  tịnh  vĩnh  viễn  không  mất  đi, 

đây gọi là liên tục. Đây là phương pháp niệm Phật của Bồ Tát Đại Thế Chí. Chúng ta 

hiểu rõ rồi, muốn học nhưng học không được, học được không giống. Nguyên nhân là 

gì  vậy?  Chúng  ta  không  đạt  đến  cảnh  giới  đó  của  Bồ  Tát.  Cho  nên  mọi  người  đọc 

"Kinh Lăng Nghiêm" nhất định phải nên biết, "Kinh Lăng Nghiêm" 25 viên thông, 25 

vị Bồ Tát này là địa vị gì vậy? Viên Giáo Sơ Trụ vị. Đó là Đại Thừa, không phải Tiểu 

Thừa. 

Hiện tại, có một số đồng tu chuyên tu pháp môn này, học pháp môn của Đại Thế Chí, 

vấn đề là học được giống hay là học được không giống? Đoạn khai thị này của Bồ Tát 

có thể chân thật lý giải viên mãn hay không? Thật làm rõ ràng rồi, thật làm tường tận 

rồi, cũng có phương pháp để sơ học bắt tay vào. Sơ học bắt tay vào vẫn là dùng một 

- 196 - 

câu  Phật  hiệu  này,  sáu  chữ  hồng  danh,  đem  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  của 

chính mình niệm tiêu mất. Đây là cảnh giới hiện tiền của chúng ta. 

Nếu  chúng  ta  không  niệm  Phật  thì  là  nghĩ  tưởng  xằng  bậy,  vọng  tưởng  triền  miên, 

ngay  buổi  tối đi ngủ cũng  không  thành  thật, vẫn  khởi  vọng  tưởng, vẫn  đang  thấy ác 

mộng. Nằm mộng là khởi vọng tưởng. Cho nên vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của 

chúng  ta  trước  giờ  chưa  từng  gián  đoạn.  Các  Bồ  Tát  là  tịnh  niệm  liên  tục,  chúng  ta 

ngày nay là vọng tưởng tiếp nối, ngày đêm tiếp nối. Làm thế nào có thể đem những tạp 

niệm này chuyển biến thành tịnh niệm thì chúng ta thành công rồi. 

Tịnh niệm là gì? Không có vọng tưởng, không có phân biệt, không có chấp trước, đây 

gọi là tịnh niệm. Việc này chúng ta trong lúc giảng giải đã nói qua rất nhiều lần. Gốc 

của vọng tưởng, phân biệt, chấp trước từ chỗ nào mà sanh khởi vậy? Từ ngã chấp sanh 

khởi. Nói thô một chút, từ ý niệm tự tư tự lợi mà sanh khởi. Nếu như chúng ta không 

đem cái ý niệm tự tư tự lợi xả bỏ đi, chúng ta ngay đời này muốn niệm Phật đến công 

phu  thành  khối  là  việc  khó.  Có  người  niệm  cả  một  đời  đều  không  cách  gì  làm  đến 

được công phu thành khối. Người xuất gia, người tu hành lâu năm, một ngày từ sớm 

đến tối ở trong đạo tràng tay không rời chuỗi hạt, miệng không rời Phật hiệu, niệm đến 

80 - 90 tuổi công phu vẫn không thể thành khối. Do nguyên nhân gì? Chưa buông bỏ 

cái  "ta". Đây là chướng ngại lớn. Gốc bệnh chính ngay chỗ này. 

Đại Sư Liên Trì trong "Sớ Sao" nói được rất hay, Ngài dùng một thí dụ, Ngài nói công 

phu niệm Phật  "minh châu đầu ư trược thủy, trược thủy bất đắc bất thanh, Phật hiệu 

 đầu ư loạn tâm, loạn tâm bất đắc bất Phật" . Lời nói này không hề sai, thế nhưng bạn 

phải ghi nhớ, niệm Phật cần phải buông bỏ vạn duyên, đây mới gọi là công phu. Trong 

vạn duyên, quan trọng nhất là buông bỏ ngã chấp. Trên "Kinh Kim Cang" nói  "vô ngã 

 tướng".  Bạn có ngã tướng thì không được, công phu của bạn không đắc lực. Mỗi một 

người đều biết, trong Kinh giáo Đại Thừa phải phá ngã chấp, phải phá pháp chấp. Thế 

Tôn năm xưa ở đời giảng Bát Nhã 22 năm, nội dung của Bát Nhã là gì? Chẳng qua là 

phá ngã pháp, hai chấp mà thôi. "Kinh Kim Cang" là cương yếu của "Đại Bát Nhã", 

đây là đại đức xưa nay đều khẳng định. Trên "Kinh Kim Cang" có bốn câu:  "Vô ngã 

 tướng, vô nhân tướng, vô chúng sanh tướng, vô thọ giả tướng" . Chúng ta phải hướng 

đến phương hướng mục tiêu này mà nỗ lực. Đọc không ích gì, giảng cũng không ích 

gì, tâm hạnh tương ưng mới có thọ dụng, cho nên phải nỗ lực làm. 

Tổ sư đại đức thường hay khích lệ chúng ta, tâm phải giống như tâm Phật, niệm phải 

giống như ý niệm của Phật, hành vi phải giống như hành vi của Phật. Đó gọi là học 

Phật. Trong bổn Kinh đã ghi chép, giữ tâm, ý niệm, hành vi của A Di Đà Phật, đều ở 

trên bộ Kinh này. Chúng ta đem Kinh này đọc qua rất thuộc, lý giải được rất thấu triệt, 

phải đem Kinh văn từng câu từng chữ thực tiễn vào ngay trong cuộc sống thường ngày 

của chúng ta. Đây gọi là học Phật, đây gọi là niệm Phật. Nhất là thực tiễn ở đối nhân 

xử thế tiếp vật, chúng ta mới là chân thật phát tâm Bồ Đề, hành Bồ Tát đạo. 

Pháp môn niệm Phật thâm diệu không gì bằng. Đây là Thế Tôn nói ở trên Kinh Đại 

Tập:  "Nếu người chỉ niệm A Di Đà Phật tức là vô thượng thâm diệu thiền" . Niệm câu 

Phật hiệu này không chỉ là thiền, Thích Ca Mâu Ni Phật nói là  "vô thượng thâm diệu 

 thiền" . Lời nói này là thật. Cho nên, pháp môn này chư Phật tán thán, tu học pháp môn 

này  có  chư  Phật  hộ  niệm,  long  thiên  thiện  thần  bảo  hộ.  Trong  những  năm  gần  đây, 

- 197 - 

chúng ta rất rõ ràng quán sát được sự thật này. Chúng ta giảng Kinh ở rất nhiều nơi 

trên  thế  giới,  giảng  các  Kinh  luận  khác,  bao  gồm  giảng  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  đều 

không  sánh  được  pháp  duyên  thù  thắng  của  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ".  Đây  là  nguyên 

nhân gì? Chỗ này chúng ta liền thể hội được, đây là chư Phật hộ niệm, long thiên thiện 

thần ủng hộ, cho nên giảng bộ Kinh này thì pháp duyên đặc biệt thù thắng. Tôi chính 

mình giảng Kinh 40 năm sâu sắc thể hội được, quá rõ ràng rồi. Chư Phật hộ niệm bởi 

vì pháp môn này là vô thượng thâm diệu thiền. Như Lai tâm tâm tương ấn, tổ tổ tâm 

tâm tương truyền chính là pháp môn này. So với trên "Kinh Lăng Nghiêm" nói  "Sa Ma 

 Tha, Tam Ma Địa, Thiền Na"  còn thù thắng hơn. Đạo lý này quá sâu, quá khó hiểu rồi. 

Bồ Tát Pháp Tạng thị hiện tu hành chứng quả, nguyện thứ nhất là  "như Phật vô ngại 

 trí, sở hành từ mẫn hạnh".  Chúng ta chính mình tu hành cần phải có trí tuệ, không 

có trí tuệ thì tu mù luyện quáng. Không thể không có trí tuệ. Trí tuệ từ nơi nào mà 

có?  Phải  nên  biết,  trí  tuệ  của  chúng  ta  bị  phiền  não  che  mất  rồi.  Phiền  não  chướng 

chính là tự tư tự lợi, tham-sân-si-mạn. Ngoài ra còn có một chướng ngại chính là sở tri 

chướng. Sở tri chướng là gì? Là kiến giải của chính mình. Người Trung Quốc chúng ta 

thường nói là thành kiến, một người nào đó thành kiến rất sâu, tự cho là vậy. Chướng 

ngại này cũng rất nghiêm trọng. Phiền não chướng và sở tri chướng, hai loại chướng 

ngại này  che  mất  rồi. Pháp  môn  Tịnh  Tông  chính  là dùng  một  câu  Phật  hiệu  này  để 

phá  trừ  hai  chướng,  hồi  phục  tâm  thanh  tịnh  của  chính  mình.  Trước  tiên  độ  chính 

mình, lại giúp đỡ chúng sanh, cũng chính là trước thành tựu trí tuệ của chính mình, sau 

đó trí tuệ hiện tiền rồi, có năng lực vì tất cả chúng sanh diễn nói diệu pháp, giúp đỡ tất 

cả chúng sanh không có chướng ngại, tự lợi và lợi tha. Cho nên, nhất định phải cầu trí 

tuệ. 

Các vị phải ghi nhớ, muốn cầu trí tuệ thì nhất định phải đoạn phiền não trước. Ở trong 

cuộc sống mà rèn luyện, ngay trong đối nhân xử thế tiếp vật mà rèn luyện. Phật dạy 

Bồ Tát Tứ Nhiếp Lục Độ chính là biện pháp cụ thể để rèn luyện. Phật dạy bảo chúng 

ta tu bố thí. Điều thứ nhất trong Tứ Nhiếp là bố thí. Điều thứ nhất trong Lục Độ cũng 

là bố thí. Ý nghĩa của bố thí là gì? Tinh nghĩa của nó là dạy chúng ta ở mọi lúc, vào 

mọi nơi, khởi tâm động niệm đều vì tất cả chúng sanh mà lo nghĩ, đây gọi là bố thí. 

Nếu như khởi tâm động niệm vì chính mình mà lo nghĩ, đây gọi là xen tạp bất thiện. 

Sở dĩ công phu của chúng ta không thể thành tựu chính là chúng ta cũng nghĩ đến Phật 

pháp,  cũng  nghĩ  đến  chúng  sanh,  thế  nhưng  không  hề  quên  đi  chính  mình,  đến  sau 

cùng lợi hại của chính mình vẫn cứ chiếm một bộ phận rất quan trọng. Thậm chí, việc 

tốt muốn đi giúp đỡ người khác cũng đoạn mất đi, cắt đứt đi ý niệm và hành động này. 

Đây là gì vậy? Phiền não khởi hiện hành, ý niệm tự tư tự lợi khởi hiện hành, thế là bạn 

tu nhân không viên mãn, bạn gặp được duyên không viên mãn, quả báo đương nhiên 

liền không viên mãn. Đạo lý này chúng ta phải hiểu. 

 "Sở hành từ mẫn hạnh" . Hành là hành vi. Trong hành vi bao gồm tư tưởng, ý niệm. 

Hành vi của ý nghiệp, ngôn ngữ hành vi của khẩu nghiệp, thân thể tạo tác là hành vi 

của thân nghiệp. Chư Phật Như Lai, Pháp Thân Bồ Tát, các Ngài khởi tâm động niệm, 

lời  nói  việc  làm  đều  là  từ  mẫn  tất  cả  chúng  sanh.  Trong  Phật  pháp  thường  nói:   "Vô 

 duyên đại  từ, đồng  thể  đại  bi" , lân  mẫn  chúng  sanh, cứu tế  bình  đẳng, hiệp  trợ bình 

đẳng. Tối trọng yếu trong cứu trợ tất cả chúng sanh chính là đem Phật pháp dạy cho 

- 198 - 

họ, giúp đỡ họ phá mê khai ngộ. Chỉ cần họ vừa khai ngộ, họ tự nhiên liền sẽ tu học 

nhân viên mãn, họ sẽ được quả báo viên mãn. 

Phàm phu tu hành nhân duyên không thể viên mãn là do mê, cho nên dạy họ, khuyên 

bảo họ đoạn ác tu thiện, đó là cứu cấp, không phải cứu từ nơi gốc. Cứu từ nơi gốc là 

nhất  định  phải  giúp  họ  phá  mê  khai  ngộ.  Phương  pháp  duy  nhất,  tốt  nhất,  phổ  biến 

nhất để phá mê khai ngộ là giáo học. Như pháp hội này của chúng ta, Thích Ca Mâu 

Ni Phật năm xưa ở đời chính là dùng phương pháp này cùng mọi người giảng Kinh nói 

pháp. Giảng Kinh nói pháp, dùng lời hiện tại mà nói chính là lên lớp. Hiện tại chúng ta 

gọi là giảng Kinh nói pháp, người ta nói chúng ta là tôn giáo, mê tín. Còn nói chúng ta 

lên lớp, mọi  người nghe được cái  ý này  thì  rất  rõ  ràng, chúng ta  là  lên lớp  dạy  học. 

Chúng ta dạy cái gì vậy? Dạy "Kinh Vô Lượng Thọ". Chúng ta đến dạy học. Phải đem 

đạo lý trong quyển Kinh này tỉ mỉ thâm nhập, nêu ra để thảo luận. Giáo huấn của Phật 

ở trong Kinh điển, chúng ta đi khám nghiệm ở ngay trong cuộc sống thường ngày, nêu 

ra tâm đắc của chính mình, khích lệ lẫn nhau. Đây là giúp đỡ chúng sanh đoạn ác tu 

thiện, phá mê khai ngộ. Đây gọi là từ mẫn hạnh. Đây là sự nghiệp đại từ đại bi, bi trí 

song hành, công đức mới viên mãn, nghiêng nặng một bên thì không viên mãn. 

Tiên sinh Vương Dương Minh thời xưa cũng là một Phật giáo đồ kiền thành, rất nhiều 

người biết ông đề xướng học thuyết  "Tri hành hợp nhất" . Học thuyết này từ đâu mà 

có? Chính là nhà Phật nói  "Trí bi song hành",  giải hành đều trọng. Ông là học được từ 

trong  Phật  pháp,  đem  nó  dùng  ở  trong  học  thuật,  cho  nên  người  thông  thường  xem 

thấy  rất  là  hiếm  lạ,  còn  người  học  Phật  chúng  ta  nghe  thấy  thì  không  hiếm  lạ,  mấy 

ngàn năm trước Phật thường nói.  "Sở hành từ mẫn hạnh" , đây chính là hành Phật sở 

hành. 


************** 

Kinh văn: 

"Thường tác nhân thiên sư 

Đắc vi tam giới hùng". 

Hai câu nói này chính là sư phạm trời người. Sư là ý nghĩa gương mẫu. Khởi tâm động 

niệm, lời nói việc làm của chúng ta đều phải làm gương mẫu cho người thế gian, phải 

điều chỉnh lại sai lầm mà người thế gian đã phạm. Chúng ta tỉ mỉ quán sát xã hội hiện 

tiền, xã hội hiện tại mỗi ngày đại chúng nghĩ cái gì, nói cái gì, tỉ mỉ quán sát họ đang 

làm gì. Việc này giống như bác sĩ chẩn đoán cho một người bệnh vậy, trước tiên phải 

nghe, phải nhìn, phải tỉ mỉ quán sát, rốt cuộc là họ bị bệnh gì. Sau đó vì họ nói pháp 

thì mới khế cơ khế lý, do bệnh mà cho thuốc, thuốc đến bệnh khỏi. Thế nhưng, bệnh 

của đại chúng xã hội ngày nay rất là phức tạp, rất là nhiều, rất là nghiêm trọng, bác sĩ 

có tốt hơn cũng đành bó tay, hết cách. Đây là thật, không phải là giả. Lời khuyên chân 

thật họ không thể tiếp nhận, họ không hề để tâm. Giống như hút độc phẩm vậy, họ đã 

nghiện rồi, rất không dễ gì cai nghiện. Cai nghiện quyết không phải là việc một sớm 

một chiều. 

- 199 - 

Xã hội hiện tiền là như vậy. Bạn chân thật tường tận rồi thì trước tiên phải cứu chính 

mình.  Việc  này  không  phải  tự  tư  tự  lợi.  Đây  là  trong  Kinh  điển  thường  nói:   "Phật 

 không độ người không có duyên" . Ta có duyên với Phật, có duyên là gì? Ta có thể tin, 

ta có thể hiểu, ta có thể y giáo phụng hành. Đầy đủ ba điều kiện này là có duyên 

với Phật. Người có duyên chỉ cần chính mình trân trọng duyên phận của mình, chăm 

chỉ nỗ lực hiếu học, bạn liền có thể được độ. 

Xã hội hiện tại là loạn thế, chúng ta tiếp xúc với đại chúng, duyên bất thiện thì nhiều, 

duyên thiện thì ít, cho nên sức định là vô cùng cần thiết. Sức định thì không bị cảnh 

giới bên ngoài quấy nhiễu, không bị cảnh giới bên ngoài mê hoặc. Lời nói này nói ra 

thì dễ dàng, làm thì rất khó. Khó ở chỗ nào? Khó ở chúng ta không có trí tuệ, mê hoặc 

điên đảo. Cho nên đại Thánh đại Hiền thế xuất thế gian dạy bảo chúng ta nguyên lý 

nguyên tắc tu thân xử thế tu hành chứng quả, chúng ta cho dù nghe rồi cũng tin tưởng, 

cũng  hiểu  được  rồi, nhưng  không  làm  được,  ở  vào  xã  hội  hiện  tại  càng  không  dễ  gì 

làm  được.  Cho  nên,  chúng  ta  phải  suy  xét  nhiều  một  chút.  Làm  thế  nào  có  thể  làm 

được? 

Nhà Nho nói đơn giản, đều là nói cương lĩnh. Thứ nhất phải  "tri chỉ".  Hai chữ  "tri chỉ"  

này phải xem qua giảng giải của nhà Nho ngày trước, cũng là  "Nhân giả kiến nhân, trí 

 giả kiến trí",  cách nói tuyệt nhiên không phải một. Chúng ta học Phật đã nhiều năm 

như  vậy  rồi,  ít  nhiều  cũng  khai  chút  trí  tuệ  nhỏ,  xem  Kinh  điển  của  nhà  Nho  cũng 

giống như là ăn kem vậy, không khó. 

Trong  “tri chỉ”  có hai ý quan trọng. 

Thứ nhất, “chỉ” ở chỗ nào. Đây chính là trong nhà Phật chúng ta gọi là phát nguyện, 

người thế gian gọi là lập chí. Việc này rất quan trọng. Chí không lập thì cả đời của bạn 

cũng  giống  như  một  chiếc  thuyền  nhỏ  trôi  ở  trong  biển  cả,  bạn  không  có  phương 

hướng,  không  có  mục  tiêu,  bạn  có  nỗ  lực  dụng  công  như  thế  nào  đều  không  có  kết 

quả. Tri chỉ là biết được phương hướng của chính mình, biết được mục tiêu của chính 

mình. Đây là điều rất quan trọng, là điều kiện tiên quyết. 

Đại đức xưa học Phật, như trong "Đàn Kinh" ghi chép, Đại Sư Huệ Năng Ngài tri chỉ, 

cho nên Ngài thành tựu rất nhanh. Ngài chỉ ở chỗ nào? Chỉ ở Phật. Bạn xem Ngài đến 

Hoàng  Mai,  Ngũ  Tổ  hỏi  Ngài :  "Con  đến  đây  để  cầu  gì?" .  Ngài  trả  lời  rất  đơn  giản: 

 "Con  đến  cầu  làm  Phật" .  Ngài  chỉ  ở  Phật.  Phương  hướng  mục  tiêu  của  Ngài  chính 

xác, cho nên Ngài có thể ở ngay trong thời gian ngắn trở thành Tổ sư một đời, chính là 

Ngài tri chỉ. Chúng ta ngày nay đến nơi đây tu học chưa có thành tựu, đây là lý đương 

nhiên. Các vị đến nơi đây để làm gì? Ta đến nơi đây để nghe Kinh, ta đến nơi đây để 

học giảng Kinh, không phải bạn đến nơi đây để làm Phật. Cho nên bạn không có chỉ, 

cái tâm đó của bạn là động, giống như lục bình trôi trên sông không định, thì làm sao 

có thể có thành tựu? 

Ý nghĩa thứ hai của tri chỉ là tri túc. Đặc biệt là ở phương diện đời sống vật chất phải 

có thể biết đủ, đối với hoàn cảnh đời sống hiện thực phải biết đủ. Người nước ngoài 

rất không thích nghe lời nói này, vì sao vậy? Bạn đối với hoàn cảnh đời sống hiện thực 

biết đủ rồi, thì xã hội này sẽ không tiến bộ. Đích thực văn minh vật chất ngày nay tiến 

bộ rất mau chóng, mang đến cho chúng ta cái tốt gì? Chúng ta phải suy xét xem. Vật 

- 200 - 

chất văn minh tiến bộ đã đem đức hạnh của chính bạn phá hỏng rồi, đem gia đình của 

bạn hủy mất rồi, làm cho xã hội của bạn rối tung. Các vị nghĩ xem có phải vậy không? 

Trẻ  nhỏ  trong  gia  đình  của  các  bạn, tôi  không  xem  báo  chí,  tôi  tình  cờ  xem  thấy  có 

một tiêu đề chữ rất to Nhật báo Liên Hợp hôm nay, trên đó viết cha mẹ có biết được 

con cái của bạn đang nghĩ gì không? Vấn đề này rất nghiêm trọng. Singapore là một 

đô thị hiện đại, trong gia đình thông thường đều có vi tính, đều có đường truyền. Trẻ 

nhỏ ngày ngày ở trong đó xem cái gì bạn có biết hay không? Truyền hình còn xem là 

không tệ, chính phủ có khống chế, những nội dung không tốt thì không cho phép phát 

sóng, thế nhưng đường truyền internet thì không cách gì khống chế. Cho nên bạn phải 

nên  biết, phát  triển  của khoa học  kỹ  thuật  đã đem  luân lý  đạo đức của  chúng  ta  hủy 

mất  rồi.  Trẻ nhỏ  trong  nhà của  bạn  ngày  ngày  tiếp  xúc  những thứ này,  gia  đình  của 

bạn bị hủy diệt mất. Xã hội động loạn bất an, đây là quả báo của vật chất văn  minh 

khoa học kỹ thuật phát triển. Cho nên, chúng ta ngày nay hưởng được chút tiện lợi của 

khoa  học kỹ  thuật,  thế  nhưng  bạn  nghĩ xem  cái  giá  phải  trả  có  đến  bao  nhiêu?  Đem 

tính mạng của chúng ta và gia đình, an toàn của cả thảy xã hội bỏ đi hết, có đáng hay 

không? Thật không đáng! 

Người xưa chúng ta thông minh, người xưa chúng ta không phải không biết khoa học 

kỹ thuật, thế nhưng họ không chịu phát triển, không đi theo phương hướng này. Vì sao 

vậy?  Họ  hiểu  được  hậu  quả  thật  không  thể  tượng  tưởng  được,  cho  nên  không  làm 

những thứ này. Người nước ngoài thì dám làm, họ ưa thích làm, liều mạng đang phát 

triển nó, không hề tiếp nhận được giáo huấn của Thánh Hiền. Nếu họ đọc sách xưa của 

chúng ta, tôi tin tưởng họ sẽ không bằng lòng làm những việc này. Nếu như họ tu học 

Phật pháp Đại Thừa, họ cũng sẽ không làm cái việc này. Đây là đáng để chúng ta sâu 

sắc phản tỉnh. Chúng ta ngày nay không phải phản khoa học. 

Tập 188 

Chúng ta xem thấy ở trên Kinh này, khoa học gia đã mong cầu các loại phương tiện 

thần thông. Trên Kinh Đại Thừa nói được rất nhiều, không cần thiết phải nhờ vào các 

máy  móc  này,  trong  tự  tánh  của  chúng  ta  vốn  có  thể  viên  mãn  đầy  đủ.  Thế  Tôn  vì 

chúng ta giới thiệu Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn xem, đời sống của người bên 

đó, muốn ăn cơm thì cơm và thức ăn bày ra trước mắt, mọi thứ đều hợp với khẩu vị 

của  chính  mình,  không  cần  phải  nấu  nướng.  Không  chỉ  không  cần  phải  nấu  nướng, 

chúng ta ngày nay khi dọn cho bạn mấy mươi món, bạn còn phải từ từ mà xếp, nhưng 

ở Tây Phương Cực Lạc khi bạn vừa khởi lên ý niệm thì đã dọn lên xong rồi, không cần 

đến người làm. Khi ăn xong rồi không muốn ăn nữa, các thứ này liền không còn, trên 

bàn  liền  sạch  sẽ, không  cần  phải  dọn  dẹp,  cũng  không  cần  phải  rửa  chén.  Khoa  học 

ngày nay có thể làm  được hay không? Khoa học hiện tại không làm được! Cho nên, 

Thế giới Tây Phương là thế giới của khoa học. Nhà Phật không phản đối khoa học, cần 

phải đạt đến trình độ này mới có thể có được thọ dụng này. 

Trên Kinh điển nói với chúng ta, người của Thế giới Cực Lạc mỗi ngày đến thế giới 

phương khác, đi tham phỏng chư Phật Như Lai, phi hành tự tại, vô lượng vô biên cõi 

nước chư Phật. Chúng ta ngày nay nếu muốn tính toán thì phải dùng năm ánh sáng mà 

tính. Phi cơ, hỏa tiễn của chúng ta, công cụ phi hành kém quá xa so với họ. Họ một 

niệm  liền  đến.  Cự  ly  có  lớn  hơn,  bạn  xem  trên  Kinh  nói,  thường  hay  đi  thăm  viếng 

- 201 - 

mười  phương  thế  giới  trở  lại  cũng  chẳng  qua  thời  gian  của  một  bữa  ăn.  Trong  thời 

gian  rất  ngắn,  mười  phương  chư  Phật  nơi  đó  bạn  đều  đi  qua,  đến  bên  đó  để  cúng 

dường  Phật,  thân  cận  Như  Lai,  nghe  Như  Lai  giảng  Kinh  nói  pháp.  Thông  tin  giao 

thông của chúng ta ở đây kém quá xa so với Thế giới Cực Lạc. Đây là nói đến khoa 

học kỹ thuật, làm gì có thể sánh được Thế giới Cực Lạc? 

Năm xưa tôi giảng Kinh ở Hoa Kỳ (ở Hoa Kỳ người học khoa học, học kiến trúc rất 

nhiều), tôi nói: Chân thật muốn học, học được cao nhất phải đến Thế giới Cực Lạc học 

với A Di Đà Phật. A Di Đà Phật là nhà khoa học vĩ đại nhất của hư không pháp giới, 

vạn đức vạn năng. Phật Bồ Tát mỗi niệm vì hạnh phúc chân thật của chúng sanh, chắc 

chắn sẽ không để cho chúng sanh bị chút tác dụng phụ nào trong đó. Những vật thực 

này là vật thực của thiên nhiên bổ dưỡng người. Hiện tại trong vật thực có dùng một 

số thành phần hóa học, khi người ta ăn vào bị một số bệnh kỳ kỳ quái quái, cho nên 

càng nghĩ thì cái được không bằng cái mất. Vào thời xưa, đại Thánh đại Hiền thế xuất 

thế  gian,  phương  thức  đời  sống  của  họ  quay  về  với  tự  nhiên.  Tự  nhiên  mới  là  khỏe 

mạnh nhất, trái với tự nhiên thì không khỏe mạnh. Cái đẹp của con người làm ra chắc 

chắn sẽ không bằng cái đẹp của tự nhiên. Những vấn đề này bày ra trước mắt, chúng ta 

phải  suy  xét  nhiều,  chúng  ta  mới  không  bị  mê  hoặc,  không  bị  khoa  học  kỹ  thuật, 

không bị  văn  minh hiện đại  làm  mê  hoặc,  đầu  óc của chúng ta sẽ  tỉnh táo  một  chút, 

chúng ta mới có thể có chút trí tuệ. 

Trồng nhân thiện chắc chắn được quả thiện. Thiện là gì? Vì hạnh phúc chân thật của 

tất cả chúng sanh  mà lo nghĩ. Đây là thiện. Tuy bạn tạo tác là lợi ích xã hội, lợi ích 

chúng sanh, thế nhưng trong đây có tác dụng phụ thì không thiện, trong cái thiện của 

bạn xen tạp bất thiện. Bạn cần phải nghĩ đến, bạn đã xen tạp những cái bất thiện, sanh 

ra hậu quả như thế nào. Việc này không thể không biết. Nếu như hậu quả là nghiêm 

trọng, sự việc này không được làm. 

 "Thiên nhân sư", "Tam giới hùng".  Tam giới là chỉ Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới. 

Hùng là anh hùng. Anh hùng là gì? Người khác làm không được  mà bạn có thể làm 

được,  con người này  gọi là  anh hùng. Trong giáo huấn của Thánh  Hiền thế xuất thế 

gian, phần nhiều là chỉ có thể đoạn phiền não, có thể khắc chế chính mình, đây là anh 

hùng. Không phải bảo bạn đối phó với người khác, đối phó với người khác không xem 

là  anh  hùng.  Đối  phó  với  chính  mình,  khắc  phục  tham-sân-si-mạn  của  chính  mình, 

khắc phục tự tư tự lợi của chính mình, con người này là anh hùng. 

Trong Phật Kinh nói với chúng ta, chúng sanh của Dục Giới, Sắc Giới, Vô Sắc Giới 

đều không đem tự tư tự lợi buông xả, chỉ là hướng lên cõi trên mà đi. Họ tự tư tự lợi, 

danh vọng lợi dưỡng, phiền não của tham-sân-si-mạn tương đối nhẹ một chút. Cho dù 

đến  Phi  Tưởng  Phi  Phi  Tưởng  Xứ  Thiên,  phiền  não  này  vẫn  còn,  chưa  có  đoạn  gốc 

nên họ không thể ra khỏi tam giới. Cái này không xem là anh hùng. Có thể đoạn kiến 

tư  phiền  não, siêu  việt  tam  giới  sáu  cõi,  con  người  này  là  anh  hùng.  Con  người  này 

làm mô phạm cho chúng ta xem, vì chúng ta làm ra tấm gương, làm ra điển hình. Đây 

gọi là  "thiên nhân sư",  cùng với hai câu phía trước có quan hệ liên đới mật thiết. Đó 

chính là nói chúng ta chắc chắn phải cầu trí tuệ, phải tu từ mẫn hạnh. 

Phật pháp  "từ bi vi bổn, phương tiện vi môn" . Nếu như dùng lời nói hiện đại rất đơn 

giản mà nói, từ bi chính là yêu thương. Giáo học của Phật pháp là giáo học của yêu 

- 202 - 

thương,  yêu  thương  tất  cả  chúng  sanh,  không  phân  cõi  nước,  không  phân  tộc  loại, 

cũng không phân tôn giáo tín ngưỡng. Từ bi, chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, đại ái 

bình  đẳng,  đây  là  giáo  học  Phật  pháp.  Cổ  đức  nói  với  chúng  ta,  đây  là  chánh  nhân 

phàm phu tu hành thành Phật. Trí tuệ cùng từ bi, có trí tuệ thì không mê, có từ bi thì 

không có tự tư tự lợi. 


************************ 

Kinh văn: 

"Thuyết pháp sư tử hống 

Quảng độ chư hữu tình". 

Đây chính là đem  "thiên nhân sư” ,  “tam giới hùng"  thực tiễn rồi. Thực tiễn nhất định 

phải nói pháp.  "Sư tử hống"  là thí dụ. Trong Phật Kinh thường dùng thí dụ này. Sư tử 

là vua của trăm thú. Sư tử vừa rống, những động vật nhỏ nghe được tiếng rống của sư 

tử thảy đều run rẩy, đều không chạy được. Ở trên Kinh Phật thường dùng việc này để 

thí dụ, oai đức nói pháp của Thế Tôn gọi là  "sư tử hống",  có thể phục tà tri tà kiến của 

hết  thảy  thế  gian.  Việc  này  chúng  ta  xem  thấy  rất  nhiều  trong  Kinh  điển.  Thích  Ca 

Mâu Ni Phật năm xưa ở đời, Ấn Độ đích thực là quốc gia tôn giáo. Trong những tôn 

giáo đó, người tu hành cũng có đẳng cấp rất cao, họ chân thật tu định tu huệ, gặp được 

Phật đều bị Phật thuyết phục. Do nguyên nhân gì? Bởi vì họ chưa buông xả cái  "ta" 

của mình, tự tư tự lợi chưa buông xả, việc này thì không thể bằng Phật. Nếu chúng ta 

muốn  đem  hai  cái  làm  một  cuộc  so  sánh  tỉ  mỉ,  tại  vì  sao  Phật  có  trí  tuệ  cao  độ  như 

vậy? 

Bà La Môn của Ấn Độ năm xưa chính là Ấn Độ giáo của ngày nay, Singapore gọi là 

Hưng Đô Giáo. Lịch sử của họ hiện tại trên thế giới công nhận là 8.500 năm. Lịch sử 

của Phật giáo chúng ta mới 2.500 năm, họ sớm hơn nhiều so với chúng ta. Họ chính 

mình nói có hơn mười ngàn năm, Ấn Độ không xem trọng lịch sử. Đây là một tôn giáo 

rất cổ xưa, họ tu hành là tu thiền định. Trong Kinh Phật thường gọi là Tứ Thiền Bát 

Định, hoàn toàn tương đồng với tu hành của họ. Sức định có thể siêu vượt không gian 

duy thứ. Sáu cõi là không gian duy thứ khác nhau, họ dùng phương pháp thiền định để 

đột phá. Cho nên sáu cõi luân hồi không phải là Phật nói, mà là Bà La Môn giáo nói. 

Họ đối với tình hình của sáu cõi nói được rất rõ ràng, đó là chính mắt họ thấy được, 

chính tai nghe được. Ở trong Phật pháp nói, họ là cảnh giới hiện lượng, không phải tỷ 

lượng, họ không phải suy tưởng, mà họ ở trong định đích thực thấy được. Trong định 

siêu vượt thời không, họ có thể thấy được quá khứ hiện tại vị lai, thế nhưng sáu cõi từ 

đâu mà có thì họ không biết được. Cho nên họ biết được cái đương nhiên của nó, mà 

không biết được sở dĩ nhiên của nó. Phật xuất hiện ở thế gian để giáo hóa họ. Sáu cõi 

từ đâu mà có, phải làm thế nào mới có thể siêu việt sáu cõi thì họ không có cách nào. 

Phật dạy họ. Họ tu đến Bát Định, việc này không tệ. Thế nhưng sức định này vẫn chưa 

đủ, còn phải sâu thêm, đến định thứ chín tu thành công rồi liền siêu việt sáu cõi luân 

hồi. 

Các vị đọc "Kinh Lăng Nghiêm", A La Hán đạt được là định thứ chín, siêu vượt tam 

giới. Thế nhưng cho dù đạt định thứ chín chứng quả A La Hán vẫn là chưa cứu cánh. 

- 203 - 

Đúng là có câu nói:  "Thiên ngoại hữu thiên, nhân ngoại hữu nhân" . Phật có trí tuệ và 

năng lực này. Năng lực, trí tuệ này từ đâu mà có vậy? Cái gốc đó chính là không có tự 

tư tự lợi. Chính là trên "Kinh Kim Cang" nói:  "Vô ngã tướng, vô nhân tướng, vô chúng 

 sanh tướng, vô thọ giả tướng" , từ nơi đây mà có. Phiền não chướng, sở tri chướng đều 

bạt  trừ  rồi.  Phiền  não  chướng  đoạn  rồi  liền  có  thể  siêu  vượt  sáu  cõi  luân  hồi.  Sở  tri 

chướng  phá  rồi  liền  có  thể  siêu  vượt  mười  pháp  giới.  Những  đại  đạo  lý  này,  những 

chân tướng sự thật này, nếu Phật không nói thì thế gian không có người biết. Cho nên, 

người  chân  thật  giác  ngộ  phải  phát  tâm  làm  thiên  nhân  sư,  phát  tâm  nói  pháp  sư  tử 

hống, phải đoạn phiền não, phải cầu trí tuệ. 

 "Quảng độ chư hữu tình".  Nguyện này là căn bản của đại nguyện. Người thông thường 

không thể phát ra nguyện này. Vì sao không thể phát ra? Không biết được hư không 

pháp giới tất cả chúng sanh hữu tình có quan hệ gì với ta.  “Sự việc của nhà người, ta 

 quản để làm gì? ”.  Họ gặp nạn không liên quan với ta, không có khởi tâm động niệm 

muốn đi giúp đỡ họ. Nếu như con người này là cha mẹ của bạn, là anh em của bạn, là 

bạn bè của bạn, sau khi bạn nghe rồi bạn lập tức liền động tâm:  “Họ đang gặp nạn, ta 

 cần phải tận tâm tận lực đi giúp đỡ họ”. Đây là việc thường tình của người thế gian. 

Thực tế mà nói, chúng ta mê chính ngay chỗ này, không biết được hư không pháp giới 

tất cả chúng sanh cùng chính mình là một thể. Không biết được sự thật này. Sự thật 

này người không biết thì quá nhiều quá nhiều rồi. Ai biết được? Chỉ có Phật và Pháp 

Thân Bồ Tát biết. Quyền Giáo Bồ Tát, A La Hán, Bích Chi Phật vẫn chưa được. Pháp 

Thân Bồ Tát biết được hư không pháp giới tất cả chúng sanh cùng chính mình là một 

thể. 

Các vị đọc Kinh điển Đại Thừa, có lẽ các vị đã từng đọc qua câu  "thân độ nhất như" . 

Bạn  xem,  Tịnh  Độ  chúng  ta  nói  đến  cõi  Thường  Tịch  Quang,  Thường  Tịch  Quang 

thân cùng độ là một, không phải hai. Việc này rất khó lý giải. Y chánh không hai, tánh 

tướng nhất như, chân vọng không hai, lý sự không hai. Những lời nói này là gì? Bạn tỉ 

mỉ mà nghĩ xem, chính là nói rõ hư không pháp giới cùng chúng sanh là một, không 

phải hai. Đây là cảnh giới mà chư Phật Như Lai thân chứng. 

Như Lai thân chứng, còn chúng ta thì mù tịt. Đây là sự việc gì vậy? Thực tế mà nói, 

cũng  giống  như  thân  thể  này  của  chúng  ta  vậy.  Cả  thảy  thân  thể  chúng  ta,  chúng  ta 

chính mình thân chứng, rõ ràng tường tận đây là thân thể của chúng ta. Thế nhưng nếu 

hỏi lại bạn là trong thân thể này, mỗi một tế bào không thừa nhận cả thân thể này là 

nó. Chúng ta biết được thân thể của chúng ta là do vô số tế bào tổ hợp lại mà thành. Tế 

bào tổ hợp thành khí quan. Khí quan tổ hợp thành thân thể. Chúng ta ở hư không pháp 

giới,  con  người  này  của  chúng  ta  cũng  giống  như  tế  bào  vậy,  không  biết  được  hư 

không pháp giới là một thể, là chính mình, nên nguyện tâm không thể phát ra. Đến lúc 

nào chân thật giác ngộ rồi, hư không pháp giới là một thể, vô duyên đại từ đồng thể 

đại bi của bạn cũng sẽ giống như chư Phật Như Lai vậy, chân thật phát ra rồi, không 

giả chút nào. Đây là cảnh giới của Pháp Thân Đại Sĩ, người trong mười pháp giới đều 

không có. Chúng ta cũng là nghe Phật nói ở trên Kinh điển, nghe đại đức xưa nói như 

vậy, nhưng không cách gì thân chứng, cho nên lòng yêu thương của chúng ta đối với 

người khác  rất tan  nhạt, lòng  yêu  thương  đối  với  chính  mình thì  rất  nặng. Khác biệt 

chính  ngay  chỗ  này.  Chúng  ta  chắc  chắn  không  làm  đến  được  yêu  người  như  chính 

mình, không làm được xả mình vì người. Đây là gì vậy? Mê mà không giác. Cho nên 

- 204 - 

Phật rất từ bi, Phật cũng có rất nhiều phương pháp, mỗi giờ mỗi phút nhắc nhở chúng 

ta, khải phát chúng ta, ở ngay trong đời sống mỗi niệm không quên. 

Phật  dạy  chúng  ta  mặc  y  phục,  cái  y  này  gọi  là  Ca  Sa.  Ca  Sa  là  gì?  Ca  Sa  là  tiếng 

Phạn, phiên dịch ra là  "y nhiễm sắc".  Nó không phải là một chánh sắc, mà rất nhiều 

màu sắc trộn lẫn với nhau, màu sắc này gọi là Ca Sa. Thế nên chúng ta mặc màu sắc 

của y phục này chính là rất nhiều màu sắc. Chánh sắc là năm màu. Trung Quốc cùng 

Ấn Độ đều là nói năm màu: Hồng, vàng, lam, trắng, đen, là chánh sắc. Năm loại màu 

sắc hỗn hợp lại với nhau mà nhuộm thành, đây gọi là màu Ca Sa. Cách nói của người 

hiện tại gọi là đa nguyên văn hóa. Chúng ta mặc cái y này là đa nguyên văn hóa. Các 

vị mặc một loại màu sắc, đó là văn hóa đơn nguyên. Đây là đa nguyên văn hóa. Phật 

dạy chúng ta mặc y nhất định phải nhuộm loại màu sắc này. Đây chính là mỗi giờ mỗi 

phút  nhắc  nhở  bạn,  tuy  tộc  loại  là  khác  nhau,  văn  hóa  khác  nhau,  nhưng  hư  không 

pháp giới tất cả chúng sanh là một, hỗn hợp lại một. Khi ăn cơm, cơm cũng gọi Ca Sa, 

là cơm cùng rau hỗn hợp ở trong một cái bát, ngày trước là đi bát, trong một cái bát. 

Ngày nay chúng ta dùng chén, để chung trong một cái chén, không phải phân ra từng 

món từng món, mà thảy đều hỗn hợp lại với nhau gọi là Ca Sa vị. 

Bạn xem, từng li từng tí ngay trong cuộc sống thường ngày, Phật dùng pháp phương 

tiện này để khải phát chúng ta. Thế nhưng chúng ta ngày ngày làm như vậy, đã làm 

đến  vô  cảm  rồi,  căn  bản  đã  quên  mất  đi  ý  nghĩa  của  Phật  rồi.  Phật  không  chỉ  dạy 

chúng ta mặc màu Ca Sa, mà còn đem từng ô từng ô của y phục cách ra như thế này, ý 

nghĩa này càng sâu hơn. Mỗi một ô đại biểu một tộc loại, đại biểu một tộc quần, đại 

biểu  một văn hóa khác  nhau. Hoặc giả  chúng ta nói, đại biểu hết thảy  tôn giáo khác 

nhau, đắp ở trên thân là một thể. Hư không pháp giới tất cả chúng sanh là một không 

phải hai. Trên Kinh Đại Thừa thường nói:  "Mười phương ba đời Phật cùng đồng một 

 pháp thân", "một tâm một trí tuệ" , chính là ý nghĩa này. 

Chúng ta xem thấy tạo tượng của người xưa, tôi ở trong thư viện lịch sử của Bắc Kinh 

xem  thấy  tượng  Phật  lấy  ra  từ  lòng  đất  ở  Thanh  Châu,  tượng  Phật  Tỳ  Lô  Giá  Na. 

Tượng này có hơn 1.700 năm rồi, màu sắc vẫn có thể nhìn thấy được. Trên Ca Sa họa 

tiết của mỗi một ô, hình vẽ là mười pháp giới. Tầng trên là pháp giới Phật. Bên dưới là 

pháp giới Bồ Tát, pháp giới Duyên Giác, pháp giới Thanh Văn. Bên dưới nữa là Địa 

ngục, Ngạ quỷ, Súc sanh. Tôi xem thấy họa đồ này, mới biết được y mà chúng ta đắp 

gọi là phước điền y. 

Phước điền là gì? Thế gian xuất thế gian, bao gồm tất cả chúng sanh có thể hòa thuận 

cùng  sống,  bình  đẳng  đối  đãi,  vậy  mới  gọi  là  phước  điền.  Cho  nên  Phật  biểu  đạt  ở 

trong chiếc y này chính là từng ô từng ô là chủng tộc khác nhau, quốc gia khác nhau, 

tôn giáo khác nhau đắp lên trên người, hòa thuận cùng chung sống. Mỗi một ô đều như 

nhau, đại biểu bình đẳng, hòa thuận cùng sống, bình đẳng đối đãi, con người này có 

phước. 

Người nào không có phước? Đối với tất cả mọi người không bình đẳng, con người này 

không  có  phước.  Họ  cùng  ở  chung  với  tất  cả  chúng  sanh  chắc  chắn  sẽ  không  hòa 

thuận,  cống  cao  ngã  mạn,  xem  thường  người  khác.  Bạn  xem  thường  người  khác  thì 

người khác cũng xem thường bạn, trong đây mới sanh ra hiểu lầm, sanh ra oán hận, 

hóa thành đấu tranh. Nhà Phật thường nói:  "Oan oan tương báo, không hề kết thúc" . 

- 205 - 

Đây đều là không hiểu rõ chân tướng sự thật mà sanh ra. Thế nên Phật nói pháp chính 

là vì  "rộng độ các hữu tình" . 

Phật  pháp  là  sư  đạo.  Sư  đạo  cần  phải  xây  dựng  trên  nền  tảng  của  hiếu  đạo. 

Không có hiếu đạo thì không có sư đạo. Ngày nay dạy học thật khó khăn, không chỉ 

là giáo dục của Phật pháp, mà giáo dục phổ thông của thế gian, người làm thầy giáo 

đều cảm thấy rất là ưu tư. Nguyên nhân này do đâu? Không có hiếu đạo, học trò không 

hiểu  được  tôn sư trọng đạo, ngay  trong  đồng  sự  cũng  không  biết được  tôn  trọng  lẫn 

nhau. 

Buổi tối hôm nay có một đồng tu nói với tôi, ông là từ nơi công tác giáo dục hảo tâm 

dạy học, gặp phải rất nhiều chướng ngại. Ông nói với tôi:  "Tôi ở Hoa Kỳ, gặp một vị 

 giáo  thọ  ở Gia  Châu, ông  có rất nhiều  đề  xuất thường  hay phát biểu ra. Thế nhưng 

 không ngờ đến là ngay trong đồng sự có người yểm thủ ông, ăn cắp đề xuất của ông 

 và đổi tên để phát biểu" . Đây là không biết tôn trọng, đây là thuộc về ăn cắp, thuộc về 

dối  trá.  Phía  nhà  trường  đối với  ông  rất  là  không  công bằng, ông  là  người  chúng  ta, 

bạn nói không bị kỳ thị thì rất khó. Cho nên ông ấy rất tức giận, ông từ chức, không 

dạy học nữa. Ông đi mở một tiệm cơm, ở Lusanchi cùng với mấy người bạn hợp tác 

mở  một  nhà  hàng  Tứ  Xuyên.  Về  sau  ông  gặp  được  Phật  pháp,  nghe  được  tôi  giảng 

Kinh,  rất  hoan  hỉ,  rất  là  dụng  tâm  để  học  tập.  Hiện  tại  ông  ấy  biết  giảng  Kinh,  ông 

giảng được rất hay, khắp nơi có người mời ông giảng Kinh. Vậy thì cũng rất an vui, rất 

tự tại rồi. Những sự việc này nếu bạn thật nghĩ thông rồi, nó thuộc về cái gì? Oan oan 

tương báo. Cho nên bị người ức hiếp cũng sẽ không oán hận họ, trái lại càng an vui, 

càng tự tại. Nếu như không có những sự việc này phát sinh, tôi tin tưởng ông vẫn còn 

ở trong trường học khổ không nói ra lời, đi làm  một số công tác nghiên cứu, làm gì 

được  tự  tại  như  vậy!  Việc  này  ở  trong  tu  học  Phật  pháp  gọi  là  nghịch  tăng  thượng 

duyên. Những chèn ép này khải phát ông ý niệm học Phật, học càng chăm chỉ, càng nỗ 

lực, ở nơi Phật pháp đạt được thành tựu, chưa hẳn không phải là việc tốt. 

Cho nên, phàm hễ gặp việc nên nghĩ nhiều, nghĩ xem nhân đời trước, nghĩ tưởng 

quả  đời  sau,  chúng  ta  liền  tâm  bình  khí  hòa,  sẽ  không  oán  trời  trách  người. 

Thuận  cảnh,  nghịch  cảnh,  thiện  duyên,  ác  duyên,  không  có  thứ  nào  không  tốt. 

Thảy  đều  tốt!  Chúng  ta  thật  an  vui.  Đây  là  chân  thật  đem  ý  niệm  chuyển  đổi  lại, 

luôn là bồi dưỡng tâm thuần khiết của chính mình, đối với tất cả người, tất cả việc, tất 

cả vật quyết định không nên có niệm ác. Như vậy mới tốt. Bạn xem, Phật ở trên “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo Kinh” dạy chúng ta:  "Bồ Tát ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư 

 duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, không để một chút ý niệm bất thiện xen tạp" . Đây 

là giáo huấn chân thật của Như Lai. 


************************ 

Kinh văn: 

"Viên mãn tích sở nguyện 

Nhất thiết giai thành Phật". 

- 206 - 

Nguyện này rất là thù thắng, thù thắng đến cùng tột. Tích nguyện, nguyện ngày trước 

đã phát, chính là phía trước đã nói 48 nguyện. Bốn mươi tám nguyện này của Bồ Tát 

Pháp  Tạng  mỗi  mỗi  đều  là  công  viên  quả  mãn,  cho  nên  gọi  là   "viên  mãn  tích  sở 

 nguyện" . Sau khi  "viên mãn tích sở nguyện" , tất cả giai thành Phật. Ý nghĩa của câu 

nói này rất khó hiểu, thâm diệu chí cực. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ nói ở trong chú giải:  "Kỳ tai kỳ tai! Phấn toái hư không, thử 

 chánh  thị  tứ  thập  bát  nguyện  chi  bổn  thể,  từng  thử  nhất  cú,  lưu  xuất  tứ  thập  bát 

 nguyện  nhất  nhất  chi  nguyện,  diệc  chỉ  thị,  hiển  thử  nhất  cú”.  Lời  nói  này  của  Ngài 

không  dễ  gì  nói  ra  được.  Nếu  như  không  khế  nhập  vào  cảnh  giới  này,  câu  nói  này 

tuyệt đối sẽ không nói ra được. 

Câu   "nhất  thiết  giai  thành  Phật"   này  kỳ  thật  chính  là  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  đã 

nói:  "Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí" . Các vị nghĩ xem có đúng hay không? Đây 

là  cảnh  giới  ông  thân  chứng.  Cũng  chính  là  tôi  thường  hay  nói  một  câu:   "Hư không 

 pháp giới tất cả chúng sanh là chính mình" , cùng câu trên Kinh này nói:  "Nhất thiết 

 giai thành Phật" , cùng trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói:  "Tình dữ vô tình đồng viên chủng 

 trí"  đều là một cảnh giới. Cho nên, khế nhập cảnh giới này thì tâm Bồ Đề viên mãn 

liền  hiện  tiền,  tâm  từ  bi  hiện  tiền.  Cụ  thể  mà  nói,  chính  là  48  nguyện  phía  trước  từ 

trong câu nói này mà lưu xuất ra, 48 nguyện tổng kết lại chính là câu nói này:  "Nhất 

 thiết giai thành Phật"  mà thôi. 

Hoàng  lão  cư sĩ nêu ra  ba loại trang nghiêm  trong  "Vãng  Sanh  Luận" để làm  chứng 

minh. Trong "Vãng Sanh Luận", ba loại trang nghiêm là cõi Phật trang nghiêm, Phật 

trang  nghiêm,  Bồ  Tát  trang  nghiêm.  Phật  Bồ  Tát  là  chánh  báo,  cõi  Phật  là  y  báo. 

Thông thường chúng ta nói là y chánh trang nghiêm. Trên "Vãng Sanh Luận" nói ra ba 

loại trang nghiêm.  "Nhập nhất pháp cú cố, nhất pháp cú giả, vị thanh tịnh cú, thanh 

 tịnh cú giả, vị chân bảo trí tuệ, vô vi pháp thân cố" , dùng đoạn này để giải thích câu 

này rất hay. Thế nhưng chúng ta phải tỉ mỉ mà quán sát, mới biết được câu này cùng 

trong  "Vãng  Sanh  Luận"  nói  ba  loại  y  chánh  trang  nghiêm  là  một,  không  phải  hai. 

Nhất là ông nói  "nhập nhất pháp cú" . Nhất pháp cú là  "thanh tịnh cú" . Thanh tịnh cú 

chính là  "chân thật trí tuệ, vô vi pháp thân" . Chân thật trí tuệ là chánh báo, vô vi pháp 

thân là y báo. Y chánh là một, không phải hai. Đây chính là  "tình dữ vô tình đồng viên 

 chủng trí" . Chánh báo là hữu tình, y báo là vô tình. 

Hiện  tại  chúng  ta  ở trong học thuật  đem  tất  cả  vạn vật phân làm  động  vật, thực vật, 

khoáng vật. Động vật là hữu tình, thực vật và khoáng vật là vô tình. Phật pháp gọi là 

chánh báo cùng y báo. Chánh báo là hữu tình, y báo là vô tình. Tình và vô tình là một, 

không phải hai. Lời nói này tương đối khó hiểu. Khoa học gia ngày nay hiểu được tình 

dữ  vô  tình  đích  thực  là  một,  không  phải  hai.  Tuy  là  họ  có  thể  hiểu  được,  thế  nhưng 

không  thể  cứu  cánh,  không  thể  triệt  để.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Cái   "ta"   của  họ  chưa 

quên đi, gốc ở chấp ta, họ chưa làm đến quên ta. Nếu họ làm đến quên ta thì họ liền 

vào trí tuệ Phật. 

Do đây có thể biết, ta tự tư tự lợi là một chướng ngại cơ bản. Chướng ngại này không 

thể bạt trừ, thì chắc chắn không thể vào được trí tuệ của Phật; trí tuệ của Phật, cảnh 

giới của Phật, bạn không dễ gì thể hội được. 

- 207 - 

Đồng tu chúng ta, đặc biệt là đồng tu phát tâm học giảng Kinh thuyết pháp, các vị phải 

phát đại tâm, phải phát tâm làm Phật. Mười pháp giới chúng ta đi con đường của Phật, 

không đi các con đường khác, bạn mới có thành tựu, bạn mới chân thật nối huệ mạng 

của Phật, rộng độ chúng sanh. Nếu như trong đây xen tạp tự tư tự lợi, thì không chỉ 

bạn  không  thể  rộng  độ  chúng  sanh,  không  thể  nối  huệ  mạng  của  Phật,  e  rằng  chính 

mình không tránh khỏi đọa lạc, không tránh khỏi quả báo của ba đường. Đây là thật 

không phải là giả. Cho nên phải chân thật phát tâm, phải buông bỏ vạn duyên, quyết 

định không vì chính mình mà vì tất cả chúng sanh chưa giác ngộ, mỗi niệm giúp đỡ họ 

giác ngộ. Đây chính là ý nghĩa của  "thuyết pháp sư tử hống" . Nói pháp gì vậy? Giúp 

đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ, giúp đỡ tất cả chúng sanh đều thành Phật đạo. 

Cho nên chính mình phải đầy đủ kiểu dáng của Phật, người ta xem thấy mới có thể tin 

tưởng, mới có thể học tập với bạn. Bạn chính mình không giống kiểu dáng của Phật, 

bạn khuyên người thì người ta liền có nghi hoặc. 

Trong "Vãng Sanh Luận" nói thanh tịnh cú, hai chữ  "thanh tịnh"  này rất quan trọng, 

với Tịnh tông có quan hệ mật thiết. Chúng ta thường nói vào đạo có ba cửa là “Giác-

Chánh-Tịnh”,  cửa  mà  Tịnh  tông  đi  là  cửa  Tịnh.  Trong  tâm  thanh  tịnh  quyết  định 

không cho phép ô nhiễm. Thế nhưng các vị phải nên biết, ý niệm tự tư tự lợi này là ô 

nhiễm căn bản, vô lượng vô biên ô nhiễm đều là có quan hệ với cái này. 

Đại đức xưa thường hay dạy bảo chúng ta tu từ căn bản. Căn bản là gì? Căn bản là tâm 

địa. Thế là chúng ta tường tận rồi. Căn bản của Tịnh tông chúng ta là gì? Là tâm thanh 

tịnh. Cho nên nói:  "Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh" . Tâm của chúng ta không thanh tịnh thì 

làm sao được? 

Như Lai quả địa, Pháp Thân Bồ Tát đã chứng đắc gọi là Pháp Giới Nhất Chân. Chúng 

ta xem thấy trên Kinh Đại Thừa, trong Pháp Giới Nhất Chân một mảy lông, một trần. 

Trên  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  thường nói, đoạn  lông  là  chánh  báo  nhỏ  nhất,  vi  trần  là  y 

báo  nhỏ  nhất.  Tuy  là  nhỏ  nhất  thế  nhưng  đều  đầy  đủ  tánh  đức  viên  minh.  Cho  nên, 

trong mảy lông vi trần đó chư Phật Đại Sĩ làm đạo tràng, giảng Kinh nói pháp. Đạo 

tràng của Phật không có thu nhỏ, đoạn lông vi trần không có phình to, có thể châu biến 

viên dung. Đạo lý này không thể nghĩ bàn, chúng ta có nghĩ thế nào cũng nghĩ không 

thông.  Đây  gọi  là  nhất  chân  nhất  thiết  chân.  Đoạn  lông  vi  trần  đều  là  quả  hải  viên 

dung. Hiển giáo, Mật giáo đều có cách nói này. 

Hữu tình vô tình đều vốn dĩ là Phật. Cho nên, câu này chúng ta vạn nhất không nên 

xem thường, phải tỉ mỉ mà đi thể hội. Pháp Tạng Tỳ Kheo thị hiện làm A Di Đà Phật, 

xây dựng Thế giới Tây Phương Cực Lạc, rộng độ vô lượng vô biên chúng sanh ngay 

đời thành Phật. Trung tâm của bổn nguyện chính ở câu này. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

Tập 189 

Kinh văn: 

"Tư nguyện nhược khắc quả 

- 208 - 

Đại thiên ứng cảm động 

Hư không chư thiên thần 

Đương vũ trân diệu hoa". 

Đây là sau khi Pháp Tạng Bồ Tát nói ra hoằng nguyện của chính Ngài, mong cầu cảm 

ứng để  chứng  minh lời đại nguyện  của  Ngài phát  ra là  chân  thật bất hư. Đây  là  một 

loại tướng lạ hi hữu. 


************************ 

Kinh văn: "Phật cáo A Nan: “Pháp Tạng Tỳ Kheo, thuyết thử tụng dĩ, ứng thời 

phổ địa, lục chủng chấn động, thiên vũ diệu hoa, dĩ tán kỳ thượng, tự nhiên âm 

nhạc, không trung tán ngôn, quyết định tất thành, Vô Thượng Chánh Giác". 

Bạn xem, hứa nguyện của Ngài mới vừa nói xong, tướng lạ lập tức liền hiện tiền, cảm 

ứng  nhanh  như  vậy.  Đại  địa  chấn  động,  đây  là  thuộc  về  chúng  sanh  vô  tình.  Chúng 

sanh vô tình  mà  còn  bị  cảm  động, sơn hà đại địa  đều bị  cảm  động, huống hồ  chúng 

sanh hữu tình? 

Ở chỗ này, trên Kinh nói với chúng ta:  "Lục chủng chấn động".  Trong chú giải Phật 

Kinh  thường  hay  nói,  sáu  loại  này  là  “động,  khởi,  dũng,  chấn,  hống,  giác” .  Động 

chính là dao động. Khởi là nâng lên trên. Trồi sụt gọi là khởi, là từ mặt đất nổi lên gò 

cao  lên.  Ba  loại  đầu  là  nói  hình  thái  của  động.  Ba  loại  phía  sau  là  nói  động  của  âm 

thanh. Chấn là có âm thanh, chấn động. Hống là âm thanh rất lớn. Giác là khiến tất cả 

chúng sanh đều có thể cảm giác được rõ ràng. Sáu loại chấn động này chẳng phải hiện 

tại gọi là đại địa chấn hay sao? Nếu như Pháp Tạng vừa hứa nguyện xong liền xảy ra 

đại địa chấn, vậy thì rất nhiều chúng sanh bị tai nạn à? Đây chẳng phải là một việc tốt. 

Cho nên chúng ta nhất định phải biết được, Phật nói pháp là ý ở ngoài lời, nếu bạn cứ 

ngờ ngệch xem thấy trên Kinh có cách nói như vậy,  "y văn giảng nghĩa, tam thế Phật 

 oan" , quá khứ, hiện tại, vị lai ba đời chư Phật đều bị hàm oan. Vì sao vậy? Bạn hiểu 

sai ý nghĩa của Ngài rồi. Bạn xem trong kệ khai Kinh nói:  "Nguyện giải Như Lai chân 

 thật nghĩa" , chúng ta rất nhiều người hiểu sai chân thật nghĩa của Như Lai, ngộ nhận 

chân thật nghĩa Như Lai, vậy thì sai lầm. Sáu loại chấn động này là hình dung, đích 

thực là đại địa chấn. Phật dùng tình huống này để hình dung điều gì vậy? Chư Phật Bồ 

Tát giảng Kinh nói pháp, phát hoằng thệ nguyện chấn động đối với lòng người, không 

phải mặt đất thật chấn động. 

Chữ  "địa"  này là gì vậy?  "Ưng thời phổ địa" . Chữ địa này là tâm địa, cũng chính là 

ngày  nay  chúng  ta  nói,  chúng  ta  thấy  được,  nghe  được  có  cảm  động,  thậm  chí  cảm 

động đến khóc đến sướt mướt. Cho nên, không nên nhìn văn giảng nghĩa. Đây là nói 

tất cả chúng sanh bị cảm động sâu sắc, chúng sanh hữu tình bị cảm động. Đây là nói 

 "hư không chư thiên thần" , thiên thần tán hoa,  "mưa hoa"  là bị cảm động, hoan hỉ tán 

thán, chúng sanh vô tình cũng bị cảm động. Chúng ta liền muốn hỏi, cái cảm động này 

chúng ta cư ngụ ở nơi đây có sanh ra thay đổi hay không? Có! Thay đổi cực lớn, thế 

nhưng chúng ta tuyệt nhiên không hề cảm giác được, không hề cảm thấy dao động của 

địa  chấn,  không  hề  có  cảm  giác  này.  Chữ  địa  này  cũng  là  thay  đổi,  ngay  trong  âm 

- 209 - 

thầm đã thay đổi mặt đất, thay đổi địa chất, đây chính là trên Kinh Phật thường nói:  "Y 

 báo tùy theo chánh báo chuyển" . Cách nói này các vị vẫn không dễ gì thể hội. Tôi đổi 

một câu nói khác, phong thủy thay đổi rồi. Làm sao chuyển? Ngay chỗ này Tỳ kheo 

Pháp Tạng phát ra đại nguyện không gì bằng, cảm động thiên địa quỷ thần, địa lý này 

biến đổi. Cho nên nói:  "Người phước ở đất phước, đất phước người phước ở".  Pháp 

Tạng là người phước đệ nhất đẳng, phong thủy này liền biến đổi tốt. 

Hiện tại chúng ta muốn thay đổi phong thủy thì không cần mời những tiên sinh xem 

phong thủy, mà thay đổi từ nơi tâm địa, tâm địa chúng ta lương thiện thì hoàn cảnh cư 

trụ phong thủy  liền thay  đổi.  Người  nước  ngoài  gọi  là  từ  trường, người  Trung  Quốc 

gọi là khí phần. Khí phần nơi đó sẽ không giống như khí phần ở nơi khác. Ngạn ngữ 

gọi là  "địa linh nhân kiệt" . Người ở nơi đây là hào kiệt thì đất liền có linh khí. Pháp 

Tạng Tỳ kheo ở nơi đó thì làm gì không có linh khí? Linh khí đạt đến thù thắng nhất. 

Chấn động là nói cái ý này, chúng ta phải hiểu rõ. 

Cho đến sâu hơn một tầng, chúng ta muốn hỏi, vì sao một người khởi tâm động niệm 

có thể cảm động thiên địa quỷ thần, có thể cảm động thực vật khoáng vật? Hoàn cảnh 

chúng ta cư trụ là khoáng vật cùng thực vật. Thực vật là cây cối hoa cỏ, khoáng vật là 

núi sông đất đai. Vì sao có thể cảm động? Thông thường nói cảm động người, chúng 

ta có thể nghĩ được thông. Cảm động thiên địa quỷ thần cũng có thể miễn cưỡng đồng 

ý, thiên địa quỷ thần cũng là chúng sanh hữu tình. Nhưng cây cối hoa cỏ, núi sông đất 

đai, làm sao có thể bị cảm động? Đạo lý này thì sâu, thế nhưng tuyệt nhiên không khó 

hiểu. Bạn  xem  thấy  những người  bồi  dưỡng  hoa  cỏ, họ đối  với  những  chậu hoa này 

đích thực có lòng yêu thương. Họ bồi dưỡng những cây hoa này thì hoa nở đặc biệt 

đẹp, chúng ta có thể mô phỏng họ. Bạn mỗi ngày lúc nào thì tưới nước, tưới bao nhiêu 

lượng nước, đến lúc nào thì cho phân vào, cho lượng phân bao nhiêu, chúng ta có thể 

đúng pháp mà bào chế, không sai khác chút nào, thế nhưng chúng ta trồng ra cây hoa 

thì không được đẹp như người ta. Do nguyên nhân gì? Họ có tâm yêu thương, chúng ta 

không có tâm yêu thương. Do đây có thể biết, thực vật cũng có cảm tình. Không chỉ 

thực vật có cảm tình, mà khoáng vật cũng có cảm tình, núi sông đất đai đều có cảm 

tình.  Chúng  ta  đọc  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  có  thần  cây,  có 

thần hoa, có sơn thần, có thủy thần, có thần hồ, có thần sông. Do đây có thể biết, tất cả 

vạn vật thảy đều thông linh. Truy tìm cội nguồn của nó, Phật nói rất hay, mười pháp 

giới y chánh trang nghiêm, (chánh báo là thân thể, y báo chính là hoàn cảnh đời sống 

của chúng ta), trong hoàn cảnh đời sống, bao gồm hoàn cảnh nhân sự cùng hoàn cảnh 

vật chất là  "bổn thị đồng căn sanh, giai thị duy tâm sở hiện, duy thức sở biến" , chúng 

làm sao mà không bị cảm động? 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, liền biết được chúng ta chính mình không luận ở bất cứ 

nơi nào, cho dù nơi mà người ta không thấy, nhà Nho gọi là  "thận độc" , chỉ riêng một 

mình ta, không có người thấy được, chúng ta khởi tâm động niệm tất cả động tác đều 

sẽ khởi lên cảm ứng với mười phương hư không pháp giới tất cả chúng sanh. Loại cảm 

ứng này, dùng lời nói của khoa học gia hiện đại mà nói, chúng ta không khó thể hội, 

cảm ứng này gọi là sóng động. 

Khoa học gia cận đại cho rằng, bao gồm tất cả hiện tượng vật chất không phải thật tại, 

hiện tượng này đều là huyễn tướng của sóng động sanh ra. Cách nói này rất gần với 

- 210 - 

cách  nói  của  Phật  Kinh  Đại  Thừa,  đích  xác  là  hiện  tượng  của  sóng  động.  Chúng  ta 

khởi lên ý niệm, sóng tư tưởng, tốc độ của sóng tư tưởng rất nhanh, trong khoảng sát 

na thì tận hư không khắp pháp giới, so với tốc độ của ánh sáng, tốc độ của sóng điện 

từ thì không biết là nhanh hơn gấp bao nhiêu lần. Ngôn ngữ, âm thanh, động tác của 

chúng ta đều có hiện tượng sóng động. Hiện tượng sóng động này là thuộc về vật chất. 

Hiện tượng của sóng động tốc độ tương đối chậm, nhưng cho dù là chậm, vẫn là tận 

hư không pháp giới. Nếu chúng ta hiểu rõ đạo lý này, từ trên lý chúng ta liền có thể tin 

tưởng những chân tướng sự thật này. Việc này không phải là giả. Như vậy một niệm 

thiện  của  chúng  ta  liền  tương  ưng  với  tất  cả  thiện  khởi  lên  cảm  ứng  tương  thông. 

Chúng ta một niệm ác liền cùng với yêu ma quỷ quái hư không pháp giới (chính là ác) 

khởi lên cảm ứng tương thông. 

Những năm gần đây, chúng ta tiếp xúc rất nhiều đồng tu ở rất nhiều quốc gia khu vực, 

ngay trong đồng tu có những người bị người vô hình nhập thân, thứ không nhìn thấy 

nhập thân, tinh thần uể oải mệt mỏi, không thể làm việc, không thể học tập, bị một loại 

vô hình khống chế. Đây là nguyên nhân gì? Thực tế mà nói, người vô hình ở đây chính 

là  oan  gia  trái  chủ  của  chính  mình,  quá  khứ  đời  này  đã  kết  những  oán  kết  này  với 

người  ta.  Con  người  này  đọa  vào  đường  ngạ  quỷ,  đại  khái  là  thành  phần  của  đường 

ngạ  quỷ  nhiều  nhất,  đường  địa  ngục  thì  họ  không  thể  ra  được.  Phàm  hễ  bị  những 

người vô hình này nhập thân, phần nhiều đều là đường ngạ quỷ. Vì sao có thể bị quỷ 

nhập thân? Nếu nói là oán thân trái chủ, nghiệp nhân này chúng ta mỗi người đều có. 

Ta ngay đời này không hề đắc tội với người, bạn đời trước đã từng đắc tội với người, 

vô lượng kiếp đến nay đời đời kiếp kiếp, những oan gia trái chủ này không biết là có 

đến bao nhiêu. Vì sao bạn hiện tại những oán gia trái chủ này chưa tìm đến thân? Ở 

đây  có  hai  nguyên  nhân. Nguyên  nhân  thứ nhất  là  vì  hiện  tại  bạn  đang  còn  vận  khí, 

vận khí của bạn rất tốt, quang minh của bạn biến chiếu, họ không dám tiếp cận. Ngoài 

ra còn một nguyên nhân, đó là không có duyên, chính là không có cơ hội. Con người 

của bạn làm người rất lương thiện, tâm địa rất chánh trực, những người này không thể 

ở bên cạnh. Thế nhưng bạn nhất định phải biết, oan gia trái chủ đang ở chung quanh 

bạn chờ đợi cơ hội, bạn lúc nào có ý niệm bất thiện thì họ sẽ đến liền. 

Các đồng tu Phật giáo có không ít người ưa thích bái sám, các vị đã từng lạy qua Tam 

Muội Thủy Sám. Câu chuyện của Tam Muội Thủy Sám là Ngộ Đạt Quốc sư triều nhà 

Đường. Ở trong đời quá khứ, khi chưa học Phật, ông đã kết oán thù với người. Ông 

hại chết một người, tâm báo thù của người này rất nặng, mỗi giờ mỗi phút đều ở chung 

quanh ông chờ đợi để báo thù. Đến đời thứ hai, ông luôn là không tệ, tích được không 

ít đức hạnh, ông lại được thân người. Khi được thân người thì xuất gia, cho nên oan 

gia của ông không cách gì báo thù. Ông xuất gia tu được rất tốt, đã có được cơ hội như 

vậy. Sau khi chết, đời sau lại được thân người thì lại tiếp tục xuất gia. Cho nên trong 

Thủy  Sám  nói,  ông  mười  đời  là  cao  tăng,  đến  đời  thứ  mười  vẫn  là  thân  phận  người 

xuất gia, nên mới làm đến Quốc sư. Thế là chúng ta có thể nghĩ đến, trong nhà Phật 

những người xuất gia có địa vị cao đến như vậy không phải là một đời tu được, làm 

thầy  của  đế  vương là do  mười  đời tu thành, Quốc sư Ngộ  Đạt là  mười  đời  tu thành. 

Trong Phật pháp gọi là tích công bồi đức, đời đời kiếp kiếp đều có hành thiện. Ở ngay 

trong  tưởng  tượng  của  chúng  ta, vận  khí  của  ông  không  tốt,  vì  sao  vậy?  Không  gặp 

được pháp môn Tịnh Độ. Nếu ông chuyên tu Tịnh Độ thì sớm đã vãng sanh làm Phật 

- 211 - 

rồi. Ông tu thiền, tu thiền thì không thể giải quyết vấn đề. Việc này rất rõ ràng, chúng 

ta phải nên biết. 

Vào thời xưa, còn có một câu chuyện của Tam Sanh Thạch, rất nhiều người đều biết. 

Học thiền rất khó giải quyết vấn đề, đời sau có thể được thân người, được mười đời là 

cao tăng không vấn đề, nhưng nếu muốn thoát ly sáu cõi luân hồi thì không dễ dàng. 

Trong Tam Sanh Thạch, khi Viên Triệt Pháp sư viên tịch, khi lâm chung đi đầu thai 

vào  nhà  nào  ông  đều  biết,  ông  đầu  thai  lại,  lại  được  làm  người,  ông  đều  biết  được. 

Loại công phu đó nếu đổi thành niệm Phật cầu vãng sanh thì phẩm vị sẽ rất cao. Đây 

chính là duyên không chín muồi, bạn nói xem, đáng tiếc cỡ nào! Ngày nay chúng ta 

gặp được pháp môn này không dễ dàng, bao nhiêu Bồ Tát muốn được pháp môn này 

mà  không  thể  gặp  được.  Được  thân  người,  nghe  Phật  pháp,  ở  trong  nghe  Phật  pháp 

gặp được pháp môn Tịnh Độ, hay nói cách khác, bảo đảm bạn ngay đời này thành tựu. 

Oan gia trái chủ đã đợi Ngộ Đạt mười kiếp. Ngộ Đạt đại khái là mười đời đã tích lũy 

được không ít công đức thiện hạnh, ngay trong đời này làm được thầy của đế vương. 

Hoàng  đế  rất  cung  kính  đối  với  thầy,  đã  cúng  dường  một  cái  bảo  tòa  trầm  hương, 

chúng ta gọi là Thái Sư Kỷ. Hoàng đế tặng Thái Sư Kỷ cho ông. Thái Sư Kỷ này là 

trầm hương khắc ra. Các vị biết trầm hương danh quý cỡ nào. Ông tiếp nhận cái bảo 

tòa này, ý niệm cống cao ngã mạn sanh khởi, cảm thấy rất danh dự. Vậy thì xong rồi. 

Cái  ý  niệm  này  vừa  sanh  khởi,  khởi  tâm  động  niệm  bất  thiện,  thần  hộ  pháp  liền  rời 

khỏi. Thần hộ pháp vừa rời khỏi, oan gia trái chủ xem thấy cơ hội đến rồi, oan gia trái 

chủ này liền tìm đến thân, ông bị một mụt ghẻ mặt người, gần như là sắp mất mạng. 

May nhờ Tôn giả Ca Nặc Ca, là một vị A La Hán đến cứu ông, giúp ông hóa giải, nói 

rõ  oan  kết  của  quá khứ,  hóa giải  cái  kiếp nạn này. "Từ  Bi  Tam  Muội  Thủy  Sám"  là 

như vậy mà lưu lại. Việc này cho chúng ta sự cảnh giác cao độ. 

Bái sám có công đức gì? Chiếu theo nghi qui hình thức mà bái thì không ích gì, không 

thể  giải  quyết  vấn  đề.  Bạn  phải  hiểu  được  đạo  lý  này.  Từ  trong  “Từ  Bi  Thủy  Sám” 

nhận biết nghiệp nhân quả báo thật đáng sợ, quyết định không thể kết oán thù với tất 

cả  mọi  người, đây  là  lạy  "Từ  Bi  Tam  Muội  Thủy  Sám"  ý  nghĩa  chân thật, công đức 

chân  thật.  Những  oan  gia  trái  chủ  trong  quá  khứ này,  thiếu  mạng  thì  phải  trả  mạng, 

thiếu nợ thì phải trả nợ, không thể nói không trả. 

Thích Ca Mâu Ni Phật làm ra một tấm gương tốt cho chúng ta, Ngài thành Phật rồi, vì 

sao vẫn phải trải qua một đời sống rất giản dị, thanh khổ? Vì để trả nợ. Chính mình đời 

đời kiếp kiếp tích lũy công hạnh đã tu đều hồi hướng cho pháp giới chúng sanh, hồi 

hướng cho oan gia trái chủ của quá khứ. Oan gia trái chủ xem thấy Ngài khổ hạnh như 

vậy,  không  những  không  gây  phiền  phức,  mà  họ  còn  bội  phục.  Ngài  rất  tuyệt,  công 

đức tu tích được hồi hướng cho họ, oan gia trái chủ cũng được nhờ. Đây là tâm thái 

chính xác, hành vi đúng đắn, chân thật tu hành. 

Chúng ta ở chỗ này xem thấy Tỳ Kheo Pháp Tạng, bạn xem Tỳ Kheo Pháp Tạng trước 

sau có vì chính mình hay không? Bốn mươi tám nguyện, mỗi nguyện vì chúng sanh, 

không  có  nguyện  nào  vì  chính  mình.  Ngài  đã  tu  đều  là  thuần  thiện,  chân  thật  giống 

như Thế Tôn ở trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” đã nói:  "Không để chút nào bất 

 thiện xen tạp",  Ngài thì một chút bất thiện cũng không có, cho nên Ngài yêu cầu thiên 

địa  quỷ  thần,  núi  sông  đất  đai  hiện  tướng  lạ  để  làm  chứng  cho  Ngài,  quả  nhiên  liền 

- 212 - 

cảm động thiên địa quỷ thần, quả nhiên liền cảm động núi sông đất đai hiện tướng lạ 

để làm chứng minh cho Ngài. Chứng minh có phải vì Ngài không? Không phải. Nếu 

như vì Ngài, thì Ngài còn xen tạp tư tâm. Chứng minh là vì đại chúng, để chúng ta - 

những người phàm phu này xem thấy tướng lạ này, đối với nguyện của Ngài đã phát ra 

sanh  khởi  tín  tâm  chân  thật,  quyết  không  phải  huyễn  lộng  chính  mình.  Huyễn  lộng 

chính mình là ý niệm sai lầm. 

Chúng ta thấy, khi Đạo Tuyên Luật Sư Chung Nam Sơn triều Đường gặp Ngài Khuy 

Cơ  liền  có  ý  niệm  huyễn  lộng  chính  mình.  Cho  nên,  xem  qua  những  công  án  nhân 

duyên của ngày trước sẽ khai mở trí tuệ cho chúng ta. Đại sư Khuy Cơ là Tổ sư khai 

sơn của Pháp Tướng Tông. Pháp Tướng tuy là Đại sư Huyền Trang từ Ấn Độ truyền 

đến  Trung  Quốc, thế  nhưng  ở  trên  tay  Huyền  Trang  tuyệt  nhiên  không  có  xây  dựng 

tông  phái, mà  là  từ  trên  tay  của  học  trò  của  Ngài -  Ngài  Khuy  Cơ  xây  dựng  ra  tông 

phái. Đây là Bồ  Tát Đại  Thừa. Phong cách của Ngài Khuy Cơ, dùng lời hiện tại mà 

nói,  giống  như  là  một  học  giả,  mà  thông  thường  người  xuất  gia  xem  thấy  thì  Ngài 

không  giống  như  người  tu  hành,  Ngài  là  một  học  giả.  Vì  sao  vậy?  Không  quá  xem 

trọng  giới  luật,  không  quá  xem  trọng  nghi  qui,  không  giống  người  tu  hành  thông 

thường chiếu theo giới luật một chút cũng không dám trái phạm. Đại sư Khuy Cơ rất 

tùy tiện, cũng rất tùy duyên, không quá chú trọng những thứ này. Đạo Tuyên Luật Sư 

ở núi Chung Nam. Do vì Ngài là tổ sư của Luật Tông (Phật pháp Đại Thừa của Trung 

Quốc  có  tám  tông  phái),  Pháp  sư  Khuy  Cơ  hôm  nay  lên  núi  thăm  viếng  Ngài,  Ngài 

cũng  muốn  nhân  cơ  hội  này  giáo  huấn  Ngài  Khuy  Cơ.  Đạo  Tuyên  giới  luật  tinh 

nghiêm thanh tịnh, cảm được thiên nhân cúng dường. Ngài nửa ngày ăn một bữa, bữa 

cơm  của  Ngài  là  thiên  nhân  đưa  đến,  mỗi  ngày  thiên  nhân  đều  mang  cơm  đến  cúng 

dường Ngài. Cho nên Ngài muốn giữ Ngài Khuy Cơ ở lại thêm một chút, để Ngài xem 

thấy thiên nhân mang cơm đến cúng dường ông, để huyễn lộng một chút, làm gì biết 

được ngày hôm đó thiên nhân không đến. Ông rất thất vọng. Đến ngày thứ hai, thiên 

nhân lại đưa đồ cúng đến, lúc này thì Đại sư Khuy Cơ đã xuống núi rồi. Ông liền hỏi: 

 “Buổi trưa hôm qua vì sao các người không đưa cơm cúng dường đến?”.  Thiên nhân 

nói với ông:  “Hôm qua có Bồ Tát Đại Thừa ở trên núi, thần hộ pháp đầy núi nên tôi 

 không thể lên được” . Sau khi Đạo Tuyên Luật Sư nghe xong, toàn thân ướt đẫm mồ 

hôi, hổ thẹn. 

Việc này là gì vậy? Trong tâm của bạn xen tạp chút bất thiện, liền không còn cảm ứng. 

Quyết định không nên vì tư tâm, không nên có ý huyễn lộng chính mình, chính là dạy 

bảo chúng sanh cũng không nên có chút nào huyễn lộng chính mình, vậy thì sai rồi, 

đây  là  xen  tạp  bất  thiện.  Những  hành  nghi  này  của  Tổ  sư,  ngay  trong  quán  sát  của 

chúng  ta,  chúng  ta  đạt  được  giáo  huấn,  chúng  ta  đạt  được  lợi  ích.  Khuyên  bảo  đối 

phương phải dùng tâm chân thành, dùng tâm thành kính. 

Thế nào gọi là thành? Khiêm tốn là thành. Nhà Nho giải thích đối với chữ thành là  "Tự 

 khiêm  vị  chi  thành" ,  chính  mình  phải  khiêm  tốn.  Tôn  trọng  người  khác  gọi  là  kính. 

Thành kính chắc chắn không thể rời khỏi. 

Khổng  Lão  Phu  Tử  đối  với  sơ  học  không  rời  thành  kính.  Cái  đức  của  Thánh  nhân, 

chúng ta xem ở trong Kinh giáo, Thích Ca Mâu Ni Phật đối với người sơ học, đối với 

người bần tiện thế gian không thất thành kính, đều làm tấm gương tốt cho chúng ta, 

- 213 - 

chúng  ta  làm  sao  có thể khinh  mạn  người  khác  chứ?  Tất  cả  chúng  sanh đều có  Phật 

tánh, bạn khinh mạn họ thì chẳng phải là khinh mạn Phật tánh hay sao? Vậy thì làm 

sao có thể nói được thông? Trong sách Nho đối với hai chữ  "thành kính"  này là cách 

nói này. 

Ngày trước, Tăng Quốc Phiên ở trong Đọc Thư Bút Ký nói về chữ thành này so với 

nhà Nho nói được sâu, nói được hay. Tôi tin tưởng Tăng tiên sinh chắc chắn cũng đọc 

qua Kinh Phật, tiếp xúc qua Phật pháp, nếu không thì ông không có loại giải thích này. 

Ông  giải  thích  chữ  thành  là   "một  niệm  không  sanh  gọi  là  thành" ,  cái  này  cùng  với 

nghĩa thú của Phật đã nói là tương đồng. Trong tâm có ý niệm thì không thành, trong 

tâm không có ý niệm mới gọi là thành. 

Một niệm không sanh gọi là chánh niệm, trên Phật Kinh thường nói  "chánh niệm vô 

 niệm" . Thế nhưng chúng ta lại không thể hiểu sai đi ý nghĩa. Vô niệm là không có bất 

cứ ý niệm nào, vậy thì lại sai rồi, không có bất cứ ý niệm nào thì biến thành vô tưởng 

định. Vô tưởng định là ngoại đạo, không phải Phật pháp. Phật pháp nói chánh niệm vô 


niệm chính là không có ý niệm tự tư tự lợi. Bạn phải hiểu cái ý này. Vô niệm là không 

tà niệm. 

Tà niệm là gì? Tự tư tự lợi là tà niệm. Trên "Kinh Bát Nhã" nói rất hay:  "Ngã, nhân, 

 chúng sanh, thọ giả" . Bạn đối với bốn tướng này còn có chấp trước, có ngã, có nhân, 

hay nói cách khác, bạn còn có phân biệt, còn có chấp trước, dù phân biệt, chấp trước 

vi tế cũng đều là tà niệm. 

Chánh niệm là gì? Chánh niệm là không ngã tướng, không nhân tướng, không chúng 

sanh  tướng,  không  thọ  giả  tướng.  Nửa  bộ  sau  của  "Kinh  Kim  Cang"  nói  được  càng 

thấu  triệt:  Không  ngã  kiến, không  nhân  kiến, không  chúng  sanh  kiến, không  thọ  giả 

kiến. Cái  "kiến"  đó chính là ý niệm. Loại ý niệm phân biệt chấp trước này đều không 

có thì làm gì còn có dáng vẻ?  "Tướng"  là dáng vẻ. Ngay ý niệm cũng không còn, họ 

khởi  tâm  động  niệm  đều  là  vì  tất  cả  chúng  sanh,  đây  là  chánh  niệm.  Bốn  mươi  tám 

nguyện phía trước của Tỳ kheo Pháp Tạng là chánh niệm, đây gọi là vô niệm, không 

tất  cả  các  vọng  niệm,  chắc  chắn  không  có  một  ý  niệm  vì  chính  mình.  Mỗi  niệm  vì 

chúng sanh, đây gọi là chánh tri chánh kiến. Chúng ta nhất định phải đem nó làm 

cho rõ ràng, làm cho tường tận. 

Cho nên, vô niệm không phải ngay đến chánh niệm cũng không có, ý niệm lợi ích tất 

cả  chúng  sanh  đều  không  có,  vậy  bạn  cũng  sẽ  được  chút  quả  báo,  được  quả  báo  gì 

vậy? Biến thành một hòn đá to. Đá không tự lợi, cũng không lợi tha, bạn liền biết được 

đá cuội từ đâu mà ra? Đá cuội chính là những người này. Cho nên Pháp Tạng phát ra 

đại  nguyện  này,  đá  cuội  cũng  cảm  động,  đạo  lý  chính  ngay  chỗ  này.  Do  đây  có  thể 

biết, chỉ có Phật pháp đối với khoảng vũ trụ này, tất cả hiện tượng nhân quả lý sự nói 

được đích thực thấu triệt, chân thật giúp chúng ta khai trí tuệ. 

Một câu sau cùng:  "Thiên vũ diệu hoa, dĩ tán kỳ thượng" . Đây chính là hư không các 

thiên thần rãi hoa. Thiên thần thường hay có, chúng ta thường hay gặp được. Đồng tu 

đại khái có không ít người đều có kinh nghiệm này. Hoặc là ở trong nhà bạn, hoặc là ở 

ngoài đồng trống, đặc biệt là ở nơi hẻo lánh vắng vẻ, chúng ta tĩnh tọa một nơi, đem 

tâm định lại, âm thầm tụng một bộ Kinh, hoặc giả ở nơi đó niệm Phật hiệu, bạn bỗng 

- 214 - 

nhiên nghe được mùi hương lạ bay đến, hơn nữa, mùi hương này có thể là bạn cả đời 

trước giờ chưa từng ngửi qua. Tôi có trải qua kinh nghiệm này, trải qua rất nhiều lần, 

rất nhiều đồng tu đều nói với tôi là có kinh nghiệm này. Đây  là do nguyên nhân gì? 

Trên thân của thiên thần có mùi hương, họ xem thấy bạn đoan tọa ở nơi đó tụng Kinh 

niệm Phật, họ thấy rồi chí kính đối với bạn, họ tạm thời dừng lại nơi đó, chắp tay cung 

kính đối với bạn. Mùi hương này bạn có thể ngửi được. 

Rất nhiều đồng tu đều biết, có một năm tôi ở Đạt La Tư Hoa Kỳ, buổi tối có mấy vị 

đồng tu đang cùng nhau thảo luận Phật pháp, bỗng nhiên ngửi được mùi hương lạ, bốn 

năm  người  đồng  thời  đều ngửi  được,  thời  gian  đại  khái  có đến  ba đến bốn  phút. Họ 

gặp được sự việc này. Ngày hôm sau, họ đến đạo tràng nhỏ của chúng tôi để tìm tôi, 

đem sự việc khác thường mà tối hôm qua họ gặp được nói cho tôi nghe. Tôi nói các vị 

đang thảo luận Phật pháp cũng cảm động thiên thần đứng ở nơi đó lắng nghe, họ dùng 

cái hương này hoan hỉ cúng dường các vị. Đó là ở bên ngoài, không phải ở trong nhà, 

chắc chắn không có người đốt hương. Sự việc này thường hay có. 

Chỗ này so với hương còn thù thắng hơn.  "Thiên vũ diệu hoa" , là từ trên trời mưa hoa 

xuống.  "Dĩ tán kỳ thượng" , không chỉ có hoa, còn có thiên nhạc, không trung có âm 

nhạc,  "tự nhiên âm nhạc",  không phải người diễn tấu. Không chỉ là có âm nhạc, mà 

còn  nghe  được  có  tán  thán:   "Quyết  định  tất  thành  Vô  Thượng  Chánh  Giác" .  Đây  là 

thiên nhân tán thán, khẳng định  "Vô Thượng Chánh Giác" (Vô Thượng Chánh Giác là 

thành Phật). Những y chánh trang nghiêm này đều là chư Phật Bồ Tát ở nơi đó đang 

biểu diễn cho chúng ta xem, để những phàm phu chúng ta xem thấy những chân tướng 

sự  thật  này  sanh  khởi  lòng  tin  đối  với  Phật  pháp,  sanh  khởi  tâm  ngưỡng  mộ,  cũng 

chính là chúng ta phát hiện thiện căn của chính mình. Cho nên bạn mới có thể tiếp xúc 

được những tướng lạ này, để bạn xem thấy, để bạn nghe thấy,  "kiến-văn- giác-tri"  của 

bạn có thể tiếp xúc được. 

Ở trong chú giải của lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ, sau cùng tổng kết đại ý của phẩm Kinh 

văn  này,  ông  nói  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  phát  hoằng  nguyện  phổ  độ  chúng  sanh,  lập  tức 

liền cảm được tướng lạ thù thắng. Dụng ý này rất sâu, chúng ta chắc chắn không thể 

đối với Kinh văn này hàm hồ qua loa xem lướt qua, vậy làm sao có thể được thọ dụng 

của Phật pháp? Nhất định phải tỉ mỉ tư duy, bình lặng mà quán sát, thể hội nghĩa thú ở 

trong đó. 

Tất cả chúng sanh đều có Phật tánh. Chúng ta chính mình có Phật tánh, Phật tánh của 

chúng ta bị vật dục che mất, nên Phật tánh của chính mình không thể hiển lộ. Chư Phật 

Như  Lai  đại  từ  đại  bi,  dùng  đủ  loại  phương  tiện  để  khải  thị  chúng  ta,  để  giác  ngộ 

chúng ta, chúng ta phải hiểu được ý nghĩa này. Chúng ta không có được khải thị của 

Phật pháp, đời sống ở ngay trong thế giới khổ nạn này, trên Phật Kinh thường nói  "bát 

 khổ giao tiễn",  người này ở thế gian có ý nghĩa gì? Nhất là ở vào xã hội hiện đại này. 

Xã hội cổ đại đời sống còn có thể miễn cưỡng qua được, phong tục xã hội thuần phát, 

mỗi một người còn có thể nói nhân nghĩa đạo đức, còn có loại quan niệm này. Hiện tại 

không  còn  nữa.  Ngày  trước  người  với  người  qua  lại  ít  nhiều  còn  có  chút  đạo  nghĩa, 

ngay đến người làm  giặc cướp còn nói đạo nghĩa, trộm cũng có đạo, họ cũng không 

tùy  tiện  giết  người  cướp  của.  Họ  phần  nhiều  chọn  lựa  những  người  nào  để  cướp? 

Những nhà giàu có bất nhân, đây là đối tượng để họ cướp. Bạn tuy là trong nhà giàu 

- 215 - 

có lớn, bạn là một người thiện, bạn thường hay có thể giúp đỡ xã hội, cứu tế cùng khổ, 

đạo tặc tuyệt đối không phạm nhà bạn, họ có đạo của họ. Bạn là một người tốt, họ rất 

tôn kính đối với bạn. Bạn không phải là người tốt, thì họ sẽ đến cướp của bạn, trộm vặt 

cũng sẽ đến trộm của bạn. Bạn là một người rất tốt, ăn trộm cũng sẽ không trộm của 

bạn. 

Người hiện tại không có quan niệm này, người hiện tại chỉ có lợi hại. Chúng ta quán 

sát hiện tại, người hiện tại là tranh lợi, phóng túng, xã hội này còn gì đáng lo không? 

Phóng túng thì xã hội đó chắc chắn mục nát, tan rã. Tranh lợi đến sau cùng, cái cạnh 

tranh này đến sau cùng chắc chắn là chiến tranh máu chảy, thiên tai nhân họa làm sao 

có thể tránh khỏi? Chúng ta từ trên báo chí, từ trong tin tức biết được việc này. Toàn 

thế  giới  tần  suất  thiên  tai  nhân  họa  mỗi  năm  một  thêm  lớn,  tai  nạn  lần  sau  nghiêm 

trọng hơn lần trước, cái thế gian này có ý nghĩa gì? Bạn ở ngay trong một đời có thể 

tìm được một người bạn chân thật đáng tin, một người bạn tri kỷ hay không? Không 

có! Bạn bè có tốt hơn, đều phải đánh lên rất nhiều dấu hỏi, không đáng tin. Một bạn bè 

tri kỷ đều không thể tìm được, bạn nói xem cái thế gian này đến để làm gì? Có ý nghĩa 

gì chứ? 

Vì sao chúng ta sanh vào thời đại này? Phật nói được rất hay, là do nghiệp lực chiêu 

cảm.  Chúng  ta  cùng  chúng  sanh  thời  đại  này  cộng  nghiệp,  cũng  chính  là  nói,  ngay 

trong đời quá khứ chúng ta đã từng cùng với mọi người đã làm không ít những việc 

bất thiện này, cho nên đến đây để thọ báo, đến để nhận quả báo này. Không biết được 

nguyên  nhân  này,  chúng  ta  bị  những  khổ  nạn  này  sẽ  không  cam  tâm,  không  tình 

nguyện, oán trời trách người. Chúng ta đều làm cho rõ ràng, làm cho tường tận rồi, thế 

là  chúng ta  cũng cam  tâm  tình nguyện, không còn lời gì để nói, tự  làm  tự  chịu. Thế 

nhưng chúng ta rất may mắn, cũng xem là ngay trong đời quá khứ có thiện căn rất sâu 

dày nên gặp được Phật pháp. Gặp được Phật pháp thì được cứu rồi, liền có thể chuyển 

biến nghiệp báo của chúng ta. Chuyển bằng cách nào vậy? Tỳ kheo Pháp Tạng ở chỗ 

này thị hiện phương pháp rất tốt, từ trên căn bản làm một cuộc chuyển biến lớn. 

Trước khi chưa nghe được Phật pháp, chúng ta đều là như vậy, khởi tâm động niệm có 

ai mà không vì chính mình? Ngạn ngữ thường nói:  "Người không vì mình trời tru đất 

 diệt" , người người đều vì chính mình. Kỳ thật câu nói này, khi tôi ở HongKong, Hà 

Thủ Tín đã từng hỏi tôi. Tôi nói với anh ấy, câu nói này là sai lầm, câu nói này là dẫn 

đạo đi sai phương hướng của chúng ta, hoàn toàn tương phản. Người nếu vì mình thì 

trời tru đất diệt, người không vì mình là chư Phật tán thán, long thiên ủng hộ, cho nên 

câu  nói  đó  là  sai,  nói  điên  đảo  rồi,  dẫn  đạo  sai  chúng  sanh.  Bạn  xem  Tỳ  kheo  Pháp 

Tạng dạy chúng ta, cái ý niệm đó của Ngài chuyển đổi rồi, đại chuyển biến đến 180 

độ. Mỗi niệm vì chúng sanh, tất cả đều là làm ra tấm gương tốt cho chúng sanh, khởi 

tâm động niệm là tất cả chúng sanh, khởi tâm động niệm là tấm gương tốt, ngôn ngữ là 

tấm gương tốt của ngôn ngữ, đời sống là tấm gương tốt của đời sống, công tác là tấm 

gương tốt của công tác, thù đáp là tấm gương tốt của thù đáp, từng li từng tí đều là tấm 

gương tốt nhất của pháp giới tất cả chúng sanh, cho nên mới có cảm ứng thù thắng rõ 

rệt như vậy. Chúng ta đọc đoạn Kinh văn này, phải học những điều này, vậy thì chúng 

ta không có đọc suông, chúng ta từ ngay chỗ này chân thật tỉnh ngộ ra. 

Tập 190 

- 216 - 

Ở  trong  chú  giải,  Hoàng  Niệm  Tổ  dẫn  dụng  một  đoạn  giải  thích  trong  "Kinh  Vô 

Lượng Thọ Khởi Tín Luận" của cư sĩ Bàng Tế Thanh, giải thích được rất hay, rất tinh 

túy. Văn này của ông tiết lục ra ở chỗ này, chúng ta cùng đọc qua:   "Nhất thiết Phật 

 độ, bất ly chúng sanh, nhất niệm thanh tịnh tâm, nhi đắc thành lập" . Câu nói này là 

tổng cương lĩnh. Quan trọng nhất là chúng ta phải có thể tin được. Đây chính là ở trên 

Kinh  Phật  thường  nói, thế  nhưng  Phật  chỉ  nói  một  câu  đơn  giản  là:  "Tất  cả  pháp  từ 

 tâm tưởng sanh" . Ông đem một câu này nói được càng rõ ràng, càng tường tận. 

 "Tất cả Phật độ"  chính là nói mười pháp giới y chánh trang nghiêm. Mười pháp giới y 

chánh  trang  nghiêm  từ  đâu  mà  có  vậy?  Không  lìa  chúng  sanh;  một  niệm  tâm  thanh 

tịnh mà được thành lập, là do tất cả chúng sanh tâm tưởng mà thành. Thế nhưng ở chỗ 

này, ông chú trọng Phật độ. 

Phật  độ  chính  là  Tịnh  Độ,  báo  độ  mà  chư  Phật  Như  Lai  đã  ở.  Trong  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" nói Thế giới Hoa Tạng, trong Kinh Vãng Sanh ("Tịnh Độ Ngũ Kinh" đều gọi 

là Kinh Vãng Sanh) nói Thế giới Cực Lạc, đây là Phật độ. Phật độ từ nơi đâu mà có? 

Là do  một  niệm  tâm  thanh  tịnh  của tất  cả  chúng  sanh biến hiện  ra, cho nên  mới  nói 

 "tâm tịnh thời cõi Phật tịnh".  

Lần trước, Hiệp hội Quy y Hồi Giáo có mời tôi cùng với họ tổ chức một lần tọa đàm. 

Họ đã từng đưa ra vấn đề: Ki Tô giáo và Thiên Chúa giáo gọi là Thiên Đường, Hồi 

giáo gọi là Thiên Viên (hoa viên trên trời gọi là Thiên Viên), Phật giáo chúng ta gọi là 

Thế  giới  Cực  Lạc,  vị  bằng  hữu  Hồi  Giáo  này  hỏi  tôi:   "Thế  giới  Cực  Lạc  ở  nơi  nào 

 vậy?".  Tôi nói với ông ấy:  "Thế giới Cực Lạc chính ngay chỗ này. Đây là thật, không 

 phải  giả.  Nếu  như  bạn  hồi  phục  được  một  niệm  thanh  tịnh  thì  bạn  liền  thấy  được, 

 chính ngay chỗ này, không xa. Nếu như bạn có một niệm nhiễm tạp thì bạn sẽ không 

 thấy được" . Tôi nói lời này không phải dễ hiểu, rất khó thể hội. Tôi nêu ra một thí dụ: 

Hiện tại, thông thường trong nhà người đều có truyền hình. Các vị mỗi ngày đều xem 

truyền hình, các vị biết được kênh đài của truyền hình rất nhiều, không luận một kênh 

đài nào, đều là ở trên màn hình của truyền hình này. Đây là nói rõ cái gì? Thế giới này 

của chúng ta ngày nay cùng Thế giới Cực Lạc và Thiên Viên là khác nhau ở kênh đài, 

nhưng đồng ở trên một màn hình. Nếu tâm của chúng ta không thanh tịnh thì chúng ta 

xem thấy là uế độ của Thế giới Ta Bà. Nếu như chúng ta hồi phục đến một niệm tâm 

thanh tịnh, thì chúng ta ở trên màn hình này lập tức liền hồi phục đến Tịnh Độ, Phật 

độ. Từ  ngay  trong thí  dụ  này, bạn  tương  đối dễ  dàng  thể hội được.  Có  Tịnh  Độ hay 

không? Có Thế giới Cực Lạc hay không? Có Thiên Viên hay không? Khẳng định có, 

chúng ta chắc chắn tin tưởng. Nếu như từ phương diện khoa học mà nói thì càng dễ 

dàng khiến chúng ta tin tưởng. 

Khoa học gia ngày nay đã phát hiện và khẳng định không gian là đa duy thứ, nên gọi 

là có hai độ không gian, ba độ không gian, bốn độ không gian. Từ trên lý luận mà nói, 

có  vô  hạn  không  gian  duy  thứ.  Đây  là  khoa  học  gia  khẳng  định.  Thiên  Viên  là  gì? 

Thiên Đường là gì? Thế giới Cực Lạc là gì? Nếu như bạn đột phá hết thảy không gian 

duy thứ rồi, Thiên Đường liền xuất hiện, Thế giới Cực Lạc liền xuất hiện, trong Phật 

Kinh  gọi  là  Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Pháp  Giới  Nhất  Chân  là  Thế  giới  Cực  Lạc,  Pháp 

Giới Nhất Chân là Thế giới Hoa Tạng, Pháp Giới Nhất Chân chính là thảy đều đột phá 

hết  những  tầng  không  gian  duy  thứ  khác.  Khoa  học  gia  hiện  tại  không  biết  dùng 

- 217 - 

phương  pháp  gì  để  đột  phá,  muốn  dùng  khoa  học  kỹ  thuật  để  đột  phá.  Việc  này  thì 

không dễ dàng, vô cùng là gian nan. Vì sao vậy? Không gian duy thứ khác được hình 

thành thế nào thì họ không biết. Phật thì rõ ràng. Nó được hình thành như thế nào? Từ 

trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của tất cả chúng sanh mà sanh ra. Thế là Phật 

liền biết được làm thế nào đem không gian đột phá. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

thảy đều buông xả thì phá được. Một niệm tâm thanh tịnh thì hư không pháp giới là 

Phật độ. Nhất Phật độ này chính là Pháp Giới Nhất Chân, chính là Hoa Tạng, chính là 

Cực Lạc ở ngay trước mắt. 

Người tu hành chứng quả, họ chứng được cái gì? Họ chân thật đem vọng tưởng, phân 

biệt,  chấp  trước  thảy  đều  buông  xả  rồi,  ngay  trong  mắt  của  họ  thế  giới  này  là  Pháp 

Giới Nhất Chân, cái này họ chứng được rồi, thanh tịnh Phật độ. Ngay trong mắt của họ 

thấy chúng sanh đại địa, giống như bổn Kinh đã nói, tất cả đều thành Phật. Chúng ta 

ngày nay vì sao không thấy được tất cả đều thành Phật? Chúng ta có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước. Học Phật không gì khác, chính là dạy chúng ta nhìn thấu buông xả. 

Buông xả cái gì? Buông xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nhìn thấu là gì? Chân 

tướng sự thật triệt để thông đạt tường tận gọi là nhìn thấu. Sau khi nhìn thấu buông xả, 

đời sống của chúng ta được đại tự tại, nhà Phật gọi là lìa khổ được vui. Đây là thật, 

không  phải  giả. Bao  gồm  tất  cả  khổ  nạn  thảy  đều  không  còn, khói  tan  mây tán, bạn 

được là chân lạc. “Lìa khổ được vui” không phải là hình dung từ, không phải là khích 

lệ chúng ta, mà là chân tướng sự thật. Tự tại là tự thọ dụng. Vậy thì còn có rất nhiều 

những  chúng  sanh  chưa  giác  ngộ,  chúng  ta  vẫn  cùng  với  họ  cùng  trải  qua  đời  sống, 

cũng sống được rất an vui, tùy duyên. 

Tùy duyên là gì vậy? Bồ Tát Phổ Hiền nói hai nguyện trong mười nguyện:  "Hằng 

 thuận  chúng  sanh,  tùy  hỉ  công  đức" ,  đây  chính  là  tùy  duyên.  Tùy  duyên  chính  là 

công  đức.  Công  đức  gì  vậy?  Ở  trong  tùy  duyên  không  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt, 

chấp trước, đây chính là công đức. Trong tùy duyên không khởi ý niệm tự tư tự lợi, 

không  khởi  ý  niệm  tham-sân-si-mạn,  đây  là  công  đức.  Đồng  tu  chúng  ta  phải  nghĩ 

tưởng nhiều, thì chúng ta liền biết được tu hành phải tu bằng cách nào, không cần phải 

hỏi người khác. Ở ngay trong cuộc sống thường ngày, quy nạp lại cũng không ngoài 

đối người đối việc đối vật đều phải tùy duyên, không nên phan duyên. 

Phan duyên là gì?  "Ta muốn thế nào, thế nào đó",  đó là phan duyên. Tùy duyên 

là  người  khác  muốn  làm  thế  nào  đó,  ta  không  có  muốn. Ta không muốn thì ta tự 

tại, ta liền an vui.  "Ta muốn thế nào, thế nào đó",  muốn người khác tùy thuận ta, vậy 

thì khổ liền đến, chướng ngại liền đến, bạn liền lại mê hoặc, lại thoái chuyển. Ta có 

thể tùy thuận người khác, tùy duyên bất biến. 

Bất biến là gì? Quyết định không khởi tham-sân-si-mạn, quyết định không khởi phân 

biệt, chấp trước, đó là bất biến. 

Bạn trải qua là đời sống của chư Phật Như Lai, đời sống của Pháp Thân Bồ Tát, đây là 

đời  sống  thế  xuất  thế  gian  hạnh  phúc  nhất,  viên  mãn  nhất.  Chúng  ta  chân  thật  tham 

thấu rồi, hiểu được rồi, chúng ta cũng có thể qua. Không phải các Ngài chuyên lợi. Có 

bằng  lòng  trải  qua  đời  sống  này  hay  không,  không  ở  nơi  người  khác  mà  là  ở  chính 

mình, chính mình có chịu buông xả hay không. Buông xả chính là chư Phật Như Lai, 

chính là Pháp Thân Đại Sĩ. Chúng ta phải hiểu sâu đạo lý này. 

- 218 - 

Sau khi chính mình triệt để buông xả thì đề khởi. Đề khởi cái gì? Giúp đỡ tất cả chúng 

sanh khổ nạn lìa khổ được vui. Sống ở thế gian này không phải vì chính mình, mà là vì 

chúng sanh mà sống, chính mình đã giải thoát, cho nên mặc áo ăn cơm đều là vì tất cả 

chúng  sanh, không phải vì  chính  mình. Khi  mê  thì  mặc  áo  ăn  cơm  là  vì  ta, vì  chính 

mình; khi giác ngộ rồi thì mặc áo ăn cơm là vì chúng sanh. Những đại đạo lý này đều 

ở ngay trong Kinh giáo. Chúng ta đọc thì phải có thể tham thấu, từ ngôn ngữ của Phật, 

từ biểu thái của Phật mà thể hội. 

Trong  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ  Khởi  Tín  Luận",  tiếp  theo  lại  nói:   "Pháp  Tạng  Đại  Sĩ, 

 phát thử hoằng nguyện, kỳ vi phá trừ chúng sanh vọng chấp, khai hiển đương nhân, 

 bổn hữu tâm lượng, linh tri Tịnh Độ, tức thị! Pháp tánh bổn nhiên, phi tùng ngoài đắc, 

 hà dĩ cố? Tự tánh không tịch, lìa chư ác thú".  Cư sĩ Bàng Tế Thanh đích thực không 

đơn  giản.  Mấy  câu  nói  này,  nếu  không  phải  là  người  tái  sanh  thì  không  thể  nói  ra 

được.  Đây  là  một  vị  Bồ  Tát  tại  gia.  Ông  là  người  của  thời  đại  Càn  Long,  triều  nhà 

Thanh.  Phụ  thân  của  ông  làm  quan  cũng  không  nhỏ,  là  Binh  Bộ  Thượng  Thư  của 

Hoàng  đế  Càn  Long,  nếu  dùng  quan  vị  của  hiện  tại  mà  nói  thì  là  Bộ  trưởng  quốc 

phòng, cho nên ông là con cháu nhà quyền quý. Ông là người rất thông minh. Chúng 

ta xem thấy trong truyện ký, khoảng hai mươi tuổi thì ông đỗ tấn sĩ. Tấn sĩ là học vị 

cao nhất thời đó. Nếu dùng lời hiện tại mà nói, tấn sĩ thì tương đương với học vị tiến sĩ 

của hiện tại, cử nhân thì tương đương với học vị thạc sĩ, tú tài tương đương với học vị 

học sĩ. Vào thời xưa cũng có ba học vị, đó là tú tài, cử nhân và tấn sĩ. Tuổi còn trẻ mà 

đã  lấy  được  học vị  cao  đến  như vậy  rồi. Ở  vào  thời  xưa,  chúng  ta  xem  thấy,  thi  lấy 

được cử nhân, nếu vận khí tốt thì có thể được phân bố đi làm trưởng huyện thị, làm 

quan viên địa phương, thủ trưởng địa phương; còn địa vị tiến sĩ thì càng cao, tiến sĩ 

đứng đầu bảng thì là trạng nguyên, đứng thứ hai là bảng nhãn, thứ ba là thám hoa, thứ 

tư về sau thì thông thường gọi là tiến sĩ. Ông là người có thiện căn sâu dày, hoàn cảnh 

gia đình tốt, không cần phải lo lắng đời sống, cho nên tuy ông thi đỗ tiến sĩ nhưng ông 

không làm quan, mà ông học Phật. Trình độ của ông rất cao. Ông có một cuốn "Kinh 

Vô Lượng Thọ Tiết Hiệu Bổn", hiện tại có chín loại bổn "Kinh Vô Lượng Thọ", trong 

đó có một bổn đặc biệt này của ông. Ông xem thấy bổn của Khang Tăng Khải quá rối 

rắm, nên đem nó rút gọn lại thành một quyển tiết lục, khi xem thì đích thực là thuận 

tiện. Chú giải "Kinh Vô Lượng Thọ" của cư sĩ Bàng Tế Thanh gọi là "Khởi Tín Luận". 

"Kinh  Vô  Lượng  Thọ  Khởi  Tín  Luận"  chính là bổn tiết lục  của chính ông, từ  quyển 

của Khang Tăng Khải rút gọn lại mà thành. 

Gần  đây,  vào  đầu  năm  dân  quốc,  cư  sĩ  Đinh  Phúc  Bảo  làm  thiển  chú  của  "Kinh  Vô 

Lượng  Thọ".  Bổn  này  được  người  thời  nay  chọn  dùng.  Do  đây  có  thể  biết,  bổn  này 

tương đối có giá trị. Thế nhưng ông chỉ là làm một bổn tiết hiệu, không có tham khảo 

các quyển nguyên bản dịch khác, cho nên bổn của ông không thể xem là bổn hội tập. 

Đối với các bổn khác có rất nhiều giáo nghĩa, trong Khang bổn thì không có, đương 

nhiên trong bổn của ông cũng không có, vì vậy bổn này tuy hay, thế nhưng nghĩa lý 

không  viên  mãn.  Cho  nên, lão  cư  sĩ  Hạ Liên  Cư  mới  phát  tâm  trùng  tân  lại  hội  tập. 

Ngài đã dùng thời gian mười năm để hoàn thành quyển này. Chúng ta đối với quyển 

này nhất định phải có lòng tin, quyết không thể nói  “người ta nói sao mình làm vậy” , 

vậy thì chúng ta chính mình lỡ qua cơ hội thì thật đáng tiếc. Tôi xem thấy quyển này 

thì sanh tâm đại hoan hỉ. Trong "Kinh Vô Lượng Thọ", tám quyển khác tôi đều xem 

qua hết, quyển này thì hay, càng xem càng hoan hỉ, đồng thời được lão sư của tôi - lão 

- 219 - 

cư sĩ Lý Bỉnh Nam ấn chứng cho tôi. Thầy đem quyển Kinh này giao cho tôi, chính 

thầy đã giảng qua một lần, rất dụng tâm mà viết lên chú giải, mi chú rất đơn giản. Hiện 

tại, quyển  mi  chú  này  ở  trên  tay  của  tôi,  có  không  ít  đồng  tu  đã  thấy  qua.  Cho  nên, 

ngày nay chúng ta truyền bổn Kinh này là có sư thừa, người phê bình có, người hủy 

báng  cũng  có,  tôi  tuyệt  đối  sẽ  không  bị  dao  động.  Nếu  tôi  bị  những  cảnh  giới  bên 

ngoài dao động, tôi làm sao có thể xứng đáng được với lão sư? Lão sư dạy cho tôi, tôi 

phải có lòng tin đối với lão sư. Đây là người xưa gọi là sư thừa. Nếu tôi xả ly, đổi lấy 

một quyển khác, bạn phải nên biết, tương lai người đời sau phê bình đối với tôi:  "Pháp 

 sư Tịnh Không bội sư phản đạo" , tôi sẽ phải mang cái tội danh này. Ngày nay người 

khác phê bình đối với tôi thật có chỗ tốt, người đời sau sẽ viết về tôi:  "Pháp sư Tịnh 

 Không tôn sư trọng đạo".  Chúng ta đối với tất cả tình huống thấy được rất rõ ràng, rất 

tường  tận.  Bàng  Tế  Thanh  nói  được  mấy  câu  này  rất  hay.  Ông  không  phải  là  người 

thông thường. 

Tỳ  kheo  Pháp  Tạng  phát  ra  hoằng  nguyện  này  là  chỉ  bốn  mươi  tám  nguyện  đã  nói 

trong phẩm thứ sáu phía trước, cho đến mười bài kệ trong phẩm này. Mười bài kệ này 

là  tổng  kết  đại  nguyện  phía  trước.  Mục  đích  ở  đâu?  Mục  đích  chẳng  ngoài  là  giúp 

chúng sanh phá trừ vọng chấp. Vọng là vọng tưởng, chấp là chấp trước. Trong "Kinh 

Hoa Nghiêm, Phẩm Xuất Hiện", Phật đã nói:  "Tất cả chúng sanh đều có đức tướng trí 

 tuệ Như Lai, chỉ bởi vì vọng tưởng, chấp trước mà không thể chứng đắc" . Bốn mươi 

tám nguyện của A Di Đà Phật giúp chúng ta phá trừ vọng tưởng, phá trừ chấp trước. 

Kinh  này  cùng  "Hoa  Nghiêm"  hợp  lại,  bạn  vừa  xem,  có  nhiều  vị  đạo.  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" Phật chẩn đoán ra tâm bệnh của chúng ta ở chỗ nào, Kinh này là dùng thuốc. 

Kinh đó chẩn đoán ra, chỗ này thuốc đến thì bệnh khỏi. Bạn thấy, thật có vị đạo! Cho 

nên,  Bàng  Tế  Thanh  nói:   ""Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  chính  là  trung  bổn  "Hoa  Nghiêm. 

 “Phật Thuyết A Di Đà Kinh" chính là tiểu bổn của "Hoa Nghiêm"" . Ông đem "Kinh 

Vô Lượng Thọ", "Kinh Di Đà" và "Kinh Hoa Nghiêm" xem thành một bộ, phân lượng 

đại - trung - tiểu. Cách nhìn này chính xác. Sau khi chúng ta nghe rồi hoàn toàn đồng 

ý, rất là bội phục cách nhìn này của ông. Không chỉ bổn Kinh giúp chúng ta phá trừ 

vọng tưởng chấp trước, càng tinh túy hơn, giúp chúng ta khai hiển tâm lượng vốn có. 

Câu nói này chúng ta phải xem trọng. 

Chúng sanh chúng ta thật đáng thương. Đáng thương ở chỗ nào? Tâm lượng quá nhỏ. 

Trong Kinh Đại Thừa, chúng ta thường hay đọc được:  "Tâm lượng của Phật và Pháp 

 Thân Đại Sĩ là  tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới" . Đây là tâm lượng vốn có của 

chính chúng ta. Ngày nay chúng ta làm chúng sanh khổ não, ở trong sáu cõi chịu sanh 

tử luân hồi. Vốn dĩ tâm của bạn là tận hư không khắp pháp giới, là hằng hà sa thế giới, 

hiện tại đem cái tâm lượng này biến thành nhỏ thế này, một người cũng không thể bao 

dung,  vợ  chồng  hai  người  vẫn  còn  cãi  nhau.  Bạn  nói  xem,  có  còn  cách  nào  không? 

Bạn nói xem, tâm lượng của bạn bao lớn? Người tâm lượng nhỏ đáng thương, phiền 

não nhiều. 

Bồ Tát Pháp Tạng chính là A Di Đà Phật. A Di Đà Phật ở chỗ này làm tấm gương cho 

chúng ta. Bạn xem, tâm lượng Ngài bao lớn. Chúng ta phải học. Tôi thường hay khích 

lệ đồng tu học Phật của chúng ta, chúng ta phải giúp đỡ tôn giáo khác, tâm lượng của 

bạn mới lớn. Chúng ta là Phật giáo, họ là Ki Tô giáo, chúng ta không thể qua lại với 

họ, vậy  thì  tâm  lượng  của  bạn  vĩnh  viễn  nhỏ  như vậy.  Nếu  chúng  ta  muốn  mở  rộng 

- 220 - 

tâm  lượng  thì  chúng  ta  phải  bao  dung  Ki  Tô  giáo,  bao  dung  Thiên  Chúa  giáo,  bao 

dung  hết  thảy  tất  cả  tôn  giáo  khác  trên  toàn  thế  giới,  đây  là  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật. 

Bạn  xem  trong  "Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh"  liệt  kê  ra  những  đại 

chúng  tham  dự  pháp  hội,  chúng  ta  xem  thấy  hư  không  pháp  giới  tất  cả  người  ở  cõi 

nước  khác  nhau,  những  chúng  sanh  tộc  loại  khác  nhau,  những  chúng  sanh  tôn  giáo 

khác nhau thảy đều tụ hội lại cùng nhau nghe Tỳ Lô Giá Na Phật giảng Kinh nói pháp. 

Tỳ Lô Giá Na là pháp thân Phật. Chúng ta phải nên biết đạo lý này, những chân tướng 

sự thật này. Học Phật thì phải học chính ngay ở chỗ này. 

Tôi nhớ lại, đại khái khoảng ba mươi đến bốn mươi năm trước, khi tôi mới xuất gia 

không bao lâu, vào lúc đó tôi trụ ở chùa Lâm Tế ba năm. Có một vị sinh viên Đại học 

Đài Loan đến thăm tôi, anh ấy học chính trị, chí hướng của anh ấy là làm chính trị và 

anh hỏi tôi phải nên làm thế nào. Tôi liền nói với anh ấy:  “Hiện tại tôi học Phật rồi, 

 không  nói  đến  chính  trị  nữa.  Đối  với  những  sách  vở  về  phương  diện  chính  trị,  tôi 

 trước  giờ  chưa  từng  xem  qua.  Ngày  trước  thì  có  xem  qua,  nhưng  hiện  tại  thì  không 

 xem, chuyên tâm làm giáo dục Phật pháp. Thế nhưng bạn đã có chí hướng làm, tôi có 

 thể  phụng  hiến  bạn  một  câu,  đáng  được  bạn  tham  khảo” .  Tôi  nói  tiếp  với  anh  ấy: 

 “Nếu như bạn muốn làm một thị trưởng thành công, một thị trưởng tốt, thì tâm lượng 

 của  bạn  phải  có  thể  bao  dung  cả  thành  phố  đó.  Nếu  như  bạn  muốn  làm  một  tỉnh 

 trưởng tốt, thì tâm lượng của bạn phải có thể bao dung cả một tỉnh. Cùng một đạo lý 

 này,  bạn muốn làm lãnh tụ của  một quốc  gia, thì tâm lượng  của bạn phải bao dung 

 toàn quốc; bạn muốn làm lãnh tụ thế giới, thì tâm lượng của bạn phải bao dung toàn 

 thế giới” . Anh ấy nghe tôi nói rồi rất là cảm kích, anh ấy nói đã không uổng phí đến 

thăm tôi. Tôi nói:  “Vậy thì tốt! Anh quay về, trước tiên là mở rộng tâm lượng ra” . 

Sở dĩ Phật vĩ đại, quốc vương không thể sánh, lãnh tụ thế giới không thể sánh là do 

tâm lượng của Phật là tận hư không, khắp pháp giới. Tâm lượng của bạn chỉ mới có 

thể bao trùm một địa cầu thì có tính vào đâu! Thái dương hệ vẫn chưa bao hết, hệ ngân 

hà vẫn chưa bao đến. Tâm lượng của Phật là tận hư không khắp pháp giới, quá vĩ đại, 

chúng ta không thể không tôn kính. Cho nên, nhất định phải mở rộng tâm lượng vốn 

có của chính mình. Tâm lượng vốn có là  "tâm bao thái hư, lượng khắp pháp giới" . Sau 

đó phải dạy bạn tường tận, Tịnh Độ là pháp tánh bổn nhiên. Pháp tánh bổn nhiên này, 

thực tế chính là vừa rồi mới nói, Tịnh Độ chính ngay hiện tiền, chỉ cần đột phá không 

gian duy thứ. 

Không gian có duy thứ không bình thường. Không gian duy thứ này là từ trong vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước của chúng ta biến hiện ra. Đây là giả, không phải là thật. 

Tuy là giả, nhưng nếu bạn không thể đột phá, bạn chắc chắn bị nó chướng ngại. Cho 

nên,  bạn  phải  buông  xả  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Không  gian  duy  thứ  đột 

phá rồi, hồi phục đến Tịnh Độ, hồi phục Pháp Giới Nhất Chân, hồi phục nhất Phật độ. 

Pháp tánh vốn dĩ chính là như vậy. Cho nên nó là thật, không phải là giả, nó là vĩnh 

viễn bất biến. Sự việc này không phải bạn tu hành mà có được từ bên ngoài. 

Phía sau Ngài nói ra lý do:  "Hà dĩ cố? Tự tánh không tịch, ly tướng ác thú" . Ác thú 

này là nói mười pháp giới, không chỉ ba đường ác là ác thú, mà sáu cõi cũng là ác thú, 

mười pháp giới vẫn là ác thú. Dùng lời của khoa học gia mà nói, chỉ cần ở trong không 

gian duy thứ, không luận bạn duy thứ cao đến đâu đều không phải là thật, đều là thuộc 

- 221 - 

về  ác  thú.  Không  gian  duy  thứ  toàn  bộ  đột  phá  rồi  thì  gọi  là  Pháp  Giới  Nhất  Chân, 

thanh tịnh bổn nhiên. Ở trong cảnh giới này, giống như Phật đã nói ở trên tất cả các 

Kinh:  "Tự tánh diệu viên" , vi diệu viên mãn không hề có kém khuyết. 

 "Cụ  chư  tướng  hảo".   Như  Lai  trí  tuệ  đức  tướng,  trí  tuệ  viên  mãn.  Đức  là  năng  lực, 

năng lực là viên mãn. Tướng là tướng hảo, tướng hảo cũng là viên mãn. Ba loại viên 

mãn thì gọi là đại viên mãn, thảy đều viên mãn. Cảnh giới này chính là ở trên "Kinh 

Hoa Nghiêm", Đại Sư Thanh Lương nói cảnh giới không chướng ngại. Ngài nói ra bốn 

loại:  "Lý vô ngại, sự vô ngại, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại" . Đây là thật, cho nên gọi là 

đại tự tại. Chúng ta ngày nay mọi thứ đều có chướng ngại, chướng ngại này từ đâu mà 

ra? Từ trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà biến hiện ra. Bạn không lìa vọng 

tưởng, chấp trước thì chướng ngại của bạn không thể đoạn trừ, không cách gì hóa giải. 

Phật biết rõ ràng tường tận căn bệnh của tất cả chúng sanh ở chỗ nào, gốc bệnh làm 

sao sanh ra, chân thật gọi là đối bệnh cho thuốc, thuốc đến thì bệnh khỏi. Cho nên, đây 

là một môn học vấn rất là hiện thực. Giáo học rất hữu dụng, học rồi lập tức liền được 

thọ dụng. Ngày nay chúng ta xem thấy, tất cả giáo dục thế xuất thế gian không thể so 

sánh với giáo dục của Phật, học rồi thì lập tức liền được thọ dụng, liền được chỗ tốt. 

Đầu năm dân quốc, Đại Sư Âu Dương Cảnh Vô nói rất hay:  "Phật pháp không phải 

 tôn giáo, không phải triết học mà là thứ người đời nay cần đến" . Bạn không thể không 

học, không học thì không thể giải quyết vấn đề, không học thì không thể lìa khổ. Bạn 

học một bộ lý luận phương pháp này, bạn liền có năng lực lìa khổ được vui. 

Mấy câu nói phía sau nói rất hay, một đoạn lời nói của ông ở trong đây đều tiết lục ra. 

Ở trong quyển này, phía sau nói:  "Tự tánh vô ngại, hiện lục thần thông" , chính là nói 

hồi phục năng lực, hồi phục đức năng.  "Tự tánh vô trụ, bất khả đoạn diệt, tự tánh vô 

 tác, vô hữu hạn lượng, tự tánh vô ngoại, như phong quảng bị, tự tánh vô nội, như kính 

 phổ hiện" , đều là thuộc về  vạn đức vạn năng  mà  thông thường  chúng  ta thường hay 

nói. Tự tánh của chúng ta vốn đủ, viên mãn tròn đầy không chút kém khuyết.  "Tự tánh 

 quang minh, như nhật phổ chiếu, tự tánh bình đẳng, như hương phổ huân",  đây là nói 

trí tuệ. Bạn xem, nói nhiều như vậy, nhưng tổng kết lại chính là tự tánh vốn đủ trí tuệ, 

tự tánh vốn đủ năng lực đức năng, tự tánh vốn đủ tướng hảo. Tổng kết ở ba phương 

diện này, mọi thứ đầy đủ. 

Bồ Tát thị hiện ứng thế chính là tự tánh hằng thuận chúng sanh. Câu nói này nhắc nhở 

rất hay. Chúng sanh làm ác, chúng ta cũng phải làm ác với họ hay sao? Không thể nào, 

hoàn toàn sai rồi! Trong nhà Phật thường nói:  "Từ bi vi bổn phương tiện vi môn" . Nếu 

chúng  sanh  muốn  làm  việc  xấu,  chúng  sanh  muốn  giết  người,  bạn  cùng  với  họ  giết 

người sao? Chúng sanh muốn ăn trộm, bạn giúp họ ăn trộm à? Bạn tùy thuận thì sai 

rồi, như vậy gọi là  "từ bi đa họa hại, phương tiện xuất hạ lưu" . Bạn xem từ bi là gốc, 

phương tiện là cửa, vì sao lại nói họa hại, hạ lưu? Trong đây chính là bạn tùy thuận tự 

tánh  chúng  sanh, đây  là  thiện,  đây  chính  là  gốc, đây  chính  là  phương  tiện.  Nếu  như 

bạn muốn tùy thuận phiền não của chúng sanh, tùy thuận ác nghiệp của chúng sanh thì 

bạn chính là họa hại, chính là hạ lưu. Việc này không thể không phân biệt rõ ràng. Tùy 

thuận là tùy thuận trí tuệ, tùy thuận lý tánh, không phải cảm tình. Tùy thuận cảm tình, 

tùy thuận nhân tình thì đều là hỏng việc. Chúng ta học Phật thì phải hiểu rõ đạo lý này. 

Tự tánh vốn đủ. Chúng ta thường nói tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm bình đẳng, 

- 222 - 

tâm chánh giác, tâm từ bi, chúng ta phải tùy thuận cái này. Mặt trái của chân thành là 

hư ngụy, mặt trái của thanh tịnh là ô nhiễm, mặt trái của bình đẳng là ngạo mạn đố kỵ, 

mặt  trái  của  chánh  giác  là  ngu  si,  mặt  trái  của  từ  bi  là  tự  tư  tự  lợi,  những  cái  đó  thì 

không thể tùy thuận. Chúng ta phải hiểu được đại đạo lý này. 

Trang nghiêm quốc độ là phải tùy thuận thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi, đây 

mới là trang nghiêm quốc độ. Cho nên, tổng quan bốn mươi tám nguyện của A Di Đà 

Phật,  mỗi  nguyện  chính là  chúng sanh trí  tuệ  đức tướng vốn  đủ. Do đây  có  thể biết, 

vẫn là dùng trí tuệ đức tướng tự tánh vốn đủ trang nghiêm chư Phật quốc độ. Tâm độ 

không hai, nhân quả đồng thời, lý sự không hai, cho nên Ngài cảm ứng nhanh đến như 

vậy,  nguyện  mới  vừa  phát  xong,  tướng  lành  điềm  lạ  lập  tức  liền  hiện  tiền.  Đạo  lý 

chính ngay chỗ này. Trong đây không hề có chút nào mê tín. Cho nên, không trung tán 

thán:   "Quyết  định  tất  thành  Vô  thượng  Chánh  Giác" ,  không  có  chút  nghi  hoặc  nào. 

Bạn xem, câu nói này thật khẳng định. Thực tế mà nói, tán thán này tuyệt nhiên không 

phải tán thán để Pháp Tạng nghe, nếu như bạn hiểu như vậy là đã hiểu sai đi ý nghĩa 

rồi. Lời tán thán này cho ai vậy? Là cho chúng ta nghe. Chúng ta ở trong đây thể hội 

được, phải tu hành như vậy sẽ chắc chắn thành vô thượng đạo. Sự tán thán này chính 

là chư Phật Như Lai, long thiên thiện thần đang khuyên chúng ta phải tu Tịnh Độ mà 

thôi. Ý nghĩa chân thật chính ngay chỗ này. Cái nhân không thể nghĩ bàn thì chắc chắn 

có  cái  quả  không  thể  nghĩ  bàn,  nhân  duyên  quả  mãn.  Pháp  môn  này,  niệm  Phật  là 

nhân, thành Phật là quả. Mười phương ba đời tất cả chư Phật Như Lai, không có vị nào 

mà  không  niệm  Phật  thành  Phật,  không  luận  là  tu  học  pháp  môn  nào.  Cho  nên,  tám 

vạn  bốn  ngàn  pháp  môn,  vô  lượng  pháp  môn  tu  đến  sau  cùng  khi  muốn  thành  Phật 

thảy  đều quay  về  pháp  môn  niệm  Phật. Việc này  chúng  ta xem  thấy  trên  "Kinh Hoa 

Nghiêm". Trên Kinh văn của "Kinh Hoa Nghiêm" nói được rất rõ ràng, Thập Địa Bồ 

Tát  (đây  là  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  đã  đến  tầng  cao,  Thập  Trụ,  Thập  Hạnh,  Thập  Hồi 

Hướng, Thập Địa):  "Bồ Tát Thập Địa trước sau không rời niệm Phật" . Thỉ là Sơ Địa, 

chung là Đẳng Giác, mười một vị thứ. Mười một vị thứ này, các Ngài tu pháp môn gì 

vậy? Pháp môn niệm Phật. Niệm Phật thì thành Phật, niệm Bồ Tát thì thành Bồ Tát, 

chỗ này chẳng phải nói  "tất cả pháp từ tâm tưởng sanh"  hay sao? Niệm cái gì thì biến 

hiện cái đó. 

Hiện tại là tháng bảy, cửa quỷ đã mở rồi, quỷ đều đi ra, cho nên các vị rất nhiều người 

thường hay mộng thấy quỷ, mộng thấy thân bằng quyến thuộc, cơ hội thì nhiều, vì sao 

vậy?  Cầu  bạn  giúp  họ  siêu  độ.  Nếu  như  bạn  mộng  thấy  thân  bằng  quyến  thuộc,  thì 

khoảng thời gian tháng bảy này, trong pháp hội siêu độ lập cho họ một bài vị. Họ đến 

là để cầu việc này. Chúng ta phải hiểu được giúp đỡ họ. Đây là trên “Kinh Địa Tạng” 

nói, các vị đọc "Kinh Địa Tạng" thì biết, họ đến cầu sự giúp đỡ. Vì sao họ không tìm 

người khác? Người khác không đến Cư Sĩ Lâm, họ đến cầu thì có ích gì. Các bạn chịu 

đến Cư Sĩ Lâm, cho nên cầu các bạn thì hữu dụng. Bạn lập cho họ một bài vị. Chúng 

ta nghe Kinh, đọc Kinh rồi hồi hướng cho họ. Vì sao họ đi đến cõi quỷ? Họ niệm quỷ 

nên  biến  thành  quỷ.  Tuy  là  không  có  niệm  quỷ,  trên  thực  chất  họ  niệm  quỷ.  Quỷ  là 

tâm  tham.  Họ  ngày  ngày  nghĩ  đến  tham,  tham  thì  biến  thành  quỷ  thôi.  Niệm  tham 

chính là niệm quỷ. Niệm sân hận, niệm đố kỵ, đó là niệm địa ngục. Việc này thì rất 

phiền phức, không nên như vậy. Chúng ta nhất định phải đem ý niệm chuyển đổi lại 

thành  niệm  Phật.  Tuy  là  không  niệm  A  Di  Đà  Phật,  nhưng  niệm  chân  thành,  niệm 

thanh tịnh, niệm bình đẳng, niệm giác ngộ, niệm từ bi, thì đây chính là niệm Phật; bạn 

- 223 - 

phát nguyện cầu sanh Thế giới Cực Lạc thì bạn chắc chắn vãng sanh. Nếu như trong 

miệng  niệm  A  Di  Đà  Phật,  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  lần  tràng  hạt,  niệm   "A  Di  Đà 

 Phật"  một ngày niệm mấy mươi vạn câu, nhưng trong tâm đều là hư ngụy, gặp người 

đều là nói lời giả, không có câu nào là thật, trong tâm không thanh tịnh, không bình 

đẳng thì không thể vãng sanh. Đại đức xưa nói rất hay:  "Miệng niệm Di Đà tâm tán 

 loạn, đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" . Vì sao vậy? Bạn niệm Phật là trên hình 

thức niệm, tâm của bạn không phải là thật. Chữ  “niệm”  này, các vị xem rõ ràng, văn 

tự  chúng  ta  là  phù  hiệu  trí  tuệ,  bên  trên  chữ   "niệm"  là  chữ   "kim" ,  bên  dưới  là  chữ 

 “tâm” , là nói bạn trong tâm hiện tiền có Phật thì mới gọi là niệm Phật, không phải ở 

trên miệng. Hay nói cách khác, tâm của bạn giống với tâm Phật, đây gọi là niệm Phật. 

Phật là tâm gì? Phật là chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi. Bạn có cái 

tâm  này,  bạn  niệm  Phật  liền  sẽ  không  có  gián  đoạn.  Phật  là  hạnh  gì?  "Nhìn  thấu, 

 buông xả, tự tại, tùy duyên, niệm Phật" , đó là hạnh của Phật. Tâm của chúng ta là tâm 

Phật, hạnh là hạnh Phật thì có lý nào mà không làm Phật?  "Tất cả pháp từ tâm tưởng 

 sanh",  bạn ngay đời này sẽ chắc chắn làm Phật. Cho nên, cái tổng kết này, ý nghĩa rất 

sâu  rất  dài.  Ngài  ở  nơi  đây  chân  thật  khuyên  chúng  ta,  ở  ngay  trong  vô  lượng  pháp 

môn chọn lấy pháp môn Tịnh Độ. Sau khi chọn lấy pháp môn Tịnh Độ, phải như Bồ 

Tát Pháp Tạng tín nhập như vậy. Từ ngay chỗ này sanh khởi tín tâm, từ ngay chỗ này 

vào cửa. Chúng ta không cần phải tu ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Chúng ta ngay một đời 

này viên mãn thành tựu. 

Tốt rồi. Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

Tập 191 

PHẨM THỨ TÁM: TÍCH CÔNG LŨY ĐỨC 

Ở trong phẩm Kinh này, Bồ Tát Pháp Tạng phát đại hoằng thệ nguyện. Sau khi nguyện 

phát  rồi  thì  nhất  định  phải  có  hành.  Tu  hành  là  thực  tiễn  nguyện,  cũng  chính  là  nói 

nguyện  phải  thực  tiễn.  Nguyện  phát  rồi  mà  không  thể  thực  tiễn  thì  nguyện  này  là 

không nguyện. 

Chúng ta có thể tưởng tượng ra được, từ xưa đến nay có không ít người tu hành tại gia 

hoặc xuất gia phát đại hoằng thệ nguyện, sau cùng đều không có thành tựu. Nguyên 

nhân  này  do  đâu?  Không  có  làm,  không  thể  nào  thực  tiễn  nguyện  vọng  của  chính 

mình, không khắc phục được phiền não tập khí của chính mình, vẫn cứ để phiền não 

tập  khí  làm  chủ,  cho  nên  không  thoát  khỏi  luân  hồi.  Ở  ngay  chỗ  này,  chúng  ta  xem 

thấy Bồ Tát Pháp Tạng sau khi phát nguyện rồi thì Ngài thật làm, tự hành hóa tha, tâm 

Ngài đích thực là an trụ ngay trong đại nguyện, niệm niệm không quên bổn nguyện. 

Cho nên, đề mục của đoạn kinh văn này gọi là  "Tích công lũy đức" . Đây là chúng ta 

phải nên học tập. 

Khoa đề: NHƯ NGUYỆN TU HÀNH 

Kinh  văn:   "A  Nan!  Tỳ  Kheo  Pháp  Tạng,  ư  Thế  Tự  Tại  Vương  Như  Lai  tiền,  cập 

 chư  thiên  nhân  đại  chúng  chi  trung,  phát  kỳ  hoằng  thệ  nguyện  dĩ,  trụ  chân  thật 

 huệ, dũng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí, trang nghiêm diệu độ".  

- 224 - 

Đoạn nhỏ này là tiếp trước khởi sau. Ở trong Kinh văn, câu thứ nhất trực tiếp thẳng 

thắn nói với chúng ta:  "Trụ chân thật huệ".  Câu này là căn bản Bồ Tát tu hành chứng 

quả. Chúng ta ngày nay vì sao không thể thành công? Không có trí tuệ. Trí tuệ đâu mất 

rồi? Trí tuệ đã biến thành phiền não. Đồng tu học Phật chúng ta không thể không hiểu 

đạo lý này. Trí tuệ và phiền não là một sự việc, cho nên Phật ở trên Kinh nói  "phiền 

 não tức Bồ Đề" . Bồ Đề chính là trí tuệ, chân thật huệ. Mê rồi thì trí tuệ liền biến thành 

phiền não, giác ngộ rồi thì phiền não liền biến thành Bồ Đề. Bồ Đề và phiền não cũng 

giống như ánh sáng và bóng tối vậy, nó là một thể; ánh sáng đến thì bóng tối đi, bóng 

tối đến thì ánh sáng không hiện. Chúng ta  mỗi ngày 24 giờ đồng hồ đều có ngày có 

đêm, chúng ta trải qua ngày đêm của mỗi ngày có sự cảnh giác hay không? Ban ngày 

là  trí  tuệ, buổi  tối  là  phiền  não;  ban  ngày  là  giác  ngộ, buổi  tối là  mê  hoặc. Nếu  như 

chúng ta có thể thể hội loại chuyển biến này, thì có pháp nào không phải là Phật pháp? 

"Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh" chính là đời sống thực tế của chúng ta. 

Thế  Tôn  ở  trên  Kinh  nói  với  chúng  ta,  chư  Phật  Như  Lai  diễn  nói  Đại  Kinh,  trần 

thuyết,  sát  thuyết  trước  giờ  chưa  từng  gián  đoạn  chính  là  nói  những  việc  này.  Thế 

nhưng rất đáng tiếc, sáu căn chúng ta ngày ngày tiếp xúc đều là ngu muội vô tri, không 

thể nào phát hiện, cho nên chúng ta không thể nào an trụ chân thật huệ, đối với phiền 

não tập khí của chính mình không có sức lực khắc phục. Người như vậy học Phật 100 

năm, 200 năm cũng không ích gì, tuyệt nhiên không có liên quan gì với sanh tử. Cho 

nên, câu nói này quan trọng. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  ngày  trước  ở  trong  chú  giải  vì  chúng  ta  nói  ra.  Thực  tế, 

trong chú giải của ông đã nói đều là năm xưa lão cư sĩ Hạ Liên Cư đã nói. Bộ Kinh 

này hay, đã nói ba cái chân thật, việc này rất khó thấy được trong các Kinh khác. Ở 

trong phẩm thứ hai "Đức Tuân Phổ Hiền", Phật nói:  "Khai hóa hiển thị chân thật chi 

 tế" .  Tiếp  theo  trong  phẩm  thứ  ba  "Đại  Giáo  Duyên  Khởi",  Phật  lại  nói:   "Dục  trửng 

 quần  minh,  huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi" .  Ở  chỗ  này  nói  ra  cho  chúng  ta   "trụ  chân  thật 

 huệ" . Ba câu không như nhau, trong đây nói  "chân thật"  là như nhau.  “Chân”  là nói 

chân như.  “Thật”  chính là nói thật tướng. 

 "Khai hóa hiển thị chân thật chi tế" , đây là trước tiên nói với chúng ta, mục đích học 

Phật của chúng ta ở chỗ nào. Trong Thiền tông thường nói minh tâm kiến tánh, Giáo 

hạ thường nói đại khai viên giải, bổn Kinh này nói được rất rõ ràng, nói được dễ hiểu. 

Chúng ta muốn hỏi: Minh tâm kiến tánh là gì, đại khai viên giải là gì? Chúng ta nghe 

không hiểu. Thế nhưng cách nói của Phật trên bộ Kinh này, chúng ta nghe qua tương 

đối  dễ  dàng  hiểu  được.  "Khai  hóa  hiển  thị  chân  thật  chi  tế" ,  đây  chính  là  minh  tâm 

kiến tánh, đây chính là đại khai viên giải. 

 "Khai"  là khai thị, vì chúng ta giảng giải, chỉ đạo chúng ta, giáo hóa chúng ta. 

 "Hiển"   là  minh  hiển,  không  phải  là  ám  thị.  Nói  ám  thị  thì  có  rất  nhiều  người  không 

hiểu. Cho nên, bộ Kinh này  người căn tánh trung hạ có phần. Đó là hiển thị, không 

phải ám thị; là minh thuyết, không phải là mật thuyết. 

 "Chân thật chi tế"  chính là chân tướng của vũ trụ nhân sanh, trong danh từ Phật học 

nói  "chư pháp thật tướng" .  "Chân thật chi tế"  dùng danh từ Phật học để giải thích, đạo 

lý là hiện tượng của chân như thật tướng. Ý nghĩa của chữ  “tế”  này rất sâu rất rộng, lý 

- 225 - 

thậm thâm thậm thâm, sự rộng lớn.  “Tế”  có ý nghĩa sâu rộng vô tận.  "Chân"  là nói lý. 

 "Thật"  là nói sự. Chúng ta học Phật không gì khác, chẳng qua là tường tận chân tướng 

của  vũ  trụ  nhân  sanh.  Khi  đã  triệt  để  tường  tận  rồi,  con  người  này  liền  thành  Phật, 

chúng ta liền gọi họ là Phật Đà. Sau khi tường tận triệt để chính là người thông thường 

gọi là tu hành chứng quả, con người này tu hành thành Phật rồi. 

Sau  khi  thành  Phật  phải  giúp  đỡ  chúng  sanh,  phải  độ  hóa  chúng  sanh,  cho  nên  tiếp 

theo mới có  "dục trửng quần minh huệ dĩ chân thật chi lợi" . Phải giáo hóa chúng sanh, 

phải giúp đỡ chúng sanh. 

 "Huệ"  là ban cho. Cho chúng sanh lợi ích gì vậy? Cho chúng sanh tường tận lợi ích 

của chân như thật tướng, hay nói cách khác, giúp đỡ tất cả chúng sanh mỗi  mỗi đều 

thành Phật cứu cánh viên mãn. Đây là sự nghiệp của Bồ Tát, thượng cầu hạ hóa. Then 

chốt ở chỗ nào? Then chốt chính ở câu  "trụ chân thật huệ" . Nếu bạn không trụ chân 

thật huệ thì trên cầu Phật đạo không được, hạ hóa chúng sanh cũng không làm được. 

Trong ba cái chân thật, cái chân thật này là tinh túy, cái chân thật này là hạt nhân. Hai 

cái  chân  thật  đó  có  thể  đạt  đến  hay  không,  then  chốt  ở  câu  này.  Cho  nên,  chúng  ta 

không  trụ  chân  thật  huệ  thì  trụ  phiền  não,  không  thể  nào  ở  khoảng  giữa,  không  có 

khoảng  giữa;  không  phải  minh  thì  là  ám,  tuyệt  đối  không  thể  có  bán  minh  bán  ám, 

không hề có đạo lý này. Ở đây, Phật đặc biệt nhắc nhở chúng ta một câu quan trọng 

này,  hy  vọng  chúng  ta  phải  đem  trí  tuệ  xếp  vào  hàng  thứ nhất.  Chúng  ta  phải  biết 

không có trí tuệ là chắc chắn không thể thành tựu, không có trí tuệ cũng không 

thể vãng sanh Tịnh Độ. 

Chúng  ta  xem  thấy  một  số  vị  không  có  văn  hóa,  không  có  đi  học,  không  biết  chữ, 

không biết bất cứ thứ gì, một ngày từ sớm đến tối chỉ niệm một câu “A Di Đà Phật”, 

họ vãng sanh tướng lành hi hữu. Vậy ta muốn hỏi, họ có trí tuệ hay không? Họ có trí 

tuệ, họ trụ chân thật huệ, họ mạnh hơn so với chúng ta. Chân thật huệ là gì? Một câu 

 "Nam Mô A Di Đà Phật",  trong tâm của họ chỉ có một câu “A Di Đà Phật”, họ không 

nghĩ tưởng xằng bậy. Chúng ta không thể sánh với họ. Tâm của chúng ta một ngày từ 

sớm đến tối nghĩ tưởng xằng bậy, chúng ta trụ phiền não, trụ vọng tưởng, phân biệt, 

chấp  trước,  đây  không  phải  chân  thật  huệ.  Quả  nhiên  có  thể  buông  xả  tất  cả  vọng 

niệm, buông xả tất cả phân biệt, chấp trước, đem tâm an trụ trong câu “A Di Đà Phật”, 

đó là chân thật huệ. Cho nên, họ có thể thành công, chúng ta thì không thể. Trong đây 

luôn  có  một  nguyên  nhân, nhất định  phải  tìm  ra, nhất  định phải  rõ  ràng, sau đó  mới 

biết được chúng ta phải nên học tập như thế nào. 

Thế  Tôn  không  chỉ thường nói  ở trong  Kinh  luận  Tịnh  Độ, mà  trong  rất  nhiều  Kinh 

Đại Thừa đều nói:  "Đương lai nhất thiết hàm linh, giai nhân Di Đà nhất thừa nguyện 

 hải, lục tự hồng danh nhi đắc độ thoát" , cho nên ở trên Kinh này Phật tán thán A Di 

Đà Phật là  "Phật trung chi vương, quang trung cực tôn".  Thích Ca Mâu Ni Phật tán 

thán như vậy. Phật là đại biểu mười phương ba đời tất cả chư Phật, cho nên tán thán 

của Thế Tôn chính là tán thán của tất cả chư Phật Như Lai. 

Chúng ta phải rất bình lặng, rất tỉ mỉ mà tư duy, mà quán sát, ân đức của Phật đối với 

chúng ta quá lớn. Chúng ta chính mình chân thật là nghiệp chướng sâu nặng, nói hơi 

khó nghe, chính là tội chướng sâu nặng, không hiểu nghĩa Như Lai đã nói, mỗi ngày 

tâm vẫn cứ trụ ở trong phiền não, làm sao xứng được với Phật Đà, làm sao xứng được 

- 226 - 

với Tổ sư đại đức truyền pháp nhiều đời? Nếu như duyên của chúng ta trong đời này 

không đầy đủ, không gặp được Phật pháp thì không cần phải nói, còn như đã gặp được 

Phật pháp mà chúng ta vẫn trụ ở trong phiền não thì sai rồi. Bạn nhất định phải nên 

biết,  thế  gian  bao  gồm  tất  cả  mọi  việc  đều  là   "mộng  huyễn  bào  ảnh" , không  phải  là 

thật. Không phải là thật thì không thể nào ở trên đó mà đắc ý. Chúng ta đem tinh thần, 

đem tinh lực hao tổn trong nghiệp sanh tử này thì sai rồi, đặc biệt sai lầm. Các vị tỉ mỉ 

quán sát ở trong Kinh luận này, ngay trong bốn chúng, những Thanh Văn, Bồ Tát này, 

ai làm những việc khờ này? Không có người nào làm. Người chân thật giác ngộ, người 

tường tận rất có trí tuệ, tâm của họ đều an trụ vào việc đại sự sanh tử, bởi vì cơ duyên 

này có được thật không dễ dàng. 

Chúng ta muốn giúp đỡ chúng sanh, trước tiên phải thành tựu chính mình. Chính mình 

nếu như làm không đến  "khai hóa hiển thị chân thật chi tế"  thì bạn không có năng lực 

giúp đỡ tất cả chúng sanh. Vậy thì tu hành phải bắt tay vào từ chỗ nào? Bắt tay vào từ 

khắc  phục phiền  não chính  mình, con người  này  biết tu hành.  Phiền não  tập khí  của 

mỗi  một  người  không  như  nhau.  Bắt  tay  từ  tối  trọng.  Trọng  có  thể  trị  rồi  thì  nhẹ  tự 

nhiên liền dễ dàng. Việc này cùng đạo lý trị bệnh là như nhau. Bệnh nào của bạn là 

nặng nhất thì trị trước, những bệnh nhỏ khác thì từ từ trị. Ba cái chân thật này, chúng 

ta đem nó nhận thức rõ ràng. 

Ở hiện tiền, chúng ta quan trọng nhất chính là phải nắm lấy  "trụ chân thật huệ" . Đại 

đức xưa nói ý nghĩa rất sâu, người xưa nói huệ có cạn sâu, nhiều loại cách nói khác 

nhau. Tiêu  chuẩn  của Phật  pháp  Đại  Thừa  là  phải  phá  một  một phẩm  vô  minh, thấy 

một phần chân tánh, đó mới là huệ. Nếu như chưa thấy tánh thì con người này không 

có  trí  tuệ.  Chúng  ta  biết  dùng  tiêu  chuẩn  này.  Trí  tuệ  hiện  tiền  thì  họ  không  phải  là 

phàm phu, trên "Kinh Hoa Nghiêm" gọi là Pháp Thân Đại Sĩ, họ là chân thật huệ. Kế 

đến  là  tương  tợ  huệ  (Tông  Thiên  Thai  gọi  là  tương  tợ  huệ).  Tương  tợ  huệ  là  những 

người nào vậy? Quyền Giáo Bồ Tát, Thanh Văn, Duyên Giác trong mười pháp giới. 

Tương tợ huệ là kiến tư phiền não đoạn rồi, thế nhưng chân thật huệ chưa hiện tiền. Vì 

sao vậy? Trần sa phiền não chưa đoạn, vô minh phiền não chưa đoạn, cho nên cái huệ 

này không phải chân thật. Chỗ này rất là kỳ lạ. Nếu như từ Giáo hạ để nói, chúng ta 

muốn thành tựu chân thật huệ trong một đời này, trên căn bản thì không có hy vọng, 

thế nhưng Tịnh Tông niệm A Di Đà Phật là chân thật huệ. Việc này không thể nghĩ 

bàn. Vì sao vậy? Tương tợ huệ, quán hành huệ chắc chắn không thể nào thoát khỏi sáu 

cõi, mười pháp giới. Quán hành huệ không thể thoát khỏi sáu cõi, tương tợ huệ không 

thể thoát khỏi mười pháp giới. Việc này đều không gọi là chân thật. Chân thật huệ là 

thoát khỏi sáu cõi, đi đến Pháp Giới Nhất Chân rồi. Đây gọi là chân thật huệ. Chúng ta 

niệm A Di Đà Phật, khi lâm chung Phật đến tiếp dẫn, trong khoảng khảy móng tay là 

vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là phương 

hướng nhất chân. Cho nên, chúng ta rất may mắn, thành thật ôm lấy một câu A Di Đà 

Phật chính là trụ chân thật huệ. 

Trong nhà Phật thường nói pháp môn này là  "đạo dễ hành",  dễ ở chỗ nào vậy? Hiện 

tại bạn hiểu được rồi. Nếu bạn không dùng phương pháp này, bạn phải đoạn kiến tư 

phiền não, đoạn trần sa phiền não, còn phải phá một phẩm vô minh, bạn nói xem, khó 

cỡ nào! Đạo khó hành!  Pháp môn niệm Phật này không cần đoạn phiền não, không 

 cần  phá  vô  minh,  một  câu  A  Di  Đà  Phật  niệm  đến  cùng,  thâm  tín  thiết  nguyện, 

- 227 - 

 "gom nhiếp sáu căn, tịnh niệm liên tục", bạn liền thành rồi. Trụ chân thật huệ này 

so với các pháp môn khác thì dễ dàng hơn quá nhiều, chân thật là ngàn vạn khác biệt. 

Chúng ta có may mắn gặp được pháp môn này. Nếu không gặp được pháp môn này thì 

ngay đời này chân thật huệ chỉ là nghe nói qua mà thôi, chắc chắn không thể đạt đến. 

Pháp  môn  này  của chúng  ta  thực tiễn tròn  đầy  viên  mãn. Tuy nhiên, trong  đây  quan 

trọng nhất là không cho phép xen tạp, mà phải thuần, phải chuyên nhất, vậy mới có thể 

vãng sanh. Nếu như xen tạp thì hỏng rồi. Quyết định không xen tạp. Chúng ta ở ngay 

trong cuộc sống thường ngày phải huấn luyện bản lĩnh này. 

Sự có thể làm hay không? Có thể làm. Thế nhưng trước tiên, quan trọng nhất là lý cần 

phải tường tận. Nếu muốn rõ lý, chúng ta không có biện pháp nào khác là nghiên giáo, 

nghe  Kinh.  Đây  là  biện  pháp  rõ  lý.  Kinh  giáo  không  thể  không  hạ  công  phu  nghiên 

cứu,  không  thể  không  nghe;  không  chỉ  phải  nghe,  mà  còn  phải  nghe  nhiều.  Sau  khi 

nghe nhiều, nghe tường tận rồi bạn mới có thể trụ chân thật huệ. Dáng vẻ của chân thật 

huệ  là  gì,  chúng  ta  vẫn  chưa  giảng  đến.  Phía  sau  Phật  đã  nói  qua:   "Thiện  hộ  tam 

 nghiệp,  quán  pháp  như  hóa,  tam  muội  thường  tịch" .  Đó  là  dáng  vẻ  của  chân  thật 

huệ. 

Thế giới muôn màu, tâm trạng của người trụ chân thật huệ như thế nào? Như như bất 

động, biết được hư không pháp giới y chánh trang nghiêm là mộng huyễn bào ảnh, họ 

ở  trong  đây  chắc  chắn  không  bị  ảnh  hưởng.  Thế  nào  là  ảnh  hưởng?  Khởi  tâm  động 

niệm là ảnh hưởng; người khác tán thán thì chúng ta rất vui mừng, mắng chúng ta thì 

trong  lòng không vui, đó là bị  ảnh hưởng  rồi. Người  trụ  chân thật huệ không bị  ảnh 

hưởng, cho nên mới có thể giáo hóa chúng sanh. 

Kinh văn:  "Huệ dĩ nhất thiết chúng sanh chân thật chi lợi" . 

Người trụ chân thật huệ chính là trong Thiền tông thường nói người này khai trí tuệ 

rồi, đại triệt đại ngộ rồi. Đại triệt đại ngộ chính là ý nghĩa của trụ chân thật huệ. Thế 

xuất thế gian tất cả pháp, tuy không thể nói là hoàn toàn thông đạt, thế nhưng so với 

phàm phu thông thường chúng ta, thông đạt của họ thì quá đủ dùng rồi. Không phải so 

với Bồ Tát, mà so với phàm phu chúng ta thì dư đủ rồi. 

Trong  "Đại  Thừa  Nghĩa  Chương"  giải  thích  cho  chúng  ta  “chân  thật”  là  gì:   "Pháp 

 tuyệt  tình  vọng  vi  chân  thật".  Pháp  là  tất cả  vạn  pháp, thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp. 

Phàm  phu  Nhị  Thừa  ở  trong  tất  cả  pháp  sẽ  sanh  khởi  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước.  Đây  không  phải  là  chân  thật.  Nếu  như  ở  thế  xuất  thế  gian  tất  cả  pháp  không 

sanh vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đây gọi là chân thật. Chân thật huệ, trên thực 

tế chính là tâm thanh tịnh. Tâm thanh tịnh là thể của chân thật huệ, chân thật huệ là tác 

dụng của tâm thanh tịnh. Cũng có thể đem nó đảo ngược lại, chân thật huệ là thể của 

tâm  thanh  tịnh,  tâm  thanh  tịnh  là  thọ  dụng  của  chân  thật  huệ.  Thể  và  dụng  là  một, 

không phải hai, cho nên có thể hổ vi thể dụng. Cách nói đều là không sai, đều không 

có lỗi lầm. Tu hành của Tông môn chú trọng huệ, tu hành của Giáo Hạ cũng chú trọng 

huệ.  Tu  hành  của  Tông  môn  chú  trọng  tâm  thanh  tịnh.  Tâm  thanh  tịnh  hiện  tiền  thì 

chân  thật  huệ  liền  hiện  tiền.  Chân  thật  huệ  của  Tông  môn,  Giáo  Hạ  hiện  tiền,  tâm 

thanh tịnh cũng hiện tiền. Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh. Chúng ta không thể không biết. 

- 228 - 

Trong "Đại Thừa Chỉ Quán" nói  "chân tâm" . Tất cả chúng sanh đều có tâm. Phật nói 

được rất hay:  "Tâm sanh tất chủng chủng pháp sanh" . "Hoa Nghiêm" nói với chúng 

ta,  thế  xuất  thế  gian  y  chánh  trang  nghiêm  là   "duy  tâm  sở  hiện,  duy  thức  sở  biến" . 

Thức là tác dụng của tâm. Tâm khởi tác dụng gọi là thức. Tâm là thể, thức là tác dụng. 

Hư không pháp giới là do đây mà ra. Tâm thức là năng hiện năng biến. Y chánh trang 

nghiêm là sở hiện sở biến. Năng hiện năng biến là thật. Sở hiện sở biến là hư vọng, là 

mộng huyễn bào ảnh, không phải là chân thật. Người phàm phu mê mất đi tâm tánh, 

đem cái giả xem là thật, xem những huyễn tướng biến hiện ra này là thật, ở trong đó 

khởi  vọng  tưởng, phân  biệt,  chấp  trước.  Từ  trong  vọng  tưởng,  phân  biệt, chấp  trước 

sanh  khởi  thị  phi  nhân  ngã,  tham-sân-si-mạn,  không  ngừng  tạo  tác  vô  lượng  tội 

nghiệp,  thế  là  cảnh  giới  bên  ngoài,  cái  huyễn  tướng  này  liền  sanh  ra  thay  đổi,  biến 

thành địa ngục, ngạ quỷ, súc sanh. Tướng tùy tâm chuyển. Tướng của ba đường ác là 

từ tâm tưởng biến hiện ra. Tướng của ba đường thiện cũng là từ tâm tưởng biến hiện 

ra. Trong tâm của bạn tưởng thiện liền biến thiện, tâm tưởng ác liền biến ác, tâm tưởng 

tịnh liền biến cảnh giới thanh tịnh, trong tâm ô nhiễm liền biến cảnh giới ô nhiễm. Đây 

mới là chân tướng sự thật. 

Phật nói pháp đã nói ra rất nhiều danh từ, ở chỗ này gọi là chân thật chi tế, chân thật 

huệ. Ngài lại nói với chúng ta chân tâm, tự tánh, chân như, Phật tánh, pháp thân, pháp 

giới, pháp tánh, trên "Kinh Lăng Nghiêm" gọi là Như Lai tạng, thảy đều là nói một sự 

việc. Một sự việc, nhưng vì sao Phật nói ra nhiều danh từ đến như vậy? Đây là giáo 

học trí tuệ của Phật, ý nghĩa dạy chúng ta không nên chấp trước, danh từ là giả. 

Lão Tử nói:  "Đạo khả đạo, phi thường đạo, danh khả danh, phi thường danh" . Lão Tử 

cũng hiểu được danh là giả danh, không nên chấp trước, Ngài phá đi những quan niệm 

sai  lầm  chấp  trước  danh  tướng  của  phàm  phu  chúng  ta.  Cho  nên,  cùng  một  sự  việc, 

một đạo lý nhưng Phật luôn luôn nói ra rất nhiều danh tướng, dụng ý ở ngay chỗ này. 

Chúng ta hiểu rõ rồi, bạn tùy tiện nói thế nào cũng đều như nhau, quyết định không 

phân  biệt  chấp  trước.  Phải  ở  trong  đây  chân  thật  giác  ngộ.  Nếu  như  bạn  không  giác 

ngộ, Ki Tô giáo gọi là Giê-Su, gọi Thượng Đế, chúng ta ở đây gọi Thích Ca Mâu Ni 

Phật, gọi Phật là cứu cánh nhất, họ ở đó không cứu cánh. Lời này nói ra dường như là 

có đạo lý, phàm phu chúng ta cho là có đạo lý, nhưng chư Phật Như Lai cho là không 

có đạo lý. Vì sao không có đạo lý? Bạn ở nơi đó lại phân biệt rồi, lại chấp trước rồi. Ở 

trên  Kinh  Phật  nói  ra  mấy  câu,  các  đồng  tu  đại  khái  đều  đã  từng  nghe  qua:   "Tất  cả 

 chúng sanh đều có Phật tánh" . Lời nói này chúng ta đã nghe quen tai rồi.  "Phàm có 

 Phật  tánh  đều  phải  làm  Phật" ,  lời  nói  này  cũng  đã  nghe  qua.  Vậy  tôi  muốn  hỏi, 

Thượng Đế có Phật tánh hay không? Giê-Su có Phật tánh hay không? Thượng Đế có 

Phật tánh, vậy Thượng Đế phải nên làm Phật; Giê-Su có Phật tánh, Giê-Su cũng phải 

nên làm Phật. Đây mới gọi là chân thật giác ngộ. Bạn nhìn thấy Thượng Đế, nhìn thấy 

Giê-Su,  bạn  cũng  phải  chắp  tay  cung  kính  niệm  A  Di  Đà  Phật,  bạn  sẽ  không  xem 

thường họ, vậy thì bạn khai ngộ rồi. Nếu bạn chưa khai ngộ, bạn nói “đó là ngoại đạo, 

 đó  là  Ki  Tô  giáo” ,  chính  là  bạn  chưa  giác  ngộ.  Sau  khi  bạn  đã  giác  ngộ  rồi  thì  vạn 

pháp là một, không phải là hai, vào pháp môn không hai. Nếu bạn nói Ki Tô giáo và 

Phật giáo là hai thì bạn chưa vào cửa, Hồi giáo và Phật giáo là hai thì bạn cũng chưa 

có vào cửa. Lại nói với bạn xa một chút, Ki Tô giáo và Hồi giáo là hai, bạn cũng chưa 

vào cửa. Bạn từ từ mà nghĩ tưởng. Nói  "tưởng"  vẫn là có sai lầm, danh từ của nhà Phật 

gọi  là  "tham" . Bạn  cố  gắng  mà  tham  cứu  thì  bạn  mới  chân thật  an  trụ vào chân thật 

- 229 - 

huệ.  Trong  chân  thật  huệ  không  có  một  vọng  niệm  nào,  pháp  pháp  bình  đẳng,  pháp 

pháp  đều  như,  không  có  pháp  nào  không  như.  Cho  nên,  người  chân  thật  giác  ngộ 

không có pháp nào không phải là Phật pháp. Thế xuất thế gian này có pháp nào không 

phải là Phật pháp? Ngộ rồi thì đều là Phật pháp, xin nói với các vị, Ki Tô giáo là Phật 

pháp, X-Lam giáo là Phật pháp, Do Thái giáo cũng là Phật pháp. Bạn chân thật giác 

ngộ rồi thì không có pháp nào không phải là Phật pháp. Bạn vẫn có vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước, vậy thì phải hỏi bạn, pháp nào là Phật pháp? Phật pháp cũng không 

có.  Trụ  chân  thật  huệ  thì  giải  quyết  được  vấn  đề.  Không  trụ  chân  thật  huệ  thì  ngày 

ngày  cãi  nhau  đánh  nhau.  Thế  giới  này  chẳng  phải  là  như  vậy  hay  sao?  Ngày  ngày 

đang tranh cãi, ngày ngày đang đánh nhau. 

Phật dạy bảo chúng ta trụ chân thật huệ, để chúng ta tường tận chân tướng của vũ trụ 

nhân  sanh  nó  là  một,  không  phải  hai.  Cái  gọi  là  chân  như,  tự  tánh,  pháp  thân,  pháp 

giới, pháp tánh, chính là "Hoa Nghiêm" đã nói tâm năng hiện, thức năng biến. Tâm và 

thức  vẫn  là  một,  không  phải  là  hai.  Đây  chính  là  nhà  Phật  đã  nói:   "Vạn  pháp  quy 

 nhất”.  Thế nhưng lại có người ở trong đây tìm phiền não. Vạn pháp quy nhất này quy 

nhất chỗ nào? Quy nhất vạn pháp. Vạn pháp và nhất là một, không phải hai. Nếu như 

nói nhất và vạn pháp là hai, vậy thì không phải là Phật pháp. Vạn pháp và nhất là một 

sự việc, một cái là năng hiện, một cái là sở hiện. Năng - sở không hai, cho nên sanh - 

Phật không hai. Sanh là nói chúng sanh, Phật là nói Phật tánh. Tướng của Phật cũng là 

chúng sanh, chúng duyên  hòa hợp  mà  sanh ra. Phàm  sở  hữu tướng thảy  đều  là nhân 

duyên sanh pháp, là chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Chúng duyên hòa hợp thì gọi là 

chúng  sanh.  Phật,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  A  Di  Đà  Phật  đều  là  chúng  sanh,  tướng 

chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Cho nên bạn phải nên biết, phạm vi của chữ  "sanh"  

đó bao lớn. Mười pháp giới đều là chúng sanh, y chánh trang nghiêm, toàn bộ đều là 

chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. 

Chữ  "Phật"  đó là Phật tánh. Năng sanh chúng sanh là Phật tánh. Tất cả chúng duyên 

sanh ra hiện tượng đều là từ Phật tánh lưu xuất ra, nó là một, không phải là hai. Chúng 

ta đối với đạo lý này không thể nào không biết. Nếu không biết, bạn muốn đoạn phiền 

não  thì  khó.  Cho  dù  bạn  có  định  lực,  có  chí  khí,  bạn  có  nghị  lực  và  hằng  tâm  khắc 

phục  phiền  não, phiền  não  của  bạn  vẫn  không  thể  hết  được.  Nếu  bạn  hiểu  rõ  đạo  lý 

này, đem phiền não của mình hóa giải hết, tiêu hóa hết rồi, vậy mới gọi là trong sạch. 

Cho nên, lý không thể không hiểu, đạo không thể không học. Tông môn đã nói minh 

tâm  kiến tánh, tâm  là  bản thể, tâm  tánh là  bản thể, năng sanh, năng biến, năng hiện. 

Bạn đối với đại đạo lý, chân tướng sự thật này thấu triệt tường tận, không chút hoài 

nghi nào thì tâm an trụ bất động. Từ thể khởi dụng gọi là trụ chân thật huệ. 

Trong ba cái chân thật này,  "chân thật chi tế"  là pháp thân,  "chân thật chi lợi"  là giải 

thoát,  “chân thật huệ”  là Bát Nhã. Đó cũng chính là ba đức mà trong Phật pháp Đại 

Thừa đã nói, chúng ta làm sao có thể không biết, làm sao có thể không học tập? Pháp 

Thân Đại Sĩ đã chứng được Tam Đức Mật Tạng. Niết Bàn ba đức, một tức là ba, ba 

tức là  một.  Sau đó lại  đối  chiếu  một  chút đối  với  Kinh  giáo  Đại  Thừa,  bạn  mới  biết 

được "Kinh Vô Lượng Thọ" thậm thâm thậm thâm, quyết định không thể xem thường. 

Kinh văn: "Dõng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ". 

- 230 - 

Đây là trụ đại dụng của chân thật huệ. Tác dụng này là gì?  "Trang nghiêm diệu độ".  

Bốn chữ này, cách nói như thế nào vậy?  “Độ”  là quốc độ, là hoàn cảnh đời sống của 

tất cả chúng sanh, hoàn cảnh đời sống một bộ phận quan trọng nhất.  "Trang nghiêm",  

cách nói thông thường là “chân - thiện - mỹ - huệ”  . "Diệu độ"  là tinh diệu tuyệt luân, 

không thể nào so sánh được. Đây là nói Thế giới Cực Lạc. Ở trong hoàn cảnh cư trụ 

này, tất cả mỹ hảo, không có chút nào kém khuyết. 

Trong rất nhiều Kinh Phật nói với chúng ta, y báo vĩnh viễn là tùy theo chánh báo mà 

chuyển.  Bồ  Tát  Pháp  Tạng làm  thế  nào  tạo  ra  Thế  giới  Cực  Lạc?  Thế  giới  Cực  Lạc 

diệu  độ,  Ngài  làm  sao  tạo  ra?  Chính  là  phía  trước  đã  nói  ba  cái  chân  thật,  chúng  ta 

không thể không biết. Chúng ta nghĩ lại xem, địa cầu của chúng ta ngày nay, có bao 

nhiêu người nói địa cầu bị bệnh rồi. Chân thật sanh bệnh, thiên tai nhân họa nhiều như 

vậy chính là tướng bệnh của địa cầu, hiện tượng sanh bệnh không bình thường. Vì sao 

có thể bệnh? Không có chân thật, đều là hư vọng, cho nên bị bệnh rồi. Nếu như chúng 

ta hiểu được đạo lý này, đem vũ trụ thu nhỏ lại thành thân này của chúng ta, thân tâm 

là tiểu vũ trụ. Trên hiện tướng thì có lớn nhỏ, trên lý luận không có lớn nhỏ. Hay nói 

cách  khác,  thân  người  của  chúng  ta,  thân  tâm  này  phức  tạp  thế  nào  thì  vũ  trụ  cũng 

phức tạp thế đó, quyết định là liên quan lẫn nhau. 

Nếu chúng ta muốn thân tâm khỏe mạnh, sắc tướng diệu hảo thì cũng đồng một đạo lý 

này, chính là  “trụ chân thật huệ” . Chỉ cần bạn  “trụ chân thật huệ”  thì sắc tướng của 

bạn nhất định diệu hảo, thân thể nhất định khỏe mạnh, hoàn cảnh cư trụ của bạn nhất 

định cũng là diệu độ. Chúng ta đọc Kinh, cần phải thể hội đến tầng ý nghĩa này thì mới 

có thọ dụng. 

Tập 192 

Không chỉ Phật thường hay nói ở trong Kinh luận là chúng sanh thế gian này mê mất 

tự  tánh,  mà  chúng  ta  cũng  thường  xem  thấy  ở  trong  sách  của  Khổng  Lão  Phu  Tử, 

Mạnh Phu Tử, họ đối với mê mất tâm tánh của xã hội thời đó, tùy thuận vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  cũng  là  cảm  khái  ngàn  vạn. Chúng  ta  thường  hay  nghe họ  tán 

thán  Nghiêu-Thuấn, Vũ-Thương, hoài niệm  thời đại  đó  mà  cảm  thán thế  phong nhật 

hạ, lòng chân thật giữa người với người dần dần tan nhạt, tự tư tự lợi, tham-sân-si-mạn 

từ  từ  đang  thêm  lớn  mà  lấy  đó  làm  lo.  Đây  là  việc  của  xã  hội  2.500  năm  trước  mà 

những đại Thánh đại Hiền đều cảm khái như vậy. Chúng ta sanh ra sau họ 2.500 năm, 

hiện tại xem thấy thế giới này của chúng ta, nếu như Khổng Tử ở vào ngày nay, ông sẽ 

cảm  tưởng  như  thế  nào?  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nếu  sanh  vào  ngày  nay,  Ngài  sẽ  có 

cách nghĩ như thế nào? Xem thấy vô số những chúng sanh này tạo ra vô lượng vô biên 

tội nghiệp cực trọng, Phu Tử thì không thị hiện thân phận của Phật Bồ Tát, xem thấy 

những người này tạo nghiệp thì có thể tưởng tượng:  “Thôi rồi!   Hay là di dân đi thôi, 

 nơi đây không thể ở được nữa” . Thế nhưng Phật Bồ Tát không như vậy,  "Phật thị môn 

 trung, bất xả nhất nhân",  Phật Bồ Tát vẫn đến để cứu giúp xã hội này. Dùng phương 

pháp gì để cứu vãn? Giáo học. 

 "Nhân  bất  học  bất  tri  nghĩa" .  Thế  nào  gọi  là  nghĩa?  Việc  gì  đáng  nên  làm,  việc  gì 

không nên làm. Người không nhận qua giáo dục thì họ không hiểu, họ vô tri, họ không 

biết được việc gì nên làm, việc gì là không nên làm; tùy thuận phiền não tập khí của 

chính mình mà làm càn làm quấy, họ cho rằng họ đã làm rất chính xác, hay nói cách 

- 231 - 

khác, họ đi con đường của chính họ. Người giác ngộ thì đi con đường của Thánh Hiền, 

đi theo Phật Bồ Tát. Chính mình không có trí tuệ, không có học vấn, tùy thuận phiền 

não tập khí của chính mình,  “ta thích làm như thế nào thì làm như thế đó, không thích 

 thì ta không làm” . Con đường này là tối tăm, con đường này là đi về địa ngục. Sai rồi! 

Chỉ  có  đi  theo  chư  Phật  Bồ  Tát  thì  chúng  ta  mới  có  thể  đi  ra  sáu  cõi,  ra  khỏi  mười 

pháp giới, quay về đến Pháp Giới Nhất Chân. Pháp Giới Nhất Chân là diệu độ trang 

nghiêm. Chúng ta ngày nay có thể tùy thuận giáo huấn của Phật Bồ Tát chính là diệu 

độ trang nghiêm. Nếu nói tùy thuận phiền não tập khí của chính mình thì cũng trang 

nghiêm, nhưng mà là trang nghiêm địa ngục. Đây đều là chân thật, không phải giả. 

Kinh văn từ  "trụ chân thật huệ"  đến  "trang nghiêm diệu độ"  là căn bản của Cực Lạc 

Tịnh Độ. Nếu như có người hỏi các vị, người tu Tịnh Độ là tu cái gì, thì các vị đem 

đoạn Kinh văn này đọc cho họ nghe qua là được rồi. Đây là đáp án rất chính xác. Đây 

cũng  là  tổng  cương  lĩnh  của  mười  nguyện  Phổ  Hiền.  Ở  trên  đại  Kinh  Phật  nói  với 

chúng ta, Bồ Tát không tu hạnh Phổ Hiền thì không thể viên thành Phật đạo. Có thể 

thấy được, hạnh Phổ Hiền là đức hạnh của Bồ Tát cứu cánh viên mãn. 

Pháp môn Tịnh tông tu hạnh Phổ Hiền. Bổn Kinh vừa triển khai, phần tựa của phẩm 

thứ hai là "Đức Tuân Phổ Hiền", Kinh văn câu đầu tiên chỉ đem đại chúng dự hội nói 

ra. Phẩm  thứ hai này, vừa  mở  đầu  là  chúng tại  gia  -  mười  sáu vị  Bồ  Tát  Đẳng  Giác 

(các  Ngài  là  chúng  tại  gia,  là  Bồ  Tát  Đẳng  Giác,  không  phải  người  xuất  gia)   "hàm 

 cộng tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức" . Tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức là tu gì?  "Tu chân 

 thật huệ, dõng mãnh tinh tấn, nhất hướng chuyên niệm trang nghiêm diệu độ" , chính 

là ba câu này. Thế giới Cực Lạc do đâu mà ra? Do vậy mà thành tựu. A Di Đà Phật 

dẫn đầu, chư đại Bồ Tát cùng theo. Nếu chúng ta muốn đến Thế giới Tây Phương Cực 

Lạc thì cũng phải làm sự việc này, cùng các Ngài chí đồng đạo hợp, là đồng chí với A 

Di Đà Phật, như vậy thì chúng ta mới có thể đi được. Nếu bạn không phát tâm tu hạnh 

Phổ Hiền, không thể nhất hướng chuyên chí trang nghiêm diệu độ thì bạn không đồng 

chí  hướng  với  A  Di  Đà  Phật,  bạn  cùng  với  mỗi  một  người  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc đều không đồng chí hướng, vậy thì không thể đi, bạn không có phần. 

Đến một đời nào kiếp nào, bạn lại gặp được, bạn phát ra chân tâm cùng với các Ngài 

chí đồng đạo hợp, thì bạn liền ngay đời đó chắc chắn vãng sanh. Chỗ này phải đặc biệt 

ghi nhớ. 

Không thể trụ phiền não, cũng chính là nói trong tâm không nên có phiền não, không 

nên  có  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước.  Trong  tâm  chỉ  có  thể  có  chân  thật  huệ. 

Chúng ta phải ở ngay chỗ này mà hạ công phu. Chân thật huệ là gì? Chân thật huệ 

là “Nam  Mô  A Di  Đà  Phật”. Ở mọi lúc vào mọi nơi, một câu Phật hiệu này không 

thể gián đoạn. Trong miệng không niệm thì không hề gì, thế nhưng ở trong tâm phải 

thật có thì chúng ta mới quyết định được sanh. Trong miệng một ngày từ sáng đến tối 

“A Di Đà Phật”, thế nhưng trong tâm không có, vậy thì chúng ta không thể đi, người 

xưa gọi là  "miệng niệm Di Đà tâm tán loạn, đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" . 

Vì vậy, trong tâm phải thật có. 

“A Di Đà Phật” là gì? Trong tâm của bạn không có vọng tưởng, phân biệt, chấp 

trước chính là “A Di Đà Phật”. A Di Đà Phật, câu nói này là dịch âm từ tiếng Phạn 

của Ấn Độ xưa. Nếu như trên mặt chữ mà phiên dịch, thì  "A"  dịch là vô,  "Di Đà"  dịch 

- 232 - 

là  lượng,  "Phật"  dịch  là trí  tuệ, giác ngộ. Ý nghĩa là vô  lượng trí tuệ, vô  lượng  giác 

ngộ. Trong tâm này của chúng ta có A Di Đà Phật chính là trụ vô lượng trí, vô lượng 

giác, đó không phải là chân thật huệ hay sao? Không biết được cái gì là trí huệ, cái gì 

là giác ngộ cũng không có quan hệ gì, chỉ cần trong tâm của bạn không có vọng tưởng, 

phân  biệt,  chấp  trước  thì  đây  chính  là  trí  tuệ,  là  giác  ngộ.  Trong  tâm  vẫn  còn  vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thì không có trí huệ, không có giác ngộ, cho nên niệm câu 

“Nam Mô A Di Đà Phật” cũng không ích gì. Do đây có thể biết niệm Phật phải niệm 

bằng cách nào. Đem vọng tưởng, phân biệt, chấp trước niệm tiêu hết, hay nói cách 

khác,  dùng  một  câu  “Nam  Mô  A  Di  Đà  Phật”  thay  thế  vô  lượng  vô  biên  vọng 

tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước,  đây  chính  là  diệu  pháp  của  niệm  Phật.  Niệm  đến 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của chính mình không sanh, thì công phu niệm Phật 

của bạn có lực rồi. Ngay trong hai đến sáu thời, trong tâm chỉ có A Di Đà Phật, ngoài 

A Di Đà Phật ra thì không có bất cứ thứ gì, đây gọi là công phu thành khối. Công phu 

thành khối thì được đới nghiệp vãng sanh, thế nhưng bạn tuyệt nhiên chưa khai trí tuệ. 

Đới  nghiệp  vãng  sanh,  bạn  chắc  chắn  được  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  cõi 

Phàm Thánh Đồng Cư. 

Tây  Phương  Tịnh  Độ  rất  thù  thắng,  rất  đặc  biệt.  Bạn  không  cần  e  ngại  là  cõi  Phàm 

Thánh Đồng Cư địa vị này rất thấp. Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta thế 

giới này rất đặc biệt; tuy giống như các thế giới chư Phật khác cũng có bốn cõi là cõi 

Phàm Thánh, cõi Phương Tiện, cõi Thật Báo, cõi Tịch Quang, thế nhưng bốn cõi của 

thế giới phương khác không cùng chung nhau, ở ngay giữa có ngăn ngại, còn bốn cõi 

của Thế giới Tây Phương Cực Lạc thì ở cùng nhau, sanh vào bất cứ cõi nào thì đồng 

thời ba cõi khác đều đạt được. Cho nên, cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng 

sanh cũng không hề gì, khi đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, bạn ngày ngày thấy A 

Di Đà Phật, ngày ngày nhìn thấy Văn Thù, Phổ Hiền, Quán Âm, Thế Chí, các Ngài trụ 

ở  cõi  Thường  Tịch  Quang.  Người  của  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  hạ  hạ  phẩm  vãng 

sanh có thể cùng với Bồ Tát của Thường Tịch Quang sinh hoạt, ngày ngày gặp mặt. 

Việc này thế giới phương khác không có, hư không pháp giới chỉ riêng Tây Phương 

Tịnh Độ là có. Việc này rất đặc biệt, cho nên pháp môn này đặc biệt, một tu tất cả tu, 

một chứng tất cả chứng. Cơ hội này trăm ngàn muôn kiếp mới được gặp, cư sĩ Bàng 

Tế  Thanh  nói   "vô  lượng  kiếp  đến  nay  hi  hữu  khó  gặp" .  Chúng  ta  tuy  đã  gặp  được 

nhưng lại không chịu nỗ lực, còn tùy thuận tập khí phiền não của chính mình, bạn mới 

biết  được  cái  nghiệp  chướng  này  nặng  cỡ  nào.  Trăm  ngàn  muôn  kiếp  bạn  mới  gặp 

được một lần, bạn lại không biết trân trọng, một hơi thở không vào thì hối hận không 

kịp. Thánh  nhân  thế xuất thế gian đều  nhắc  nhở  chúng  ta là mạng  người  vô  thường, 

chúng ta có thể bảo chứng ở thế gian này sống được bao lâu? Người thật thông minh, 

người thật giác ngộ thì biết, họ chắc chắn trân trọng cơ duyên này, chắc chắn không để 

lỡ qua. Khi đã lỡ qua, nếu muốn gặp lại thì phải vô lượng kiếp lại vô lượng kiếp, nhất 

định không thể nào đời sau lập tức lại gặp được, làm gì có việc dễ dàng như vậy? Đặc 

biệt là người học Phật hiện tiền chúng ta, ở cửa Phật tu được chút phước nhỏ, nếu như 

đời sau không đọa ba đường, khi đến nhân gian này phước báo nhất định lớn hơn so 

với  đời  này,  vừa  hưởng  phước  liền  rơi  vào  trong  danh  vọng  lợi  dưỡng,  cho  nên  khi 

phước hưởng hết rồi thì tội báo liền hiện tiền, lập tức đọa ba đường. Nhất định là như 

vậy. Sự việc này bạn bình lặng mà quán sát thì rất là rõ ràng. Giống như trên Kinh Địa 

Tạng đã nói, từ trong địa ngục vừa mới ra, hưởng một chút phước báo lại tác oai tác 

phước, sau khi chết rồi lập tức lại trở vào. Bồ Tát Địa Tạng xem thấy thở dài, không 

- 233 - 

dễ gì giáo hóa được bạn, bạn mới đi ra, đánh một vòng lại trở vào rồi. Chúng sanh khó 

độ! Cho nên Bồ Tát rất cảm khái:  "Chúng sanh Diêm Phù Đề cang cường khó độ!".  

Đây là sự thật. Cang cường khó độ, không chịu tiếp nhận, xem địa ngục là quê hương 

(đọa địa ngục là trở về quê hương), nhân thiên hai cõi là chốn du lịch, là đến để nghỉ 

hè, không được mấy ngày thì trở về quê hương rồi. 

Trong bổn Kinh này, phẩm thứ hai mươi sáu - "Lễ Cộng Thính Pháp Phẩm", A Di Đà 

Phật đối với Bồ Tát mười phương đến Thế giới Cực Lạc thăm viếng (có rất nhiều Bồ 

Tát  đến  Thế  giới  Cực Lạc để  thăm  viếng A  Di  Đà Phật), Phật  cũng  vì  họ  giới  thiệu 

Thế giới Cực Lạc. Cũng giống như Cư Sĩ Lâm Singapore chúng ta, có rất nhiều người 

lần đầu từ hải ngoại đến thăm viếng, chúng ta nhất định tiếp đãi và cũng nhất định giới 

thiệu  cho  họ  biết  tình  hình  ở  bên  này.  Trong  lời  giới  thiệu  của  A  Di  Đà  Phật  nói: 

 "Thông đạt chư pháp tánh, nhất thiết không vô ngã, chuyên cầu tịnh Phật độ, tất 

 thành như thị sát" . 

Bốn câu này quan trọng. Các vị đến thăm viếng, mục đích thăm viếng là để học tập, 

mục đích của học tập là muốn trở về xây dựng Tịnh Độ của các vị. Cho nên, A Di Đà 

Phật nói với mọi người Thế giới Cực Lạc hình thành như thế nào. Điều thứ nhất là trụ 

chân thật huệ. Chân thật huệ là rõ lý, tất cả thông đạt. Bạn không học thì làm sao thông 

đạt? 

A Di Đà Phật làm sao thành tựu? Là do hiếu học. Phía trước chúng ta đọc qua, Ngài 

thân cận Thế Gian Tự Tại Vương Như Lai, vào lúc đó bản thân Ngài là quốc vương, 

cũng giống như Thích Ca Mâu Ni Phật, Ngài xả bỏ vương vị, theo Phật xuất gia, nghe 

pháp tu hành thời gian dài , thành tựu học vấn. Nghe pháp thành tựu học vấn, tu hành 

thành tựu đạo đức. Sau khi tất cả thông đạt, mới biết được chân tướng của vũ trụ nhân 

sanh. Giống như trên "Kinh Kim Cang" đã nói, ba tâm không thể được, vạn pháp vô 

sở hữu. Trong bài kệ sau cùng đã nói:  "Tất cả hữu vi pháp, như mộng huyễn bào ảnh, 

 như lộ diệc như điện, ưng tác như thị quán" , cho nên A Di Đà Phật nói với mọi người: 

 "Nhất thiết không vô ngã" . Nhất thiết không vô ngã tuyệt nhiên không phải tiêu cực, 

mà  trái  lại  càng  tích  cực.  Vô  ngã  thì  mới  có  thể  vì  người,  có  ngã  thì  không  thể  vì 

người. 

Đề giảng của chúng ta hiện tại là tổng đề mục treo ở hai bên:  "Học vi nhân sư, hành 

 vi thế phạm".  Chúng ta chắc chắn không làm được. Vì sao vậy? Vì có ta. “Sư” là biểu 

mẫu, “phạm” là sư phạm. Bạn khởi tâm động niệm, lời nói việc làm là gương mẫu tốt 

nhất, là mô phạm đẹp nhất của đại chúng xã hội, tất cả chúng sanh đều phải nên học 

tập  với  bạn.  "Sư"  và  "phạm"  là  ai?  Là  chư  Phật  Như  Lai, là  Pháp  Thân  Đại  Sĩ.  Các 

Ngài  vô  ngã,  mỗi  niệm  vì  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh,  giúp  đỡ  chúng  sanh  có  nghiệp 

chướng cực trọng, nếu họ không khai ngộ thì dạy cho họ đoạn ác tu thiện. Mục đích là 

gì? Hy vọng họ không rơi vào ác đạo, họ không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, nhưng hy 

vọng họ ở trong ba đường thiện dài, không nên đọa vào ba đường ác. Cho nên, thiện 

ác đều phải hiểu. 

Tiêu chuẩn của thiện ác chính là “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” mà Phật đã nói. Có 

thể  phụng hành mười  thiện, vĩnh đoạn  mười  ác, người này  không đọa vào  ba đường 

ác. Đây là Phật dạy người trung hạ căn trở lên, đều là giúp cho họ phá mê khai ngộ. 

Phá mê khai ngộ mới có thể thoát ly sáu cõi, thoát khỏi mười pháp giới, chuyển phàm 

- 234 - 

thành  Thánh,  giúp  cho  người  căn  tánh  trung  hạ  thành  Tiểu  Thánh  -  Pháp  Giới  Bốn 

Thánh  trong  mười  pháp  giới.  Người  căn  tánh  đại  lợi  thì  Phật  giúp  họ  thành  tựu  Đại 

Thánh (Pháp Thân Đại Sĩ thành Phật làm Tổ, đó là Đại Thánh). Giáo học của Như Lai, 

pháp môn Tịnh Độ là một pháp môn đặc biệt, gọi là  "ba căn phổ bị, lợi độn đều thâu" . 

Người  hạ  hạ căn  gặp được  pháp  môn  này,  chỉ  cần  họ  có  thiện căn. Thiện  căn  là gì? 

Năng  tín,  năng  giải,  năng  hành,  con  người  này  có  thiện  căn.  Đây  là  pháp  môn  giúp 

người thành Đại Thánh, không phải Tiểu Thánh, ngay trong một đời không chỉ thoát 

khỏi sáu cõi luân hồi mà còn ra khỏi mười pháp giới. 

Pháp môn này thù thắng không gì bằng. Thế nhưng chúng ta gặp được rồi thì vạn nhất 

không nên kiêu ngạo, mà nhất định phải chăm chỉ nỗ lực học tập, phải tùy thuận giáo 

huấn của Phật Đà. Giáo huấn của Phật Đà chính ở ngay trên bộ Kinh điển này, cho nên 

nghĩa  thú  của  Kinh  điển  không  thể  không  thông  đạt  tường  tận.  Nếu  không  thể  rất 

thông đạt, thì cũng phải hiểu được đại khái, y giáo phụng hành, phải làm cho được. 

Ở phía trước, tôi đã từng báo cáo qua các vị, tôi diễn giảng quyển Kinh này là lần thứ 

mười  một.  Mỗi  lần  tôi  đều  nhắc  nhở  đồng  tu  là  phải  tùy  thuận  giáo  huấn  trên  Kinh 

điển, Phật dạy chúng ta làm thì chúng ta nhất định phải nỗ lực chăm chỉ mà làm, Phật 

dạy  chúng  ta  không  nên  làm  thì  chúng  ta  quyết  định  không  nên  trái  phạm,  như  vậy 

mới  có  thể  được  sanh.  Nhất  định  phải  biết,  người  niệm  Phật,  người  học  Phật, người 

học Tịnh Độ rất nhiều, thế nhưng người chân thật vãng sanh thì không nhiều. Đây là 

nguyên nhân gì? Tùy thuận phiền não tập khí của chính mình thì không thể vãng sanh, 

người tùy thuận Kinh điển giáo huấn thì nhất định được sanh. Đạo lý chính ngay chỗ 

này. 

A  Di  Đà  Phật  đem  câu  chuyện  tu  hành  ở  nhân  địa  của  Ngài  vì  chúng  ta  mà  nói  ra, 

dụng ý ở chỗ nào? Là để chúng ta làm theo, để chúng ta học tập. Trước tiên Ngài làm 

cho  chúng  ta  xem.  Ngài  là  một  vị  đại  quốc  vương  rất  tốt,  quyết  không  vì  gặp  sự  đả 

kích, kích thích  mới học Phật. Ngài chân thật đem đại đạo lý này làm được rõ ràng, 

làm  được  tường  tận  rồi,  xả  bỏ  vương  vị,  xuất  gia.  Không  giống  như  Vi  Đề  Hy  phu 

nhân trong "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật", Vi Đề Hy phu nhân chân thật là bị đả 

kích mới học Phật, mới quay đầu, còn Thế Nhiêu Vương không hề gặp rắc rối, không 

hề gặp sự đả kích. Chúng ta phải từ chỗ này mà tỉ mỉ quán sát. 

Ngài dạy chúng ta điều gì, chúng ta làm thế nào để học? Vinh hoa phú quý xả bỏ, danh 

vọng lợi dưỡng, năm dục sáu trần thảy đều buông xả. Người ta thì buông xả, hiện tại 

chúng  ta  còn  muốn  đi  tranh, vậy  thì  sai  rồi.  Buông  xả  chính  là  học  Phật  pháp.  Ngài 

hiện rõ ra hiếu học. Ở dưới hội của Thế Gian Tự Tại Vương Phật, đệ tử của Phật rất 

nhiều,  Ngài  là  người  hiếu  học  đệ  nhất,  không  có  người  nào  so  sánh  được  với  Ngài. 

Chúng ta không hiếu học thì làm sao có thể thành tựu? 

Đại  Thánh,  Đại  Hiền  đều  do  hiếu  học  mà  thành  tựu.  Bạn  xem,  Khổng  Lão  Phu  Tử 

trong "Luận Ngữ" chính mình nói là ông trải qua một đời, mười lăm tuổi mà chí ở học, 

mười lăm tuổi lập chí cầu học. Ông hiếu học như vậy. Khi Ba mươi tuổi ông mới lập 

chí, mới cắm gốc cho việc học vấn. Giống như ngày nay chúng ta đã nói, học nghiệp 

hoàn  thành  rồi,  từ  mười  lăm  đến  ba  mươi  tuổi,  trong  mười  sáu  năm  này  học  căn  đã 

cắm gốc. Về sau, cái học vấn này liền có thọ dụng. Việc này hoàn toàn nói họ tự thọ 

dụng. Khi ông làm học vấn đạt được lợi ích,  "bốn mươi mà không hoặc" . Không hoặc 

- 235 - 

là  gì?  Không  bị  cảnh  giới  bên  ngoài  mê  hoặc.  Người  thế  gian  nhìn  thấy   “tài,  sắc, 

 danh, thực, thùy”  bên ngoài đều sẽ động tâm, Khổng Lão Phu Tử ở tuổi bốn mươi đã 

không  động  tâm  rồi,  danh  vọng  lợi  dưỡng  năm  dục  sáu  trần  bày  ra  trước  mắt,  ông 

không hề  bị  nó  mê  hoặc. Ông  tiếp  tục  không  ngừng nỗ lực  học  tập,  "năm mươi  biết 

 được thiên mệnh" . Thiên mệnh là gì? Nghiệp nhân quả báo. Những lý luận nhân quả 

báo ứng này cùng sự thật, ông đã tường tận rồi. Người hiểu rõ đạo lý này thì tâm an lý 

đắc, không luận là thuận cảnh, nghịch cảnh, thiện duyên, ác duyên, quyết định không 

oán trời trách người, có thể an ở bổn phận. Đây là chỗ tốt của học vấn.  "Sáu mươi tuổi 

 thì nhĩ thuận" . Nhĩ thuận là gì? Nhà Phật chúng ta gọi là tùy duyên, có thể tùy duyên. 

Ý nghĩa của nhĩ thuận cũng chính là Lục tổ Huệ Năng đã nói ở trong Đàn Kinh:  "Nếu 

 là  người  chân  chính tu  hành  thì  không  thấy  lỗi  thế  gian" . Chỉ  có  không  thấy  lỗi  thế 

gian  thì  mới  nhĩ  thuận, bạn  còn  thấy  lỗi  của  thế  gian  thì nhĩ  của  bạn  làm  sao  có  thể 

thuận  được?  Bạn  xem,  người  ta  tu  hành  đến  cảnh  giới  công  phu  này.  Làm  thế  nào 

hướng nâng lên trên cao?  "Bảy mươi tuổi tùy tâm sở dục" . Đó là gì vậy? Tự tại, giải 

thoát. Sau cùng Phu Tử còn có một kết luận, ông thường hay tư duy, thường hay phản 

tỉnh:  "Không bằng học vậy" . Khổng Lão Phu Tử cả đời đều học tập,  "hiếu học không 

 mệt,  dạy  người  không  nản" .  Hễ  có  người  thân  cận  thì  ông  vui  lòng  dạy  bảo,  quyết 

không mệt mỏi, chính mình học,  "học không mệt, dạy không nản" . Đây là đại đức đại 

năng của Phu Tử, là sự thị hiện của Thánh nhân thế gian cho chúng ta xem. 

Thánh nhân xuất thế gian càng không cần phải nói, các Ngài không phải một đời, mà 

là đời đời kiếp kiếp, vô lượng kiếp đến nay, trước sau không có một ngày rời khỏi học 

tập. Bồ Tát Đẳng Giác vẫn là hiếu học không mệt. Sau khi thành Phật rồi các Ngài vẫn 

hiếu học, vĩnh viễn không ngừng. Vì sao vậy? Các Ngài học đã học xong rồi, vậy thì 

còn học cái gì? Làm ra tấm gương hiếu học cho chúng sanh xem, làm tấm gương, làm 

mô phạm cho đại chúng. Không thể nói các Ngài hết học thì không học. Các Ngài vẫn 

làm ra một tấm gương hiếu học. Không hiếu học thì làm sao có thể thành tựu? Đây là 

điều mà chúng ta không thể không biết. 

Có lẽ có một số đồng tu nghe được trong Phật pháp có nói rằng:  "Chung nhật độ sanh, 

 vô sanh khả độ, trang nghiêm Phật độ, Phật quốc ly tướng" . Xem qua trên "Kinh Bát 

Nhã" chính là cách nói này.  "Phàm sở hữu tướng, giai thị hư vọng" . Một cái là lý, một 

cái là sự,  "sự không ngại lý, lý cũng không ngại sự, lý sự vô ngại, sự sự vô ngại" , cho 

nên chư Phật Bồ Tát thị hiện ở trong sáu cõi, thị hiện ở thế gian, cái gọi là  "kiến lập 

 thủy nguyệt đạo tràng đại tác mộng trung Phật sự" , viên tu viên chứng. Viên tu viên 

chứng cũng chính là vô tu vô chứng. Những lời nói này quyết không thể nào phân biệt, 

quyết không thể nào chấp trước, quyết không thể nào tư duy. Bạn vừa tư duy thì sai 

rồi, càng nghĩ thì càng sai. Cần phải ngay đó thừa nhận, người hiện tại gọi là trực giác. 

Chúng  ta phải  dùng trực giác, không thể dùng  tư  duy, thì  chúng ta  mới  hiểu được ý 

nghĩa trong đây. 

Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian chỉ vì một sự việc, chính là giúp đỡ tất cả chúng 

sanh  khổ  nạn  lìa  khổ  được  vui.  Chúng  sanh  chịu  tận  khổ  nạn,  nhưng  không  biết 

nguyên  nhân  phải  chịu  khổ  nạn.  Phật  Bồ  Tát  thì  rõ  ràng,  tường  tận  vì  sao  bạn  chịu 

nhiều khổ, nhiều nạn như vậy. Làm thế nào giúp bạn giải quyết khổ nạn? Cần phải tiêu 

trừ nhân duyên khổ nạn của bạn. Cách làm này mới chân thật gọi là hợp tình hợp lý. 

Không thể nói, bạn có khổ thì các Ngài có thể thay bạn chịu khổ. Lời này nói không 

- 236 - 

thông. Bạn không có an vui, các Ngài có thể ban vui cho bạn. Lời nói này cũng là giả, 

trên lý cũng nói không thông. Các Ngài chỉ có thể đem phương pháp dạy cho bạn, nói 

với bạn cái khổ của bạn từ đâu mà đến. Khi bạn tường tận rồi, bạn đem nhân và duyên 

thay đổi lại, vấn đề chẳng phải được giải quyết rồi sao? Nhân quả quá phức tạp! 

Phật vì tất cả chúng sanh nói tỉ mỉ, 49 năm nói ra nhiều Kinh luận đến như vậy, tổng 

kết lại chính là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ, lìa khổ được vui. Khổ từ nơi nào mà 

ra? Khổ từ mê mà ra. Vui từ đâu mà ra? Vui từ ngộ mà ra. Mê ngộ là nhân, khổ vui là 

quả  báo.  Trên  quả  báo  không  có  biện  pháp  giải  quyết,  trên  nhân  duyên  thì  có  biện 

pháp giải quyết. Cho nên, Phật đem những chân tướng lý sự này nói ra cho chúng ta, 

thế là chúng ta tường tận rồi. 

Nghiệp mà chúng ta đã tạo tác từ vô lượng kiếp đến nay, thiện nghiệp ác nghiệp thảy 

đều có, cho nên trong A Lại Da Thức hàm chứa chủng tử. Chủng tử là nghiệp nhân. 

Nhân làm Phật, nhân làm Bồ Tát, nhân làm Thanh Văn, Duyên Giác, mỗi một người 

đều  có. Nhân  sanh  thiên, nhân  được  thân người, nhân  ngạ quỷ, nhân  súc  sanh, nhân 

của  địa  ngục,  mọi  người  thảy  đều  đầy  đủ.  Tất  cả  chúng  sanh  mỗi  mỗi  đều  đầy  đủ 

nghiệp nhân của mười pháp giới. 

Phật dạy chúng ta lìa khổ được vui như thế nào? Phật dạy chúng ta bắt tay vào từ ở 

duyên, cho nên nhà Phật nói duyên sanh luận, không nói nhân sanh. Nhân thì chúng ta 

không cách gì khống chế, vì đã tạo rồi nên không thể thay đổi, thế nhưng duyên thì có 

thể thay đổi. 

Duyên là hiện tiền. Quá khứ ta đã tạo nghiệp nhân, hiện tại ta không tạo ra ác nghiệp 

nữa. Ta có nhân ác nhưng ta không tạo ác duyên nên quả báo ác không thể hiện tiền. 

Quá khứ đã tạo ra nghiệp nhân, hiện tại lại tạo ác, vậy thì xong rồi, nhân duyên của 

bạn đều đầy đủ, quả báo phía sau chắc chắn là khổ báo. Đạo lý này là thật, không phải 

là giả. Cũng giống như vậy, quá khứ chúng ta đã tạo nhân thiện, ngày nay ta chuyên 

làm việc thiện, không làm việc xấu, ta không có duyên ác mà chỉ có duyên thiện, trong 

A  Lại  Da  Thức  của  ta  chủng  tử  nhân  thiện  khởi  hiện  hành  thì  nhất  định  được  thiện 

báo, cho nên trồng nhân thiện nhất định được thiện báo. Do đây có thể biết, quả báo 

khổ vui của sáu cõi mười giới là tự làm tự chịu, không phải người khác cho bạn. Khi 

bạn  đang  chịu  khổ  nạn, bạn  không  biết  được  chân  tướng sự  thật này, thế  là  bạn vẫn 


oán giận người khác, oán trời trách người, cho nên tội chồng thêm tội, khổ báo của bạn 

sẽ rất đáng thương, chịu khổ báo bất tận. Bạn là người hồ đồ đến đáng thương, ngu si 

đến cùng tột. Người chân thật tường tận giác ngộ biết được đây đều là tự làm tự chịu, 

phước báo mà ta có được là tự làm chính mình hưởng thụ, khổ báo mà ta nhận cũng là 

chính mình làm chính mình nhận, thảy đều không liên quan gì với người khác. Đạo lý 

này có mấy người tham thấu. 

Chúng  ta  muốn  làm  một  việc  tốt,  gặp  người  đến  phá  hoại,  việc  tốt  này  làm  không 

thành công. Có phải họ thật có thể phá hoại hay không? Quả nhiên thật có thể phá hoại 

thì  định  luật  nhân  quả  bị  phá  vỡ  rồi.  Cho  nên,  chúng  ta  phải  tường  tận,  không  phải 

người khác phá hoại mà là do thiện duyên của chính chúng ta không đầy đủ. Chúng ta 

làm việc tốt, người khác có thể phá hoại thì luật nhân quả liền bị lật đổ rồi, không có 

đạo lý này. Cho nên, nhất định phải tỉ mỉ mà tư duy. 

- 237 - 

Phật Bồ Tát, cổ Thánh tiên Hiền đích thực là trụ chân thật huệ, các Ngài hiểu rõ chân 

tướng sự thật, những gì các Ngài đã nói, đã làm là chân thật, là chính xác, không có sai 

lầm. Chúng ta phải nên thành tín, không nghi, phải nên học tập, phải nên phụng hành, 

càng phải nên có trí tuệ. Người có trí tuệ thì không trụ quả báo. Có phước nhưng chính 

mình sẽ không hưởng phước, người này là có trí tuệ. 

Thế  Nhiêu  Vương  có  phước  báo,  khi  trí  tuệ  khai  rồi  thì  xả  bỏ  quốc  vương,  không 

hưởng phước. Thích Ca Mâu Ni Phật giác ngộ rồi, Ngài là vương tử, kế thừa vương vị 

nhưng Ngài không cần đến, xuất gia tu hành. Chỉ tu phước mà không hưởng phước, 

con người này giác ngộ. Tu phước mà hưởng phước thì chưa giác ngộ. 

Nếu  không hưởng phước,  vậy  tu phước  để  làm  gì?  Tu phước cho  mọi  người hưởng. 

Vô  số  chúng  sanh  mê  hoặc,  chịu  khổ, họ  không  biết  được  tu  phước,  Phật  Bồ  Tát  tu 

phước để cho họ hưởng. Nếu Phật Bồ Tát không tu phước, thì chúng sanh liền đáng 

thương, mãi đọa ác đạo. Tình hình duy thứ của hai cõi trời người là nhờ vào Phật Bồ 

Tát đang tu phước. Chúng ta đang thừa hưởng phước của các Ngài. Đạo lý này có mấy 

người có thể tham thấu? Chúng ta học Phật phải học loại tinh thần này của Phật, phải 

học loại  đức hạnh  này của  Phật.  Chúng  ta  học  theo  Phật  Bồ  Tát, chúng  ta  cũng  tích 

công bồi đức, thế nhưng chắc chắn không hưởng phước, đem những gì chính mình đã 

tu tích được phụng hiến cho đại chúng. 

Trong nhà Phật ngày  ngày  đọc kệ hồi hướng, các vị  xem  qua kệ hồi hướng, có phải 

hưởng  phước  hay  không?  "Nguyện  dĩ  thử  công  đức,  trang  nghiêm  Phật  Tịnh  Độ" , 

chẳng phải là trang nghiêm diệu độ hay sao? Không phải vì chính mình. Thế gian này 

của chúng ta, xã hội an định, đời sống của nhân dân đều vẫn có thể trải qua được, đây 

cũng là trang nghiêm diệu độ. Ở nơi đây có Phật pháp, mọi người đều tu phước, cho 

nên xã hội an định, phồn vinh, nhân dân hạnh phúc. Phật Bồ Tát chính là vì việc này 

mà đến thế gian, quyết định không phải vì chính mình. Đây là việc mà chúng ta phải 

nên học tập, phải chăm chỉ nỗ lực tu học. 

Chúng ta làm ra tất cả công đức, quyết không chấp trước, thảy đều hồi hướng, không 

còn nữa, đều tặng cho người khác, một phần cúng dường Phật, một phần cúng dường 

tất cả chúng sanh ("hạ tế tam đồ khổ" là cúng dường chúng sanh), vậy mới thanh tịnh, 

trong sạch, sạch sẽ không nhiễm một trần. Nếu không mà nói, trong lòng nghĩ đến  “ta 

 làm được bao nhiêu việc tốt, ta đã làm bao nhiêu công đức” , vậy thì tâm bạn vẫn là 

không  thanh  tịnh,  bạn  vẫn  là  không  thể  vãng  sanh.  Có  làm  nhiều  việc  tốt  hơn,  thế 

nhưng  một  trần  không  nhiễm,  trong  tâm  ấn  tượng  cũng  không  có,  vậy  thì  mới  tốt. 

Trong  tâm  có  ấn  tượng  thì  bạn  đã  bị  ô  nhiễm  rồi.  Thiện  ác  đều  có  thể  ô  nhiễm  tâm 

tánh, cho nên gọi là nhiễm nghiệp. Tịnh nghiệp thì không bị ô nhiễm, trong tâm ngay 

đến ấn tượng dấu vết đều không lưu lại, tạo tác đó gọi là tịnh nghiệp. Tịnh nghiệp thì 

sanh Tịnh Độ, nhiễm nghiệp thì ở sáu cõi. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật. 

Tập 193 

 Khoa hội thứ hai mươi bảy: Thành Tựu Diệu Độ  

- 238 - 

Kinh văn:  "Sở tu Phật quốc, khai khuếch quảng đại, siêu thắng độc diệu, kiến lập 

 thường nhiên, vô suy vô biến".  

Đây là trong  "Tích Công Bồi Đức" , đoạn thứ hai của  "Như Nguyện Tu Hành" ,  "Thành 

 tựu diệu độ"  trong  "nghiêm tịnh Phật độ" . Bồ Tát dõng mãnh tinh tấn  "trụ chân thật 

 huệ”.  Lần trước đặc biệt giới thiệu với mọi người, câu này rất là quan trọng. Chỉ có trụ 

chân thật huệ mới có thể có thành tựu chân thật, mới có thể thành tựu y chánh trang 

nghiêm thù thắng. Từ  trụ chân thật huệ đến  trang nghiêm diệu độ, đoạn này là căn bản 

của Tịnh Độ Cực Lạc, lần trước đã giới thiệu qua với các vị. 

 "Sở Tu Quốc Độ" , Kinh văn phía sau nói thành tựu của Ngài. Trước tiên, Thế Tôn vì 

chúng ta nói rõ sự rộng lớn của quốc độ này, đích thực là không thể nghĩ bàn. Lại nghĩ 

đến  báo  độ  mà  chính  chúng  ta  hiện  tiền  đang  cư  trụ,  đó  là  địa  cầu.  Địa  cầu  hiện  tại 

càng ngày càng nhỏ, vì sao thay đổi như vậy? Với nhân hạnh của chúng ta có quan hệ 

mật thiết. Ngày trước khoa học kỹ thuật chưa phát minh, những chúng sanh cư trụ trên 

địa cầu này, ngay trong cảm quan của họ, đại địa này là lớn vô hạn. Cho nên các vị 

nhất định phải biết, hư không pháp giới đều không phải là chân thật, nói rõ ra là thế 

giới cảm quan, do vì tâm hạnh của các chúng sanh không như nhau (nhà Phật thường 

nói là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước không như nhau), cho nên cảm thụ đối với y 

báo và chánh báo không như nhau. Rõ ràng nhất là cảm thụ khổ vui ưu hỉ. Chúng ta 

xem thấy rất nhiều trong văn chương thi từ ca phú của người xưa, sau đó quay đầu lại 

quán sát hoàn cảnh chung quanh ta, sự cảm nhận đối với nhân sanh của những bạn bè 

thân thích mà chúng ta quen biết, mới có thể thể hội nghĩa thú mà Phật đã nói trong 

Kinh điển. 

Tâm  lượng  của  người  thời  trước  rộng  mở.  Vì  sao  vậy?  Họ  nhận  qua  giáo  dục  của 

Thánh Hiền nhân. Ý niệm tự tư tự lợi không thể nói không có, bởi vì không có thì họ 

sẽ không đến thế gian này, họ không ở trong sáu cõi. Cội nguồn của sáu cõi chính là 

chấp ngã, nói hơi khó nghe là tự tư tự lợi. Tự tư tự lợi cảm ứng được quả báo của sáu 

cõi. Hiện tại hoàn cảnh y báo của chúng ta cư ngụ rất nhỏ, nói rõ tâm lượng của chúng 

ta nhỏ. Lời nói này vừa nghe qua thì không hợp với khoa học, nhưng nếu bạn tỉ mỉ mà 

tư duy, bạn sẽ cảm thấy cách nói này là hợp lý, tương ưng với trong Kinh luận đã nói, 

không phải là không tương ưng. Khoa học là luận sự một bên này, còn Phật pháp là 

tánh tướng, lý sự, nhân quả, mọi mặt đều nói đến. Phật pháp nói toàn diện, khoa học 

gia nói phiến diện. Chúng ta phải hiểu được. Thế giới Tây Phương Cực Lạc quá lớn, 

do đây có thể biết, người niệm Phật chúng ta cần phải có tâm lượng rộng lớn để cầu 

cảm ứng. 

Trong  Phật  pháp  Đại  Thừa,  mỗi  niệm  đều  là  lấy  hư  không  pháp  giới  làm  cảnh  giới. 

Chúng  ta  vì  ai  mà  học  Phật?  Nếu  vì  chính  mình  mà  học  là  Tiểu  Thừa.  Chúng  ta  vì 

chúng sanh mà học. Vì những chúng sanh nào vậy? Hư không pháp giới tất cả chúng 

sanh. Các vị nghĩ tưởng, tâm lượng này bao lớn? Sau khi chúng ta học thành, mục đích 

là phải giúp Phật hoằng pháp lợi sanh. Lợi ích những chúng sanh, phải nên biết pháp 

giới  tất  cả  chúng  sanh. Bổn  nghĩa  của  hai  chữ  "chúng  sanh"   này  chúng  ta  nhất  định 

phải  tường  tận,  không  nên  hàm  hồ.  Ý  nghĩa  của  hai  chữ   "chúng  sanh"   này  là  hiện 

tượng chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Con người chúng ta là thuộc về động vật. 

Động vật là chúng duyên hòa hợp mà sanh khởi. Thực vật cũng là chúng duyên hòa 

- 239 - 

hợp mà sanh, nên thực vật cũng gọi chúng sanh. Khoáng vật vẫn là chúng duyên hòa 

hợp mà sanh. Nhà Phật nói đại, nói thế giới, thậm chí hóa độ của một vị Phật nhỏ đến 

vi trần, hết thảy đều là do chúng duyên hòa hợp mà sanh ra. Như vậy mới biết phạm vi 

của chúng sanh rộng lớn dường nào. 

Trụ chân thật huệ, điều này thì quan trọng. Không trụ chân thật huệ thì không phải là 

Bồ Tát Đại Thừa. Không phải Bồ Tát Đại Thừa thì không thể vãng sanh Tịnh Độ. Đại 

đức xưa nói với chúng ta rất nhiều, Đại Thừa ngay trong Đại Thừa, Nhất Thừa ngay 

trong Nhất Thừa, thù thắng không gì bằng. Nếu chúng ta ngay đến tâm Đại Thừa cũng 

không có thì niệm Phật làm sao có thể vãng sanh? Tâm Đại Thừa chính là chân thật 

huệ, cho nên chúng ta mỗi niệm phải vì chúng sanh. Ngày ngày niệm kệ hồi hướng: 

 "Thượng  báo  tứ  trọng  ân, hạ  tế  tam đồ  khổ" , bao  nhiêu người  đều  đang  đọc, nhưng 

đọc như thế nào? Có miệng mà không có tâm, tâm lượng thực tế là quá nhỏ, chỉ biết tự 

lợi mà không thể lợi tha, giúp đỡ người khác đều rất không tự nguyện, vậy thì làm sao 

bạn có thể thành tựu? Có một số đồng tu nói:  “Không phải tôi không bằng lòng, mà là 

 tôi  không  có  năng  lực”.  Lời  nói  này  có  đạo  lý  hay  không?  Không  có  đạo  lý!  Bạn 

không có năng lực thì ai có năng lực? Mỗi người đều khiêm tốn nói là không có năng 

lực thì Phật pháp liền bị đoạn tuyệt ở vào thời đại này. Phật pháp nếu bị đoạn tuyệt thì 

bốn chúng đệ tử chúng ta đều có trách nhiệm. Quả báo là gì? Đọa đến A Tỳ Địa Ngục. 

Vì sao bạn đọa địa ngục A Tỳ? Bạn là đệ tử Phật nhưng không làm hết trách nhiệm 

của đệ tử Phật. Trách nhiệm lớn nhất của đệ tử Phật chính là nối dòng huệ mạng Phật. 

Phật pháp và thế pháp không như nhau. Các vị đồng tu đều biết rõ câu:  "Phật thị môn 

 trung, hữu cầu tất ứng" . Ta cầu làm Phật đều có thể làm đến được, huống hồ ta cầu 

giúp  Phật  tiếp  dẫn  chúng  sanh  thì  có  lý  nào  mà  không  được  chư  Phật  gia  trì?  Chắc 

chắn được chư Phật hộ niệm, long thiên thiện thần bảo hộ, chỉ sợ là bạn không phát 

tâm. 

Nếu bạn nói mình khờ, mình ngu si, thế bạn đọc qua "Kinh Di Đà" chưa? Châu Lợi 

Bàn Đà Gia, bạn có khờ hơn ông ấy hay không? Thích Ca Mâu Ni Phật dạy cho ông 

một  bài  kệ, khi  đọc  câu  trước  thì  quên  câu  sau, dạy  lại  câu  sau  thì  đã  quên  mất  câu 

trước,  bạn  vẫn  chưa  ngốc  đến  trình  độ  này  mà!  Ông  có  thể  tu  hành  chứng  quả,  vậy 

chúng  ta  nghĩ  xem,  chúng  ta  so  với  người  thông  minh  lợi  căn  thì  không  bằng,  thế 

nhưng so với Châu Lợi Bàn Đà Gia thì mạnh hơn nhiều, nhưng vì sao lòng tự tin của 

chúng ta không thể kiến lập? Do không biết được trụ chân thật huệ. Nhất định phải ghi 

nhớ, không trụ chân thật huệ thì một việc cũng không thành. 

Đoạn Kinh văn này là nói quả báo. Chúng ta cần phải biết, mười phương thế giới mỗi 

một ngày, dùng thời gian của thế gian chúng ta mà tính, người vãng sanh Tây Phương 

Tịnh Độ không biết được là có đến bao nhiêu. Thế giới này vì sao lớn đến như vậy? 

Tâm  lượng  của  Bồ  Tát  Pháp  Tạng  lớn.  Mỗi  một  người  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  tâm  lượng  đều  lớn,  cùng  đồng  cảm  được,  cho  nên  cõi  nước  y  báo 

rộng  lớn  không  có  bờ  mé,  chúng  sanh  mười  phương  thế  giới  vãng  sanh  đều  có  thể 

dung nạp hết, chắc chắn không có nói là nhân khẩu quá nhiều. Thế giới của chúng ta 

hiện tại, mọi người đều nói nhân khẩu quá nhiều rồi, Thế giới Tây Phương thì không 

có hiện tượng này. 

- 240 - 

Tổ sư đại đức giới thiệu qua cho chúng ta, thế giới đó là pháp tánh độ,  "siêu thắng độc 

 diệu" ; không chỉ là rộng lớn, mà còn là  "độc diệu" . Chú ý chữ  "độc"  này. So sánh với 

các  cõi  nước  chư Phật khác, thì  Thế giới Cực Lạc của  A  Di  Đà  Phật thù thắng khác 

biệt, cho nên mới gọi là độc diệu. Những độc diệu này đều không ngoài nói y chánh 

trang nghiêm của Thế giới Cực Lạc mỗi mỗi đều đệ nhất, mỗi mỗi đều siêu thắng cõi 

nước chư Phật, cho nên mới gọi là  "siêu thắng" . Thế giới này đích thực không thể nghĩ 

bàn. Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm giảng Kinh nói pháp, giới thiệu không ít thế giới 

chư Phật, nhưng chỉ riêng Thế giới Tây Phương Cực Lạc đích thực là độc diệu. Diệu ở 

chỗ nào? Diệu ở bốn cõi cùng chung với nhau. Điều này thực tại là diệu. 

Chúng ta ngày nay ở nơi báo độ của Thích Ca Mâu Ni Phật. Vì sao báo độ của Thích 

Ca Mâu Ni Phật thành ra như thế này? Thế Tôn ở trên Kinh nói với chúng ta, báo độ 

của  Ngài  cùng  báo  độ  của  A  Di  Đà  Phật  không  hề  khác  biệt, Ngài  trụ  cõi  Thật  Báo 

Trang Nghiêm, đó là cõi thuần tịnh. Ngày nay chúng ta ở khu vực này cũng là báo độ 

của Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng chúng ta thì thế nào? Chúng ta đem nơi này xem 

thường  đi  rồi.  Nơi  này  vốn  dĩ  là  thanh  tịnh  trang  nghiêm,  hiện  tại  chúng  ta  đem  hết 

thảy thứ rác rưởi đều chất đống ở nơi đây nên biến thành một đống rác rồi. Không phải 

là Thích Ca Mâu Ni Phật đem rác rưởi này để ở đây, mà là chính chúng ta chất ở nơi 

đây, khiến  cho  nơi này  lộn  xộn  bất kham. Thí  dụ này  nói  rõ, ngày  nay  người  cư trụ 

trên địa cầu này bị ô nhiễm nghiêm trọng (rác rưởi là ô nhiễm). Chúng ta bị tự tư tự 

lợi, phải quấy  nhân ngã,  danh vọng  lợi dưỡng, năm  dục  sáu  trần, tham-sân-si-mạn ô 

nhiễm. Báo độ của Thế Tôn vốn dĩ không ô nhiễm, là chính chúng ta tự ô nhiễm chính 

mình, ô nhiễm đi hoàn cảnh cư trụ của chính mình. Đây chính là tự làm tự chịu, không 

thể trách người khác. 

Chư Phật Bồ Tát giáo hóa chúng sanh nói được có nhiều hơn, tổng kết lại cũng 

không  ngoài  “nhìn  thấu  -  buông  xả”.  Nhìn  thấu  là  rõ  biết  chân  tướng  của  vũ  trụ 

nhân sanh. Buông xả là đem những thứ ô nhiễm tạp vật này buông xả, xả bỏ đi, chân 

thật giác ngộ tất  cả pháp thế  xuất thế  gian  "bất  khả  đắc, vô sở hữu" . Quả nhiên khế 

nhập cảnh giới này, chúng ta cư trụ ở uế độ này cũng liền chuyển biến thành Tịnh Độ. 

Cảnh tùy tâm chuyển, cho nên  "tâm tịnh thời Phật độ tịnh" . Chúng ta phải hiểu đạo lý 

này. 

Chuyển  cảnh giới không phải là Phật đến giúp  chúng ta  chuyển, Phật sẽ không giúp 

chúng  ta  chuyển,  Phật  cũng  không  cách  gì  giúp  chúng  ta  chuyển.  Nếu  như  Phật  có 

năng lực giúp chúng ta chuyển thì chúng ta không cần phải tu rồi. Phật đại từ đại bi, vì 

sao  Phật  không  đến  giúp  chúng  ta  chuyển  đổi?  Việc  này  nói rõ, Phật  chỉ  có  thể  dạy 

cho chúng ta phương pháp chuyển đổi, còn chuyển thế nào thì vẫn phải dựa vào chính 

mình. Phật đem những đạo lý này nói cho chúng ta nghe rõ ràng, đem phương pháp 

nói tường tận, cảnh giới nói thấu đáo. Đây chính là Phật Bồ Tát gia trì đối với chúng 

ta. Chúng ta hiểu rõ rồi thì phải chăm chỉ nỗ lực mà học tập. 

Chuyển ác thành thiện là bước đầu tiên. Chúng ta không biết cái gì là ác, cũng không 

biết  cái  gì  là  thiện,  Phật  đem  tiêu  chuẩn  của  thiện  ác  nói  rõ  ràng,  nói  tường  tận  rồi, 

chúng ta bắt tay vào từ chỗ này. Sau đó mới có thể tiến thêm một bước là chuyển mê 

thành ngộ. 

- 241 - 

Chúng ta muốn hỏi vì sao không thể bắt tay vào từ chuyển mê thành ngộ, chẳng phải 

là  nhanh  hơn  một  chút  hay  sao?  Có  thể,  người  thượng  thượng  căn  thì  được,  nhưng 

người  căn  tánh  trung  hạ  thì  không  được.  Vì  sao  người  căn  tánh  trung  hạ  thì  không 

được? Người trung hạ căn do nghiệp chướng ác chướng ngại cửa ngộ của họ, cho nên 

họ sẽ không khai ngộ. Phật dạy bạn chuyển ác thành thiện là đem cửa ngộ của bạn mở 

ra, đem chướng ngại cửa ngộ tiêu trừ, bạn mới có khả năng khai ngộ. Ý nghĩa là như 

vậy. 

Hai loại phiền não che mất đi cửa ngộ, một loại là phiền não chướng, một loại là sở tri 

chướng. Phiền não chướng là tham-sân-si-mạn. Sở tri chướng chính là thành kiến của 

chính mình, người hiện tại nói là “tự cho là đúng”. Hai loại chướng ngại này làm cho 

cửa ngộ của chính mình bế tắc, chân thật huệ của chúng ta không thể hiện tiền, diệu độ 

của chúng ta không thể chứng đắc. 

Diệu độ ở chỗ nào? Xin nói với các vị, Tịnh Độ và uế độ là một, không phải hai. Tâm 

của bạn thanh tịnh thì uế độ này liền biến thành Tịnh Độ. Giống như một gian phòng 

vậy, bạn đem những thứ tạp vật này thảy đều dọn sạch hết, bỏ hết. Khi rác rưởi bỏ hết 

rồi  thì  phòng  ốc  của  bạn  sạch  sẽ,  chẳng  phải  biến  thành  Tịnh  Độ  hay  sao?  Nếu  bạn 

đem những rác rưởi bên ngoài thảy đều để vào trong nhà, mọi thứ đều không nỡ bỏ đi, 

gian phòng này của bạn liền biến thành uế độ. Sự việc chính là như vậy. Tịnh Độ và uế 

độ không phải là hai nơi. Tâm tịnh thì cõi Phật tịnh. Cho nên thân độ y chánh của Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc đều là thù thắng không gì bằng, siêu vượt tất cả cõi nước 

chư Phật nhờ vào giáo huấn cứu cánh viên mãn, trí tuệ chân thật của A Di Đà Phật. 

Chúng  ta  xem  thấy  ở  trên  Kinh,  phòng  ốc  ở  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đương 

nhiên là sạch sẽ, không nhiễm một trần. Vì sao vậy? Ý niệm vừa khởi thì những thứ 

cần thiết liền có. Khi bạn muốn ăn, ý niệm vừa mới khởi thì những thứ cần thiết đều 

bày sẵn trên bàn, đều là những thứ mà mình ưa thích. Khi bạn không muốn ăn nữa thì 

những  thứ  trên  bàn  liền  không  còn,  không  cần  phải  dọn  dẹp,  không  cần  phải  đi  rửa 

chén đĩa, không cần thiết nữa thì không còn. Bạn xem, nhà của họ sạch cỡ nào! Trong 

nhà của họ đều không có nhà bếp, không có phòng vệ sinh, cũng không có những gia 

dụng trong nhà. Khi có khách đến, bạn nói:  "Mời ngồi!"  thì bảo tòa liền hiện ra; khi 

khách đi rồi thì bảo tòa liền biến mất. Chân thật gọi là Tịnh Độ. Tất cả vật chất đều là 

tùy niệm  mà sanh, khi không dùng thì tự nhiên biến  mất. Chúng ta nghe lời nói này 

dường như cảm thấy rất thần kỳ. Kỳ thật, hiện tại khoa học gia hiểu được có khả năng 

này, thế nhưng ngày nay khoa học gia không làm được. Có khả năng này là gì? Khoa 

học gia hiểu được đây chính là chuyển biến của vật chất và năng lượng. Khoa học gia 

ngày nay hiểu được nguyên lý này, nhưng không hiểu được phương pháp. Khi chúng 

ta cần dùng thì đem năng lượng biến thành vật chất, khi không cần dùng nữa thì đem 

vật chất chuyển biến thành năng lượng, vậy thì vật chất không còn nữa. Chuyển biến 

của năng lượng và vật chất, mọi người biết được, đạn nguyên tử chính là căn cứ vào 

đạo lý này mà phát minh, đem vật chất chuyển biến thành năng lượng. Thế nhưng làm 

thế nào đem  năng lượng  chuyển  biến  thành vật  chất thì khoa học gia không  có  cách 

nào. Cho nên, khoa học của Thế giới Tây Phương Cực Lạc cao minh, khoa học gia ở 

thế giới chúng ta so với Thế giới Cực Lạc thì không thể so sánh. 

- 242 - 

Hôm qua, có mấy vị đồng tu đến tham quan một cửa hàng khoa học kỹ thuật cao của 

một vị đồng tu vừa mở, tiêu thụ chính là những khí tài thông tin. Đích thực là rất tiến 

bộ, rất lý tưởng. Chỉ cần ngồi ở nhà, bạn có thể cùng với thân thích bạn bè ở khắp nơi 

trên toàn thế giới nói chuyện, trong màn hình xem thấy đối phương, cùng đối mặt nói 

chuyện với đối phương rất là thân thiết. Loại máy  móc này cũng có thể dùng để hội 

họp, mấy trăm người cùng chung nhau hội họp đều được, đều xem thấy rất rõ ràng, âm 

thanh đều nghe được tường tận. Khoa học kỹ thuật không tệ, thế nhưng không thể so 

với Thế giới Cực Lạc. Ở Thế giới Cực Lạc, A Di Đà Phật có thể đem mười phương cõi 

nước chư Phật biến hiện ở trước mắt để  bạn xem, không cần phải dùng cơ khí, máy 

móc quá phiền phức rồi, cho nên nói Thế giới Cực Lạc là  "siêu thắng độc diệu" . Đây 

là  nói  hai  thế  giới  khác  nhau.  Thực  tế  mà  nói,  chỗ  thù  thắng  của  Thế  giới  Cực  Lạc 

chúng ta rất khó lý giải, cũng không cách gì tưởng tượng. 

Đại đức xưa vì chúng ta lược nói mấy câu chuyện. 

 Việc thứ nhất, chúng ta biết Phật có ba thân: Pháp thân, báo thân và ứng hóa thân. 

 Phật của Thế giới Cực Lạc thì ba thân là một thể, cùng Phật của thế giới phương 

 khác mà Thế Tôn nói trên Kinh điển là không như nhau, hơn nữa ba thân không 

 nơi  nào không  có.  Có người nghĩ:  “Thế giới Tây Phương Cực Lạc quá lớn, ta sanh 

 đến đó thì đến lúc nào mới có thể thấy được A Di Đà Phật?”.  Giống như thế giới này 

của chúng ta vậy, giả như A Di Đà Phật ở trong nước chúng ta, trong nước cách chúng 

ta xa đến như vậy, chúng ta gặp A Di Đà Phật thì rất khó, rất không dễ dàng. Ở Thế 

giới Tây Phương Cực Lạc, A Di Đà Phật không nơi nào không có, lúc nào cũng tồn 

tại,  bạn  muốn  gặp  thì  Ngài  liền  ở  ngay  trước  mặt  bạn,  người  người  đều  có  thể  thấy 

được, không phí một chút khí lực. Việc này khó được. Bạn thấy được Phật là Phật thật, 

không  phải  hình  ảnh  truyền  fax,  cho  nên  siêu  vượt  ứng  hóa  thân  Phật  phương  khác. 

Thí dụ như Thích Ca Mâu Ni Phật ngày trước giáng sanh ở thế gian này của chúng ta, 

nếu  Ngài  ở  Ấn  Độ  thì  người  Trung  Quốc  không  có  duyên  phận  gặp  được.  Thế  giới 

Tây Phương không như vậy, cõi nước đó tuy rất là rộng lớn, thế nhưng Phật hiện thân 

tất cả mọi nơi, lúc nào cũng đang nói pháp. Đây là thù thắng đệ nhất. 

 Thứ hai là quang minh của Phật thù thắng. Thích Ca Mâu Ni Phật ở bổn Kinh, có 

thể nói là Ngài đại biểu chư Phật tán thán. Ngài tán thán A Di Đà Phật là  "quang trung 

 cực tôn, Phật trung chi vương" , thọ mạng vô lượng. Thọ mạng vô lượng không phải 

nói pháp thân và báo thân. Vô lượng của pháp thân và báo thân không có chút hiếm lạ 

nào. Pháp thân vô thỉ vô chung đương nhiên là vô lượng, báo thân của Phật có thỉ vô 

chung  cũng  là vô lượng, cho  nên  chúng  ta  đọc câu  “Phật  thọ  vô lượng”  ở trên  Kinh 

này, chúng ta phải nên biết là nói ứng hóa thân của Phật. Thích Ca Mâu Ni Phật năm 

xưa  thị  hiện  ở  thế  gian  này,  thọ  mạng  của  Phật  là  79  tuổi,  Ngài  thị  hiện  giống  như 

chúng sanh ở thế gian này của chúng ta, tuyệt nhiên không hiển thị kỳ đặc. A Di Đà 

Phật ứng thân thị hiện ở Thế giới Cực Lạc vô lượng thọ, cùng báo thân và pháp thân 

không hề khác. Việc này là vô cùng hi hữu. 

 Thứ  ba  là danh  hiệu  lợi ích không thể nghĩ bàn.  Đây là Phật giáo hóa chúng sanh 

phương pháp tu học thù thắng,  "siêu thắng độc diệu" . Các vị xem, các pháp môn khác 

đều  không dễ dàng  tu học.  Một  câu  "A Di  Đà  Phật"  này  có  ai  mà  không biết  niệm? 

Quá dễ dàng rồi. Cho nên pháp môn này đơn giản, dễ dàng, ổn định, đáng tin mà lại 

- 243 - 

còn mau chóng. Không chỉ riêng có một số chỗ siêu thắng này, mà thành tựu siêu quá 

tất cả các pháp môn. Đây là độc diệu. Trên hội Hoa Nghiêm, Pháp Thân Đại Sĩ tu vô 

lượng A Tăng Kỳ kiếp, tu ba đại A Tăng Kỳ kiếp mới thành tựu. Tây Phương Tịnh Độ 

chỉ cần bạn chấp trì danh hiệu, một câu danh hiệu liền siêu việt Pháp Thân Đại Sĩ trên 

hội Hoa Nghiêm. 

Chúng ta mỗi ngày đang niệm, chúng ta có siêu việt hay không? Không có! Có phải là 

không linh hay không? Không phải vậy! Nguyên nhân này do đâu? Nguyên nhân là do 

bạn không biết niệm.  “Tôi cũng niệm một câu "A Di Đà Phật" này, bốn chữ đều không 

 niệm sai chữ nào, vì sao bảo là không biết niệm? ”. Bạn niệm là có miệng mà không có 

tâm.  Các  vị  xem  qua  văn  tự  của  chúng  ta,  chữ   "niệm"   trong  niệm  Phật  này  là  chữ 

 “kim”  và chữ  “tâm” . Trong tâm hiện tại có Phật gọi là niệm Phật, không phải trong 

miệng  có  Phật.  Trong  miệng  có  Phật  mà  trong  tâm  không  có  Phật  thì  không  ích  gì. 

Trong tâm có A Di Đà Phật thì bạn liền thành công. Một câu danh hiệu này hàm  vô 

lượng nghĩa. 

Mọi người đều biết Thế giới Tây Phương Cực Lạc có bốn cõi, ba bậc, chín phẩm, đây 

là lược nói. Nếu nói tỉ mỉ thì bốn cõi, ba bậc là phẩm vị của vô lượng. Những phẩm vị 

này có khác biệt là do đâu mà ra? Là bạn đối với nghĩa thú của danh hiệu có thể thể 

hội được nhiều hay ít, khế nhập được bao nhiêu; danh hiệu có vô lượng nghĩa, bạn có 

thể vào được bao nhiêu, có thể biết được bao nhiêu. Bạn khế nhập được càng nhiều thì 

phẩm vị của bạn càng cao, bạn khế nhập được ít thì phẩm vị của bạn liền tương đối 

thấp. Bạn  chỉ  niệm  mà  không khế nhập được phần nào thì trong  A Lại  Da Thức chỉ 

trồng xuống chủng tử A Di Đà Phật, ngay đời này không khởi được tác dụng. Những 

đạo  lý này  chúng  ta đều  phải  hiểu. Nếu  như không  hiểu, tương  lai  bạn  lại  hiểu  lầm: 

 “Tôi niệm Phật cả một đời không được vãng sanh, Thích Ca Mâu Ni Phật lừa gạt tôi 

 rồi! Pháp này thật không linh!”,  thế là bạn báng Phật, báng Pháp, tạo tội nghiệp A Tỳ, 

vậy thì oan uổng rồi. Không phải không linh mà là do bạn biết được quá ít. Do đây 

có thể biết, Kinh không thể không đọc, Kinh không thể không nghe. Bạn không 

đọc, không nghe Kinh thì làm sao bạn hiểu được ý nghĩa của danh hiệu? 

Người xưa nói ý nghĩa của danh hiệu  "A Di Đà Phật"  này là gì? 48 nguyện chính là ý 

nghĩa của danh hiệu. Danh hiệu này có 48 ý nghĩa, bạn có thể hiểu được bao nhiêu, có 

thể  thể  hội  được  bao  nhiêu,  bạn  có  thể  phụng  hành  được  bao  nhiêu?  Phẩm  vị  vãng 

sanh đương nhiên là không như nhau. 

Ý nghĩa của 48 nguyện là gì? Một bộ "Kinh Vô Lượng Thọ" chính là 48 nguyện. Ý 

nghĩa  của  bộ  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ"  lại  là  gì?  Người  xưa  nói  với  chúng  ta,  “Đại 

Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh”  80  quyển  chính  là  ý  nghĩa  của  "Kinh  Vô 

Lượng Thọ". Lại nói tỉ mỉ hơn một chút, Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm đã nói ra một 

đại tạng giáo (ngày nay chúng ta gọi là “Đại Tạng Kinh”) chính là chú giải của "Đại 

Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh". Như vậy thì bạn mới từ từ thể hội được. Ý 

nghĩa  của  danh  hiệu  này  chân  thật  là  quá  phong  phú,  làm  gì  có  thể  nói  được  hết? 

Chúng ta có thể thể hội được bao nhiêu, có thể hành được nhiều hay ít,  "siêu thắng độc 

 diệu"  mới có thể thể hội được một ít. 

Cho nên, tất cả chư Phật đều hoằng dương danh hiệu Di Đà, không hề ngoại lệ. Chư 

Phật Bồ Tát ở mười phương thế giới giúp đỡ chúng sanh, có câu là  "tùy loại hóa thân, 

- 244 - 

 ứng cơ nói pháp" . Chúng sanh tộc loại không như nhau, trình độ không như nhau, Phật 

nói pháp quan trọng nhất là khế nhập, do đó Phật hiện thân nói pháp đã nói ra là có 

hạn. Thích Ca Mâu Ni Phật thị hiện ở thế gian này của chúng ta cũng là có hạn. Thế 

nhưng  pháp  môn  Tịnh  Độ,  pháp  môn  niệm  Phậtgọi  là   "ba  căn  phổ  bị,  lợi  độn  đều 

 thâu",  trên từ Bồ Tát Đẳng Giác, dưới đến chúng sanh A Tỳ Địa Ngục đều thích hợp. 

Pháp môn này là phổ ứng quần cơ, khế cơ phổ biến, bất cứ pháp môn nào đều không 

thể so sánh được. Cho nên, tất cả chư Phật không luận hiện ra thân hình như thế nào 

thảy đều giảng pháp môn Tịnh Độ, thảy đều dạy người tu học pháp môn này. Đây là 

thù thắng không gì bằng. Chỉ cần bạn có thể tin, có thể hiểu, có thể phát nguyện, có 

thể y giáo phụng hành thì mười niệm ắt sanh. Nghe danh tin nhận thì một đời thành 

tựu. Còn có pháp môn nào có thể thù thắng hơn đây? Không có! Cho nên nói độc diệu. 

 Thứ  tư  là  thù  thắng  ở  chỗ  có  thể  khiến  cho  chúng  sanh  các  loại  căn  tánh  khác 

 nhau bình đẳng thành tựu.  Việc này thì khó. Trong tất cả chúng sanh, Bồ Tát ở phẩm 

vị cao như Bồ Tát Đẳng Giác, cảnh giới của các Ngài gần như giống với cảnh giới mà 

Phật chứng được, chư Phật Như Lai vẫn là dùng một câu A Di Đà Phật để giúp cho họ 

thành tựu. Việc này chúng ta tin tưởng. Trên "Kinh Hoa Nghiêm" chúng ta xem thấy, 

Bồ Tát Thập Địa đều dùng pháp môn niệm Phật, hai vị Đại Sĩ Văn Thù và Phổ Hiền 

dạy bảo họ. Trên hội Hoa Nghiêm, hai vị Bồ Tát Văn Thù và Phổ Hiền là trợ giáo của 

Tỳ Lô Giá Na Như Lai. Bồ Tát không dễ gì tu đến Đăng Địa. Bồ Tát Thập Địa trước 

sau không rời niệm  Phật  (thỉ là ban đầu; chung là  Thập  Nhất Địa, Thập  Nhất Địa là 

Đẳng Giác). Đây là chúng ta xem thấy ở trên "Kinh Hoa Nghiêm", Sơ Địa trở lên đến 

Đẳng Giác, họ tu pháp môn gì? Pháp môn niệm Phật. 

Chúng ta từ ngay hiện tại đã bắt đầu niệm Phật, cho nên trên hội Hoa Nghiêm, những 

Pháp Thân Đại Sĩ này xem thấy chúng ta thì tán thán không ngớt. Họ đạt đến cảnh giới 

đó mới biết được niệm Phật là thù thắng. Chúng ta hiện tại thì biết rồi, thử nghĩ xem, 

thành tựu của chúng ta siêu vượt họ. Thế nhưng phải ghi nhớ, bạn không vãng sanh thì 

không thể  siêu  vượt họ. Nếu  bạn vãng sanh đến  Thế giới Cực Lạc  thì  chân  thật  liền 

siêu vượt họ. 

Thế giới Tây Phương bốn cõi bình bày. Việc này không thể nghĩ bàn. Một sanh thì tất 

cả sanh. Không nên xem thấy hiện tại nghiệp chướng của chúng ta rất sâu nặng, sanh 

đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc cõi Phàm Thánh Đồng Cư thì chúng ta sẽ không 

thấy được Pháp Thân Đại Sĩ trong cõi Thật Báo Trang Nghiêm, Thánh triết trong cõi 

Phương  Tiện  Hữu  Dư,  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  Quyền  Giáo  Bồ  Tát.  Ở  cõi  Phàm 

Thánh  Đồng  Cư  ở  thế  giới  khác  thì  chúng  ta  không  thấy  được  Thánh  triết  trong  cõi 

Phương  Tiện  Hữu  Dư  bao  gồm  A  La  Hán,  Bích  Chi  Phật,  Quyền  Giáo  Bồ  Tát,  thế 

nhưng Thế giới Tây Phương Cực Lạc không như vậy, Bồ Tát của cõi Thật Báo, Bồ Tát 

của cõi Phương Tiện và Bồ Tát của cõi Đồng Cư ở chung nhau. Cho nên, đến Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc, Quán Âm Bồ Tát, Đại Thế Chí Bồ Tát, Văn Thù Bồ Tát, Phổ 

Hiền Bồ Tát, Di Lặc Bồ Tát bạn đều quen biết, ngày ngày gặp mặt, ngày ngày cùng ở 

chung, mỗi giờ mỗi phút đều không rời khỏi. Những vị này cùng là bạn học với chúng 

ta,  vậy  thì  đạo  nghiệp  của  chúng  ta  có  lý  nào  mà  không  tăng  tiến.  Chúng  ta  tưởng 

tượng,  hoàn  cảnh  tu  học  này  thù  thắng  dường  nào!  Đây  là  tất  cả  cõi  nước  chư  Phật 

trong mười phương thế giới đều không có. Độc diệu! Cho dù bạn tạo tội nghiệp cực 

trọng, tạo tội năm nghịch mười ác đọa địa ngục Vô Gián, chỉ cần bạn đầu óc còn tỉnh 

- 245 - 

táo, bạn còn một hơi thở chưa dứt đều vẫn còn kịp, chỉ cần bạn chân thật sám hối niệm 

Phật  thì  chắc  chắn  được  sanh.  Chúng  ta  xem  thấy  trong  "Phật  Thuyết  A  Xà  Thế 

Vương  Kinh",  A  Xà  Thế  Vương  tạo  năm  nghịch  mười  ác,  tội  nghiệp  địa  ngục  Vô 

Gián, lúc lâm chung sám hối niệm Phật, ông ấy vãng sanh. Đây là nói chúng sanh tạo 

tội địa ngục cũng có thể ở trong một đời vãng sanh Tịnh Độ. 

Tập 194 

Có  lẽ  chúng  ta  muốn  hỏi:  Người  tạo  tác  tội  nghiệp  cực  trọng,  lâm  chung  niệm  Phật 

vãng sanh thì phẩm vị rất thấp phải không? Đây là người bình thường chúng ta tưởng 

tượng, thế nhưng vượt ngoài dự đoán của chúng ta. Thế Tôn nói với chúng ta, A Xà 

Thế vương vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc phẩm vị là thượng phẩm trung 

sanh. Chúng ta ban đầu nghe được thì rất là nghi hoặc, đại hoặc bất giải, về sau Đại 

Thừa giáo huân tập lâu rồi thì chúng ta dần dần tường tận. 

Công đức sám hối không thể nghĩ bàn. Người xưa chúng ta thường nói:  "Lãng tử hồi 

 đầu vàng không đổi" . Họ chân thật quay đầu. Khi chưa hồi đầu thì họ là người ác, khi 

hồi đầu thì chân thật là người tốt, không còn là người ác nữa. Do đó, chúng ta đối với 

người làm ác chắc chắn không dám xem thường, nói không chừng, họ lâm chung sám 

hối vãng sanh, phẩm vị còn cao hơn chúng ta, chúng ta một đời tu học vẫn không bằng 

họ. Thế là chúng ta tường tận, vãng sanh có hai loại phương pháp tu hành. Một cách là 

bình thường tích công bồi đức, y giáo tu hành, con đường này là ổn định mà đi. Ngoài 

ra, còn có một cách là lâm chung sám hối, cũng có thể lấy được phẩm vị cao. Nói đến 

chỗ  này,  có  một  số  người  nhất  định  sẽ  nghĩ:   “Không  cần  lo!  Tạo  nghiệp  nhiều  một 

 chút, làm nhiều việc xấu một chút, lúc lâm chung thì ta sám hối cầu vãng sanh” . Bạn 

giữ ý  niệm  này thì  bảo  đảm  bạn  không  thể  vãng  sanh. Do nguyên  nhân  gì?  Bạn  giữ 

tâm lý  may mắn, bạn cố phạm thì làm sao được? Quyết định không nên giữ cái tâm 

may mắn, chúng ta phải hiểu đạo lý này. Có phải là mỗi một người tạo tác tội nghiệp 

cực trọng, khi lâm chung đều biết sám hối, đều sẽ vãng sanh không? Chân thật là ngay 

trong ngàn vạn người khó tìm được một người. Bạn cho rằng bạn là một người ngay 

trong ngàn vạn người đó hay sao? Cho nên, không nên để lỡ việc lớn của chính mình. 

Xin nói rõ hơn với các vị, loại người tạo tội nghiệp cực trọng mà lâm chung được vãng 

sanh là chắc chắn họ đã có thiện căn sâu dày ở trong đời quá khứ, nếu không mà nói 

khi họ lâm chung làm sao có thể sám hối? Ngay trong đời quá khứ đời đời kiếp kiếp 

công phu tu tập của họ cũng sắp thành tựu rồi, ngay đời này được thân người thì bỗng 

chốc bị hồ đồ, khi lâm chung gặp được duyên thì bỗng chốc tỉnh ngộ ra. Cho nên, đây 

không phải là họ may mắn. Nếu như không có thiện căn sâu dày, lúc lâm chung gặp 

được thiện tri thức nhắc nhở bạn thì căn bản bạn không thể tin tưởng, không thể tiếp 

nhận, như vậy vẫn là oan uổng. Thí dụ này tôi đã thấy qua. 

Khi tôi mới vừa xuất gia ở chùa Lâm Tế Viên Sơn Đài Bắc. Chùa Lâm Tế có một hội 

niệm  Phật,  Phó  hội  trưởng  Lâm  Đạo  Kỳ  -  Lâm  tiên  sinh  là  người  Phúc  Châu.  Bạn 

xem, ông là Phó hội trưởng của hội niệm  Phật, bình thường khi cộng tu thì ông làm 

duy na, ông đánh pháp khí rất tốt, dẫn chúng niệm Phật, thế nhưng đến lúc lâm chung, 

người khác trợ niệm cho ông thì ông lại cự tuyệt, nghe đến Phật hiệu thì ông liền bài 

trừ. Bạn liền biết được, nghiệp chướng này hiện tiền là đáng sợ cỡ nào! Bình thường 

thì ngày ngày niệm Phật cầu vãng sanh Tịnh Độ, đến lúc lâm chung thì lại không làm. 

- 246 - 

Vì sao vậy? Sợ chết, nghe nói vãng sanh,  “vậy thì phải chết rồi!” , lo sợ khủng khiếp, 

không cho người khác niệm Phật. Đây là ngay lúc đó chúng tôi chính mắt xem thấy 

được. Nghiệp chướng hiện tiền, không cho bạn làm chủ chính mình, việc này có đáng 

sợ không? Cho nên cả đời tạo tác tội nghiệp, lúc lâm chung nghe được Phật hiệu liền 

sanh tâm hoan hỉ, chân thật phát tâm sám hối quay đầu thì chắc chắn là người có thiện 

căn rất sâu dày, quyết định không phải là người thông thường. Điều này có thể khẳng 

định. Họ tạo tác tội nghiệp ở trong đời này là do gặp duyên không đồng. Chúng ta phải 

hiểu được đạo lý này. 

 Loại thù thắng thứ năm, trên Kinh nói là Nhị thừa căn khuyết, mau chóng thì họ 

 chuyển biến thành Nhất thừa (Nhất thừa là Pháp Thân Đại Sĩ). Đây là nói người căn 

tánh  Ngũ  thừa,  thông  thường  chúng  ta  gọi  là  Nhân  thừa,  Thiên  thừa,  Thanh  Văn, 

Duyên Giác, Bồ Tát. Năm loại căn tánh khác nhau này chỉ cần sanh đến Thế giới Tây 

Phương  Cực  Lạc  đều  chuyển  biến  thành  Nhất  thừa.  Nhất  thừa  là  thật,  Ngũ  thừa  là 

phương tiện nói. Thế Tôn ở trên “Kinh Pháp Hoa” nói:  "Duy hữu Nhất thừa pháp, vô 

 nhị diệc vô tam, trừ Phật phương tiện nói" . Ý nghĩa này chính là nói rõ, phương tiện 

vãng sanh liền chuyển biến thành chân thật. Việc này không thể nghĩ bàn. Ở thế gian 

này của chúng ta tu hành rất là gian khổ, rất không dễ gì vượt khỏi sáu cõi. Sau khi 

siêu  việt  sáu  cõi  mới  thành  A  La  Hán.  A  La  Hán  lại  hướng  lên  trên  tấn  tu,  hồi  tiểu 

hướng  đại,  đó  mới  là  Đại  Thừa  Quyền  Giáo  Bồ  Tát.  Đến  lúc  nào  bạn  mới  siêu  việt 

mười pháp giới? Phá một phẩm vô minh, chứng một phần chân tánh, đây mới là Nhất 

Thừa. Quá khó rồi! Chúng ta đọc được ở trên Kinh Đại Thừa mới biết được thời gian 

tu từ Viên Giáo Sơ Trụ Bồ Tát đến Đẳng Giác là ba đại A Tăng Kỳ kiếp. Ba đại A Tăng 

Kỳ kiếp không phải nói Bồ Tát Địa Tiền của Viên Giáo. Còn sanh đến Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, cho dù là cõi Phàm Thánh Đồng Cư hạ hạ phẩm vãng sanh cũng đều 

là A Duy Việt Chí Bồ Tát. Điều này chúng ta đã đọc trong 48 nguyện ở trên Kinh. Đây 

chính là nói Ngũ Thừa sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc cõi Phàm Thánh Đồng 

Cư hạ hạ phẩm vãng sanh cũng chuyển biến thành Nhất Thừa A Duy Việt Chí. A Duy 

Việt Chí là quả vị Bồ Tát từ Thất Địa trở lên. Các Ngài tuy là chưa chứng được, thế 

nhưng tất cả thọ dụng của các Ngài cùng Bồ Tát Thất Địa không hề khác, trí tuệ thần 

thông đức tướng đều gần giống như Bồ Tát Thất Địa trở lên. Bạn đến nơi nào để tìm? 

Đích thực là thù thắng độc diệu. 

Ý  nghĩa  thứ  sáu,  người  xưa  nói:   "Vãng  sanh  chánh  nhân,  dễ  tu  dễ  đạt" .  Vãng  sanh 

chánh nhân, việc này trên Kinh nói rất hay. Chúng ta xem "Tam Bối Vãng Sanh" trong 

Kinh văn, các vị có thể xem thấy ra chánh nhân vãng sanh hay không?  "Nhất hướng 

 chuyên niệm A Di Đà Phật",  đây chính là chánh nhân vãng sanh. Các vị xem, thượng 

bối,  trung  bối,  hạ  bối  đều  có  câu  nói  này.  "Nhất  hướng"   là  một  phương  hướng,  một 

mục tiêu. Chúng ta ngay một đời này ở thế gian chỉ đi theo một phương hướng, một 

mục tiêu thì chắc chắn thành tựu, thành tựu thù thắng không gì bằng. Không luận là 

người nào, nam nữ già trẻ, bần phú quý tiện, chỉ cần bạn chịu niệm thì bạn chắc chắn 

vãng sanh. 

Chịu niệm  cũng  không phải dễ dàng. Bên  cạnh  Cư Sĩ  Lâm  có  biết  bao nhiêu  người, 

bạn bảo họ niệm nhưng họ có chịu niệm không? Họ ở ngay  ngoài cửa mà họ không 

chịu đến niệm, còn các vị có rất nhiều người từ nước ngoài đến, ngồi phi cơ hơn mười 

giờ đồng hồ để đến nơi này niệm. Từ ngay chỗ này, chúng ta liền có thể thể hội, Phật 

- 247 - 

đã nói thiện căn, phước đức, nhân duyên. Người không thể không có thiện căn. Bạn từ 

bên kia của địa cầu bay đến bên đây là vì bạn có thiện căn, ở cạnh bên vách nhưng vì 

họ  không  có  thiện  căn  nên  họ  không  đến.  Người  niệm  Phật  có  phước.  Thiện  căn, 

phước đức, nhân duyên, ba điều kiện này đích xác không dễ gì đầy đủ. Ba điều kiện ở 

trong  một  thời  gian  đầy  đủ,  ở  trong  một  đời  đầy  đủ  rồi,  bạn  ở  ngay  trong  một  đời 

khẳng định thành tựu. 

Không nên nói  Phật  pháp  hiện  tiền, mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  năm  xưa ở  đời, tăng 

đoàn của Thế Tôn có thể vừa được lòng người hay không? Không làm được. Thế Tôn 

rất  thành  thật,  quyết  không  lừa  dối  người,  quyết  không  che  giấu  lỗi  lầm  của  chính 

mình.  Phật  dạy  chúng  ta  phát  lồ  sám  hối,  Ngài  dẫn  đầu  làm  tấm  gương.  Trong  tăng 

đoàn năm xưa, Lục quần Tỳ Kheo thường hay ở trong tăng đoàn gây phải quấy, làm 

cho mọi người đều không an ổn, huống hồ là ở vào Thời kỳ Mạt Pháp này. Người phê 

bình tăng đoàn này của chúng ta rất nhiều, bởi vì có rất nhiều người đến đây để tham 

học, sau khi tham học người thoái tâm rất nhiều. Có người đến nói với tôi, tôi gật đầu 

nói:  "Đúng, đúng là như vậy!" . Họ cảm thấy tăng đoàn này của chúng ta không vừa ý, 

về nhà chính mình niệm Phật có được hay không? Tôi nói:  “Được, tốt, rất tốt!   Chỉ cần 

 bạn chịu niệm thì tốt rồi”.  Chúng ta phải bình lặng mà nghĩ tưởng. Hiện tại ở thế gian 

này, tìm giống như một tăng đoàn không viên mãn, đạo tràng không viên mãn còn có 

được mấy cái? Nếu bạn tìm được một đạo tràng hoàn toàn không kém khuyết, thì chỉ 

có đến Thế giới Cực Lạc. Thế nhưng bạn muốn ghét bỏ đạo tràng này của chúng ta thì 

e  rằng đến  Thế  giới Cực Lạc vẫn  có  vấn đề. Làm  sao  tôi  biết?  Chúng  ta  dựa vào  lý 

luận của Phật pháp mà biết được, do tâm của bạn không thanh tịnh, tâm của bạn không 

bình đẳng, trong tâm của bạn vẫn không buông xả phải quấy nhân ngã. Nếu chân thật 

là người niệm Phật, Lục tổ Huệ Năng trên "Đàn Kinh" nói rất hay:  "Nếu là người chân 

 chính  tu  hành  thì  không  thấy  lỗi  thế  gian".   Họ  đến  đạo  tràng  này  của  chúng  ta,  bơi 

móc lỗi lầm của chúng ta, họ rất cừ khôi. Trong tâm của chúng ta rất tường tận đây là 

nguyên nhân gì? Thiện căn, phước đức không đầy đủ, gặp được duyên thì xem thường, 

bỏ  qua  hết,  còn  nói:   “Không  muốn  cúng  dường  đạo  tràng  này  nữa,  đạo  tràng  này 

 nghe nói thì không tệ, nhưng khi đến xem qua thì không phải là như vậy, nói quá sự 

 thật” .  Tốt!  Bạn  đến  nơi  khác  để  tu  phước,  ở  nơi  đây  không  yêu  cầu  bạn  đến  cúng 

dường,  ở  nơi  đây  cũng  không  cần  bạn  bận  tâm  cúng  dường.  Đây  là  lời  thành  thật. 

Trước  giờ  không  có  cầu  người  cúng  dường,  người  đến  nơi  đây  đều  là  tự  động  phát 

tâm. Chúng  tôi  chỉ biết  chăm  chỉ  nỗ  lực như giáo  tu hành. Chúng  tôi biết  rõ  ràng là 

phiền não tập khí của chúng tôi là vô lượng kiếp huân tập mà thành, cho nên không 

phải chỉ trong thời gian ngắn mà có thể thay đổi, thế nhưng chúng tôi rất chăm chỉ, rất 

nỗ  lực,  chân  thật  đang  sửa  đổi.  Chúng  tôi  cũng  thật  có  tâm  giúp  người  niệm  Phật, 

thành tựu cho các đồng tu, không phải là không đang làm. 

Người khác phê bình đối với chúng ta, chúng ta hoan nghênh, vì họ cho chúng ta sự 

nhắc nhở, khiến cho chúng ta thường hay có thể cảnh giác là chúng ta làm vẫn chưa đủ 

tốt, kém khuyết của chúng ta còn rất nhiều. Chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực, phải nâng 

cao cảnh giới của chính mình, phải đến sau cùng làm ra thành tích cho mọi người xem. 

Đây  là  "tác  chứng  chuyển"  trong  tam  chuyển  pháp  luân.  Chúng  ta  làm  ra  thành  tích 

chính  là  mang  ra  chứng  cứ  cho  người  xem,  mục  đích  là  khuyến  khích  mọi  người  tu 

học pháp môn thù thắng vô thượng này, quyết định không vì chính mình, không phải 

vì lợi ích của chính mình, cũng không phải vì lợi ích của đạo tràng Cư Sĩ Lâm. 

- 248 - 

Mọi  người làm  công quả nơi  đây  rất  khổ  cực,  những người làm  công quả  này  thành 

tựu phước đức chân thật. Nếu họ không có thiện căn phước đức thì gặp được duyên 

này họ cũng không chịu làm. Cho nên, câu  "trụ chân thật huệ"  mà tôi đã giảng phía 

trước đích thực là quá quan trọng, khiến cho chúng ta lập tức cảnh giác đến là chúng ta 

không  có  trí tuệ, phiền  não đang thống lãnh, phiền  não dẫn  đầu, phiền não làm  chủ, 

khiến  chúng  ta  thường  hay  thấy  lỗi  thế  gian.  Thấy  lỗi  thế  gian  chính  là  chính  mình 

phiền não tập khí khởi hiện hành. Vì sao Đại Sư Huệ Năng không thấy lỗi thế gian? 

Phiền não tập khí của Ngài không khởi hiện hành. Phiền não tập khí của Ngài rốt cuộc 

đoạn rồi hay chưa thì chúng ta không dám nói, nhưng chí ít nó không khởi hiện hành, 

cùng tương ưng với Thế Tôn giáo huấn trong “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” là:  "Bồ 

 Tát ngày đêm thường niệm thiện pháp, tư duy thiện pháp, quán sát thiện pháp, khiến 

 cho các thiện pháp mỗi niệm thêm lớn, không để chút nào bất thiện xen tạp".  

Vì sao ngay trong mỗi niệm của chúng ta còn có rất nhiều bất thiện xen tạp? Vẫn cứ 

không biết hổ thẹn, còn cho rằng chính mình là đúng, vậy thì đạo nghiệp đến đời nào 

kiếp nào  mới  có  thể thành  tựu?  Chúng ta phải giác ngộ. Nếu chúng  ta muốn  ở ngay 

trong đời này đạo nghiệp thành tựu… Không cần nói Cư Sĩ Lâm, đạo tràng này vẫn có 

thể miễn cưỡng được, mà với những đạo tràng không như pháp khác, chúng ta ở trong 

đó cũng có thể thấy được chỗ tốt của nó. 

Thế gian người cực ác cũng không thể nói họ ác đến một trăm phần trăm, không có 

được chút chỗ tốt nào, tìm không ra loại người này, họ cũng có một niệm thiện hạnh 

đáng được chúng ta tán thán, đáng được chúng ta tôn kính. Nếu như chúng ta có thể 

tôn trọng tất cả thiện pháp, tán thán tất cả thiện pháp, học tập tất cả thiện pháp thì thiện 

hạnh của chúng ta thành tựu rồi. 

Xem  thấy  tất  cả pháp  bất thiện, chúng ta quay  đầu  lại phản tỉnh, kiểm  điểm  là  ta có 

hay không? Nếu như ta có thì lập tức thay đổi, cái bất thiện đó ở trước mắt chúng ta 

liền  biến  thành  thiện  pháp.  Bạn  có  thể  có  được  sự  chuyển  biến  như  vậy  thì  bạn  liền 

biết tu hành, bạn biết dụng công. Nhà nho nói:  "Ba người đi ắt có thầy ta" . Ba người là 

trong đó chính mình là một, một người thiện và một người ác. Người thiện thì ta làm 

theo, họ là thầy của ta; người ác thì ta phản tỉnh kiểm điểm, họ là tấm kính phản chiếu 

cho ta, giúp ta thay đổi tự làm mới, họ cũng là thầy của ta, cho nên ta đối với họ đều 

tôn kính như nhau. Đây là pháp hành của Phổ Hiền. 

Trong  hạnh  Phổ  Hiền,  thứ  nhất  là   "lễ  kính  chư  Phật" .  Trong  lễ  kính  không  có  phân 

biệt thiện  ác, không có phân đẳng  cấp, lễ kính  đối với  chư Phật  Như Lai và cũng  lễ 

kính đối với chúng sanh địa ngục, quyết định bình đẳng. Đây là hạnh Phổ Hiền. Trong 

hạnh “xưng tán Như Lai”  thì có khác biệt, tùy thuận tánh đức thì xưng tán, không tùy 

thuận tánh đức thì không xưng tán. Trong xưng tán có điểm đặc biệt này, nhưng trong 

lễ kính thì không có khác biệt. Lại nói với các vị, phục vụ không có khác biệt, bố thí 

cúng dường cũng không có khác biệt, đây gọi là Phật pháp, như vậy mới có thể thành 

tựu  chính  mình, mới  có  thể  giáo hóa chúng sanh. Cho  nên, câu   "nhất  hướng  chuyên 

 niệm A Di Đà Phật"  nói ra thì dễ dàng, thế nhưng muốn tường tận triệt để nghĩa thú ở 

trong đó cũng không phải là việc dễ dàng. Thế nhưng không tường tận nghĩa thú cũng 

có thể thành công, đó chính là không hoài nghi, không xen tạp, không gián đoạn thì 

được. Không có xen tạp thì tâm của bạn thiện, ý niệm thiện, hành vi thiện, không có 

- 249 - 

chút nào bất thiện xen tạp, bạn niệm Phật khẳng định vãng sanh. Bởi vì Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc là  "chư thượng thiện nhân câu hội nhất xứ" , bạn là người thiện thì 

tương lai đi đến Thế giới Cực Lạc, cho nên niệm Phật có thể vãng sanh. Ta còn hiềm 

cái này không tốt, hiềm cái kia tạo ác, đây là trong tâm bạn xen tạp bất thiện. Xen tạp 

bất  thiện  thì  niệm  Phật  vãng  sanh  liền  có  chướng  ngại.  Đây  là  chúng  ta  không  thể 

không biết. 

Trong  "Kinh  Bát  Nhã  Đại  Nhân  Giác",  Phật  dạy  bảo  chúng  ta:   "Không  nhớ  ác  cũ, 

 không  ghét  người  ác" . Chúng ta  nghĩ  xem  khai  thị  của  Phật, ác  cũ  là quá khứ,  ngày 

trước người ta có lỗi với ta, hủy báng ta, nhục mạ ta, hãm hại ta, đã là quá khứ rồi thì 

thôi vậy, không nên để vào trong tâm.  "Không nhớ"  chính là không để vào trong tâm. 

Bạn xem thấy một người ác, bạn không nên ghét bỏ họ. Nếu bạn ghét bỏ thì phiền não 

của bạn liền hiện tiền, tâm của bạn vĩnh viễn bị cảnh giới bên ngoài chuyển. Tâm bị 

cảnh giới bên ngoài chuyển là phàm phu. 

Chúng ta học Phật Bồ Tát, tâm của Phật Bồ Tát, trên "Kinh Lăng Nghiêm" nói được 

rất  hay:   "Nếu  có  thể  chuyển  cảnh  thì  đồng  với  Như  Lai".  Chúng  ta  phải  học  chuyển 

cảnh giới, không bị cảnh giới chuyển, phải học bản lĩnh này. Cảnh giới là ác, nếu ta 

không  ghét  người  ác  thì  ta  liền  đã  chuyển  cảnh  giới  rồi. Gặp  nghịch  cảnh  ác  duyên, 

nhưng  đời  sống  của  chúng  ta  cũng  rất  là  thoải  mái,  rất  an  vui,  không  bị  cảnh  giới 

chuyển. Đây là Phật dạy cho chúng ta. Đặc biệt là ở vào thế giới hiện tại này, nghịch 

cảnh ác duyên thường hay gặp phải. Người xưa đều nói qua:  "Thế gian việc không vừa 

 ý thường đến tám chín" . Làm thế nào đem việc không vừa ý chuyển biến thành vừa ý 

thì chúng ta thành công rồi. Phật dạy bí quyết cho chúng ta, tất cả việc không vừa ý 

đều không nên để vào trong tâm, thường nhớ ân Phật, thường nhớ chỗ tốt của tất cả 

chúng sanh; ngày trước oan gia trái chủ cùng ở chung với chúng ta cũng có khi đối xử 

được rất tốt, chúng ta nên nghĩ nhiều đến lúc tốt, không nên nghĩ đến lúc phân chia. 

Cái tốt này rất nhiều, công đức rất lớn, không thể nghĩ bàn. 

Lúc diễn giảng Kinh, tôi thường hay nói, xã hội ngày nay động loạn bất an, thế giới 

ngày nay đích thực là không thái bình, rất nhiều chúng sanh ngay trong một đời không 

có cảm giác an toàn, ngày tháng trải qua khổ cực như vậy. Những hiện thực này rốt 

cuộc là vì sao mà tạo thành? Quy kết nhân tố thứ nhất chính là vọng tưởng, phân biệt, 

chấp trước của chúng ta, thường hay xem thấy lỗi lầm của người khác. Tôi xem thấy 

xã hội này động loạn, xã hội bất an, nhân tố là từ gia đình. Nhà Nho chúng ta nói rất 

hay:  "Tề gia, trị quốc, bình thiên hạ" . Bình thiên hạ chính là thiên hạ thái bình, xã hội 

an định. Nền tảng của thế giới hòa bình là xã hội an định, nền tảng của xã hội an định 

là gia đình hòa thuận. Chúng ta thường nói:  "Gia hòa vạn sự hưng" . Gia đình của bạn 

có thể hưng vượng hay không thì phải xem gia đình của bạn có hòa thuận hay không. 

Nhân vật then chốt trong gia đình là vợ chồng hòa hợp. Nếu vợ chồng bất hòa thì gia 

đình liền phá hoại, xã hội liền động loạn, thiên hạ liền không thái bình. Nó có quan hệ 

liên đới, chúng ta không thể không biết. 

Vì sao vợ chồng bất hòa? Bất hòa vì sao lại muốn kết thành vợ chồng? Chuyện này kỳ 

lạ,  thế  nhưng  việc  này  không  khó  lý  giải.  Trước  khi  chưa kết hôn, đôi  bên  đều  xem 

thấy chỗ tốt của đối phương, quyết định không xem thấy khuyết điểm của đối phương, 

đối phương có khuyết điểm cũng không để vào trong tâm. Người ta có nói đối phương 

- 250 - 

thế nào, thế nào đó, không tốt, nhưng họ đều không tin tưởng. Bạn thấy, họ có cách 

nhìn  thế  nào  vậy?  Sau  khi  đã  kết  hôn  thì  chuyên  thấy  khuyết  điểm  của  đối  phương, 

phiền phức chẳng phải lớn rồi sao? Đây là vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Nếu như 

có thể vĩnh viễn xem thấy chỗ tốt của đối phương, không nên xem thấy khuyết điểm 

của đối phương thì vợ chồng liền hòa hợp. Tề gia rồi sau trị quốc, trị quốc rồi sau thiên 

hạ bình. Cổ Thánh tiên Hiền giảng cho chúng ta nghe đại đạo lý, cùng Phật pháp nói 

hoàn toàn tương ưng. Chúng ta học Phật, nếu muốn có thành tựu thì phải ở chỗ này mà 

hạ công phu. Người khác có khuyết điểm, nếu như chúng ta không biết thì là ngu si, 

không có trí tuệ, còn người biết được mà không để ở trong tâm, thì con người này có 

trí  tuệ,  đây  gọi  là  có  công  phu.  Không  phải  chúng  ta  không  biết,  mọi  thứ  đều  biết, 

nhưng quyết không để vào trong tâm. Tâm địa vĩnh viễn gìn giữ thanh tịnh bình đẳng, 

đó gọi là trụ chân thật huệ. Cho nên, pháp môn Tịnh tông này nói khó thì không khó, 

nói dễ cũng không dễ, thế nhưng so với các pháp môn khác thì đích thực là dễ tu, dễ 

dàng  thu  được  quả  báo  viên  mãn.  Người  xưa  gọi  pháp  môn  này  là  pháp  môn  dễ  tu, 

mau lẹ, ổn định. Lời nói này mỗi câu đều là chân thật. 

Nhất là trên Kinh này nói với chúng ta:  "Tín nguyện trì danh, mười niệm ắt sanh" , thế 

là người xưa có đề xướng  "bổn nguyện niệm Phật" . Bổn Nguyện niệm Phật ở người 

xưa thì họ hiểu được, chắc chắn là không có sai lầm, thế nhưng hiện tại truyền lâu như 

vậy  rồi,  càng  truyền  thì  càng  lệch,  sai  đến  quá  nghiêm  trọng, sai  đến  trái  ngược  với 

giáo nghĩa. Việc này thì có tội lỗi. Họ cho rằng chỉ cần trì nguyện thứ mười tám trong 

48 nguyện, còn bốn mươi bảy nguyện khác thảy đều không cần, vậy thì sai lầm quá 

nghiêm  trọng.  Chúng  ta  đã  giảng  tỉ  mỉ  48  nguyện  với  mọi  người,  mỗi  một  nguyện 

trong  48  nguyện  đều  bao  gồm  bốn  mươi  bảy  nguyện  khác  thì  nguyện  này  mới  viên 

mãn. Nếu như chỉ có một nguyện, bốn mươi bảy nguyện khác đều không cần đến thì 

nguyện  này  cũng  không  có,  toàn  bộ  đều  trống  không.  Sai  lầm  này  thì  quá  nghiêm 

trọng, điều này liền biến thành tà giáo, tà thuyết. Nếu như chúng ta không có thời gian 

dài như vậy để tỉ mỉ nghiên cứu thảo luận những Kinh nghĩa này, khi nghe cách nói 

của người ta thì chúng ta cũng rất dễ dàng mê hoặc, dễ dàng sanh ra hiểu lầm. 

 Thứ  bảy,  đây  đều  là  người  xưa  nói,  sau  khi  vãng  sanh  quả  báo  có  được  thì  quá 

 nhanh,  quá  cao.  Có  một  chút  khiến  người  không  dám  tin  tưởng.  Không  chỉ  người 

thông thường  chúng ta không dám  tin  tưởng, mà  ngay  đến  Thanh  Văn, Duyên  Giác, 

Bồ Tát nghe rồi đều không tin tưởng, làm gì có sự việc này? Họ đã tu ba đại A Tăng 

Kỳ kiếp mới tu thành Đẳng Giác, bạn làm sao mà thành tựu nhanh như vậy? Rất khó 

tiếp nhận. Đặc biệt là nói năm nghịch mười ác, lâm chung mười niệm đều có thể vãng 

sanh. Việc này vừa rồi tôi mới nói qua, họ không phải là nhân vật thông thường, đều là 

trong đời quá khứ đã đầy đủ các thiện căn, nhưng ngay trong đời này chưa gặp được 

thiện  duyên.  Đặc  biệt  ở  vào  thời  đại  hiện  tại  này  của  chúng  ta,  ác  duyên  thì  nhiều, 

thiện  duyên  thì  ít,  người  tà  tri  tà  kiến  thì  nhiều,  người  chánh  tri  chánh  kiến  thì  ít. 

Những gì là tà tri tà kiến? Phóng túng, tranh lợi. Bạn xem, hiện tại trên thế giới có ai 

không  phải  là  như  vậy.  Chánh  tri  chánh  kiến  là  gì?  Còn  có  một  số  khái  niệm  nhân 

nghĩa đạo đức. Hiện tại ở trong xã hội, người nói nhân nghĩa đạo đức quá ít. Mấy ngày 

nay,  ngẫu  nhiên  tôi  xem  thấy  tiêu  đề  lớn  trên  báo  chí,  xem  thấy  có  rất  nhiều   "khiêu 

 tào" . Nếu như nhận qua giáo dục cổ xưa của chúng ta, chắc chắn sẽ không có sự việc 

này. Vì  sao  vậy?  Giữa người  và  người  phải nói  đạo nghĩa. Cho dù  công  ty  khác đãi 

ngộ tốt hơn công ty của chúng ta một chút, nhưng chúng ta cũng không thể nào vong 

- 251 - 

ân bội nghĩa, sự việc này không thể làm. Người có đạo nghĩa thì đời sau mới có thể 

được lại thân người. Nếu thấy lợi quên nghĩa thì đời sau bạn đến cõi súc sanh, đến cõi 

ngạ quỷ, ngay đời này được chút tiện nghi nho nhỏ, nhưng phiền phức đời sau sẽ lớn. 

Một người rõ lý chắc chắn sẽ không làm sự việc này. 

Ở trong  xã hội ngày  nay, khi nói đến sự việc này  thì  chúng ta không  thể  không tôn 

kính người Nhật Bản. Người Nhật Bản sau chiến tranh trở thành một quốc gia kinh tế 

lớn trên thế giới, thực tế mà nói, họ nhờ vào huân đạo văn hóa của người xưa Trung 

Quốc. Họ nói đến nghĩa khí. Khi công ty kinh doanh gặp lúc rất không thuận lợi, nhân 

viên cấp cao bằng lòng không nhận tiền lương, họ vẫn cứ làm việc. Họ có nghĩa khí. 

Quyết định là không phải vì công ty khác xem thấy bạn là một nhân tài, bạn ở nơi đó 

làm được bao nhiêu lương, họ sẽ cho bạn nhiều hơn, thì bạn lập tức liền đi qua. Đây là 

bất  nghĩa.  Loại  hành  vi  này  ở  vào  xã  hội  thời  xưa  thì  không  thể  đứng  được.  Vì  sao 

vậy? Mọi người xem thường bạn. Xã hội ngày nay không trọng đạo nghĩa. Người Nhật 

Bản còn trọng đạo nghĩa, cho nên người Nhật Bản có thể ở trên thế giới chiếm được 

địa vị rất cao. Họ là người nổi tiếng, nói đến người Nhật Bản thì không có người nào 

mà  không  tôn  kính  họ.  Họ  có  rất  nhiều  khuyết  điểm,  nhưng  đây  là  ưu  điểm  của  họ. 

Bạn xem, khi công nhân không bằng lòng với ông chủ, họ chỉ kháng nghị mà không 

bãi  công,  vì  bãi  công  thì  có  lỗi  với  ông  chủ.  Biểu  thị  thế  nào  vậy?  Trên  đầu  của  họ 

quấn miếng vải trắng biểu thị kháng nghị. Ông chủ cũng rất thông minh, xem thấy trên 

đầu công nhân quấn vải trắng liền khẩn trương hội họp để giải quyết vấn đề. Đây là có 

đạo  nghĩa.  Tinh  thần  này  phải  mở  mang  rộng  lớn,  chúng  ta  phải  nên  học  tập,  quyết 

không tham lợi nhỏ. Người xưa nói:  "Bằng hữu là đạo nghĩa".  Kết hợp của lợi hại là 

bạc tình, kết hợp  của  đạo  nghĩa là  ân tình hậu, đây  là ý  nghĩa của  cuộc sống, giá  trị 

quan của nhân sanh. Hiện tại, giá trị là xem tiền bạc nhiều hay ít, bạn nói xem còn gì 

để nói không? Xã hội đó sẽ có nguy cơ. 

Ở  nước  ngoài  có  rất  nhiều  người  nói  thế  giới  của  ngày  tàn.  Nếu  như  mọi  người  chỉ 

thấy lợi, giá trị quan cuộc sống là dùng tiền vàng để đo đếm nhiều ít, thì thế giới này 

nguy cơ liền hiện tiền. Vì sao vậy? Bức mọi người không thể không đi tranh lợi, tranh 

đến sau cùng chính là chiến tranh máu chảy, chính là hủy diệt thế giới. Giáo dục thời 

xưa của chúng ta là nói nhân, nói nghĩa, nói đạo, nói đức, xem thường danh lợi. Cho 

nên, giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21, học giả của phương tây nói:  "Chỉ có học 

 thuyết của Khổng Mạnh  và Phật pháp Đại Thừa" . Lời nói này rất có đạo lý. Làm thế 

nào để giải quyết vấn đề của thế kỷ 21? Thế kỷ 21 đã đi đến tranh lợi phóng túng, nếu 

việc  này  phát  triển  thì  thế  giới  sẽ  hủy  diệt.  Đạo  để  cứu  vãn;  nhà  Nho  chúng  ta  nói 

nhân,  nói  nghĩa;  trong  Phật  pháp  Đại  Thừa  nói  đạo,  nói  đức,  nói  chân  thành  (chân 

thành là đạo), nói thiện tâm, thiện hạnh (đây là đức). Chỉ có những điều này  mới có 

thể cứu. Việc này một chút cũng không giả. 

Sau khi sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc, chúng ta đọc được ở trên Kinh, Thế 

Tôn quyết định không có vọng ngữ, vừa đến Thế giới Cực Lạc chính là A Duy Việt 

Chí Bồ Tát, như vậy là quá nhanh. A Duy Việt Chí là Thất Địa trở lên. Việc này thì 

quá nhanh, quá cao. Đây là trong mười phương cõi nước chư Phật đều không có. 

- 252 - 

Người  xưa  đã  nói  bảy  loại,  từ  trong  bảy  loại  này  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  Thế  giới  Tây 

Phương  Cực  Lạc  đích  thực  có  thể  gọi  là   "siêu  thắng  độc  diệu" .  Bốn  chữ  này  không 

phải là xưng tán thông thường, đích thực là có sự thật căn cứ. Việc này khó được. 

Hai câu phía sau là:  "Kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến" . Việc này càng không thể 

nghĩ bàn. 

Hôm  nay  thời  gian  đã  hết,  hai  câu  này  chúng  ta  lần  sau  mới  có  thể  giảng.  A  Di  Đà 

Phật. 

Tập 195 

 Thành Tựu Diệu Độ  

Kinh văn:  "Sở tu Phật quốc, khai khuếch quảng đại, siêu thắng độc diệu, kiến lập 

 thường nhiên, vô suy vô biến".  

Đoạn Kinh văn này lần trước tôi đã giảng phân nửa, vì hết thời gian nên hai câu sau 

cùng này vẫn chưa giảng tỉ mỉ với các vị. Hai câu sau cùng:  "Kiến lập thường nhiên, 

 vô suy vô biến"  là vô cùng quan trọng. Trong đoạn Kinh văn này, ba câu phía trước là 

nói cương lĩnh, bốn câu phía sau là nói Ngài đã trang nghiêm cõi Phật, dùng lời hiện 

tại của chúng ta mà nói, chính là hoàn cảnh cư ngụ của họ, hoàn cảnh đời sống tốt đẹp, 

nhất là nói  "kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến" . 

Ngay trên văn tự mà nói,  "kiến"  là hưng kiến, chúng ta bắt đầu cấu tưởng để kiến tạo; 

 "lập"  là  kiến  thiết  đã  được  hoàn  thành,  đã  được  thành  lập.  Trong  các  cõi  nước  chư 

Phật, Thế giới Tây Phương Cực Lạc của A Di Đà Phật là một cõi nước mới kiến tạo, 

giống như ngay trong hoàn cảnh hiện tiền chúng ta cư trụ, có rất nhiều nơi gọi là xã 

khu xưa, xã khu cũ, cũng có một số xã khu mới. Thế giới Cực Lạc ở trong cõi nước 

chư Phật là một xã khu mới, có thể nói là một xã khu rất mới. Trong xã khu cũ có rất 

nhiều khuyết điểm, cho nên Ngài hoàn toàn đem nó cải đổi, thay cũ đổi mới, xã khu 

mới này liền hiện ra vô cùng xinh đẹp, mà nó là nơi chân thật đáng được chư Phật Như 

Lai tán thán, đều ở  "thường nhiên, vô suy vô biến" . Đây là chỗ rất không thể nghĩ bàn. 

Trong cõi nước chư Phật, cõi Thật Báo Trang Nghiêm là thường nhiên vô suy vô biến, 

đây  là  giống  nhau.  Cõi  Phương  Tiện  và  cõi  Đồng  Cư  đều  là  vô  thường,  chắc  chắn 

không  phải  là  thường  nhiên.  Trong  rất  nhiều  Kinh  điển  Phật  nói  với  chúng  ta:   "Thế 

 gian  vô  thường,  cõi  nước  không  an" ,  cho  nên  có   "thành  trụ  hoại  không" ,  làm  gì  có 

thường nhiên? Nó có lúc suy kiệt, có lúc biến hóa rất lớn. 

Ngày nay chúng ta xem thấy khoa học gia nói với chúng ta, ngay trong thái không mỗi 

ngày đều có rất nhiều tinh cầu sanh ra, mỗi ngày cũng có rất nhiều tinh cầu già đi và bị 

hủy diệt, phát nổ, tiêu mất. Đây đều là trên Kinh Phật nói hiện tượng vô thường không 

an. Sự thật đã chứng minh. Thế giới Tây Phương Cực Lạc là đặc thù. Thế giới này rất 

kỳ  lạ,  rất  đặc  biệt, từ  sau  khi  kiến  lập  thì  vĩnh  viễn  bất  biến.  Người  chân  thật  thông 

minh phải tin tưởng. Lời của Phật mỗi câu đều là chân thật, không có vọng ngữ. Nếu 

như  chúng  ta  vì  phương  tiện  mà  nói  một  chút  vọng  ngữ,  có  chỗ  tốt  đối  với  người, 

không có chỗ xấu, như vậy  có  được hay  không? Không được.  Nếu như Phật có một 

lần nói vì lợi ích chúng sanh mà khởi vọng ngữ, thì tất cả pháp mà Thích Ca Mâu Ni 

- 253 - 

Phật đã nói trong 49 năm chúng ta đều có thể đặt nghi vấn đối với Ngài, chưa chắc là 

chân  thật.  Chính  vì  nguyên  nhân  này  mà  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  suốt  49  năm  quyết 

định không nói một câu vọng ngữ, mỗi câu đều là nói lời thành thật, trong "Kim Cang 

Bát Nhã" đã nói:  "Như Lai thị chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, bất cuồng ngữ 

 giả" .  “Chân  ngữ  giả”,   chân  thì  không  giả.  "Thật  ngữ  giả" ,  thật  thì  không  hư.  "Như 

 ngữ  giả" ,  “như”  chính  là  những  gì  nói  ra  hoàn  toàn  đúng  như  sự  thật,  không  thêm 

không bớt, vừa vặn thích hợp, đây gọi là như ngữ. Không vọng ngữ, chắc chắn không 

có một câu nói lừa dối chúng sanh. Cho nên, cõi Phương Tiện và cõi Hữu Dư của thế 

giới chư Phật mười phương đều là vô thường, đều có biến hoại, chỉ riêng cõi Phương 

Tiện và cõi Hữu Dư ở Thế giới Cực Lạc cũng giống như tình hình của cõi Thật Báo 

vậy, vĩnh viễn không hoại. Việc này rất không thể nghĩ bàn. Đây là pháp môn khó tin. 

Không phải phàm phu chúng ta khó tin, mà trái lại chúng ta rất dễ dàng tin tưởng, Phật 

nói thế nào thì chúng ta liền tin tưởng thế ấy. Ai khó tin tưởng? Bồ Tát khó tin. Bồ Tát 

trí tuệ cao hơn so với chúng ta, họ nghe Phật nói như vậy nhưng không dám tán đồng. 

Trí tuệ của các Ngài cao hơn so với chúng ta, năng lực của các Ngài cũng lớn hơn so 

với chúng ta, mười phương cõi nước chư Phật các Ngài đều xem thấy. Nếu như Phật 

nói  "kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến",  câu nói này các vị phải ghi nhớ, đây  là 

chuyên nói cõi Phương Tiện và cõi Đồng Cư, không phải nói cõi Thật Báo. Tất cả cõi 

Thật  Báo  của  chư  Phật  đều  là   "kiến  lập  thường  nhiên,  vô  suy  vô  biến" ,  cho  nên  thù 

thắng của Thế giới Cực Lạc không phải thù thắng ở cõi Thật Báo, mà là thù thắng ở 

cõi Phương Tiện và cõi Đồng Cư. Việc này chúng ta nhất định phải rõ ràng, tường tận. 

Trong đây luôn có một đạo lý, chân thật là có đạo lý. 

Vì  sao  cõi  Phàm  Thánh  Đồng  Cư  và  cõi  Phương  Tiện  Hữu  Dư  ở  Thế  giới  Cực  Lạc 

cũng có thể giống như cõi Thật Báo vậy? Giả như hai loại Tịnh Độ này của chư Phật 

Như Lai không thể sánh được với Tịnh Độ của A Di Đà Phật, chúng ta muốn hỏi, có 

phải là trí tuệ và thần thông đạo lực của chư Phật Như Lai không sánh bằng A Di Đà 

Phật không? Quyết định không phải là như vậy. Trên Kinh Đại Thừa Phật thường nói 

 "Phật Phật đạo đồng" , trí tuệ đạo lực thần thông năng lực đều như nhau, vì sao hoàn 

cảnh y báo của hai loại chúng sanh này khác biệt nhau lớn đến như vậy, nguyên nhân 

này do đâu? Chúng ta có thể nói một câu, trí tuệ thần thông đạo lực của Phật thì giống 

nhau, thế nhưng phước báo của Phật thì không giống nhau. Phải có thể từ chỗ này mà 

quán sát thì nghi hoặc của chúng ta liền được giải trừ. Chân thật là phước báo không 

như nhau. Đây chính là tôi vừa rồi ngay trong thí dụ đã nói, tất cả cõi nước chư Phật, 

hai loại cõi nước này là xã khu cũ, cư dân tâm bệnh rất nhiều. Thế giới Cực Lạc là một 

xã khu mới, cư dân từ nơi đâu đến? Cư dân bản địa không có người nào, toàn bộ đều 

là di dân qua. Di dân thì dễ làm việc, điều kiện di dân nghiêm khắc, nếu ai không phù 

hợp  điều  kiện  thì  cự  tuyệt  không  để  họ  qua,  trình  độ  của  cư  dân  đó  liền  chỉnh  tề. 

Chúng ta vãng sanh đến Tây Phương Tịnh Độ chính là đi di dân. Điều kiện là gì? Mọi 

người đọc Kinh Tịnh Độ đã nhiều, đó chính là phải đoạn ác tu thiện, chuyển mê thành 

ngộ, phải tâm tịnh thì cõi Phật tịnh, điều kiện chân thật là tâm thanh tịnh. Do đây có 

thể biết, không có người nào vãng sanh đến Thế giới Tây Phương Cực Lạc mà không 

tích lũy công đức. Chúng ta thường nói  "buông xả vạn duyên" , vạn duyên này chính là 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Phiền não tập khí thảy đều buông xả, hồi phục tánh 

đức của chính mình. Những cư dân này đều có trình độ đức hạnh tốt như vậy nên hoàn 

cảnh y báo đương nhiên tốt. 

- 254 - 

Trên  Kinh  Đại  Thừa  thường  nói:   "Y  báo  tùy  theo  chánh  báo  chuyển" .  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc cũng không ngoại lệ, quyết định không thể trái ngược với định luật 

này. Định luật này là chân lý. Hay nói cách khác, Thế giới Tây Phương mỗi một người 

đều tốt, mỗi một người đều không có tự tư tự lợi, đều buông xả danh vọng lợi dưỡng, 

đều không có tham-sân-si-mạn, cho nên hoàn cảnh y báo được thù thắng như vậy. Đạo 

lý chính ngay chỗ này. 

Lần trước chúng ta ở hiệp hội quy y Hồi Giáo (không phải hiệp hội truyền đạo), chúng 

ta  cử  hành  một  buổi  tọa  đàm,  có  một  vị  đại  đức  đã  nêu  lên  một  vấn  đề.  Ông  nói: 

 “Trong Hồi Giáo gọi là Thiên Viên, Thiên Quốc và Thế giới Tây Phương Cực Lạc có 

 giống nhau hay không?” . Tôi trả lời với ông ấy là  "như nhau" . Ông ấy hỏi tôi:  "Ở chỗ 

 nào?" . Tôi nói:  "Chính ngay chỗ này".  Lời nói này là thật, không phải giả. Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc ở chỗ nào vậy? Chính ngay chỗ này. Chỉ cần tâm địa của chúng 

ta thanh tịnh, quốc độ mà chúng ta cư trụ chính là Cực Lạc Tịnh Độ. Nếu như chúng ta 

vẫn cứ y như cũ, còn có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì nơi này của chúng ta 

chính là Thế giới Ta Bà.  “Cảnh tùy tâm chuyển” , nhất định phải hiểu được đạo lý này. 

Đặc biệt là chúng ta nhận được tin tức từ trên "Kinh Hoa Nghiêm", Phật nói với chúng 

ta chân tướng của vũ trụ nhân sanh. Trong “Kinh Hoa Nghiêm” Phật nói với chúng ta 

thế giới vốn dĩ là Nhất Chân Pháp Giới, vì sao có thể biến thành mười pháp giới, vì 

sao có thể biến thành sáu cõi luân hồi? Đó là do con người làm ra. Phật còn nói với 

bạn, đó không phải là chân tướng của sự thật, mà đó chỉ là huyễn tướng của sự thật, 

như trên "Kinh Bát Nhã" nói:  "Như mộng huyễn bào ảnh, như lộ cũng như điện".  Sáu 

cõi  mười  pháp  giới  là  huyễn  tướng,  không  phải  là  chân  tướng.  Chân  tướng  là  Pháp 

Giới Nhất Chân, có thể nói là chính chúng ta không tỉ mỉ, không cẩn thận nên đọa lạc 

ở trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, đem cái nhất chân vốn có của chúng ta biến 

thành hư huyễn. Sự việc chính là như vậy. Thế giới Cực Lạc là Pháp Giới Nhất Chân, 

Thế giới Hoa Tạng là Pháp Giới Nhất Chân. Tôi đem Thiên Quốc trong tôn giáo của 

họ cũng đưa đến Pháp Giới Nhất Chân, tất cả đều bình đẳng. Vấn đề của hiện tại chính 

là làm thế nào hồi phục xã hội bình thường của chúng ta. 

Hoàn  cảnh  đời  sống  bình  thường,  tôi  nghĩ  điều  này  chính  là  thế  gian  của  chúng  ta 

không  phân  chia  cõi  nước,  không  phân  chủng  tộc,  không  phân  tôn  giáo,  mỗi  một 

người đều đang mong cầu, đều đang ngưỡng vọng. Đặc biệt ở vào ngày nay, chúng ta 

mong cầu thế giới hòa bình, xã hội an định, bởi vì xã hội thực tế là quá không an định, 

thế giới thực tại không thái bình, mỗi một người sống ở thế gian này ngày ngày đều có 

cảm giác nguy cơ, cũng chính là nói thân tâm không an ổn, đời sống vật chất qua được 

có tốt hơn, thế nhưng tâm lý bất an, tâm tình không an định. Bạn liền nghĩ tưởng xem, 

đời sống tinh thần của họ khổ đến cỡ nào! Sự việc này trong lúc giảng giải chúng ta đã 

nói qua rất nhiều lần. 

Chính trị không thể giải quyết được vấn đề. Thích Ca Mâu Ni Phật có bối cảnh chính 

trị rất tốt, có điều kiện rất tốt từ chính trị, thế nhưng Ngài biết được việc này không thể 

giải quyết được vấn đề, dùng quân sự để trấn áp cũng không thể giải quyết nên Ngài 

buông bỏ. Theo ghi chép trên Kinh điển, khi Thế Tôn còn trẻ võ nghệ siêu quần, Ngài 

là tướng quân, một vị nguyên soái, Ngài đều buông bỏ hết. Vì sao vậy? Không thể giải 

quyết  được  vấn  đề  xã  hội.  Kinh  tế  khoa  học  kỹ  thuật  của  hiện  tại  đã  mang  đến  cho 

- 255 - 

chúng ta điều gì? Việc này chúng ta quá rõ ràng rồi, nó không thể giải quyết vấn đề. 

Chân thật giải quyết vấn đề là giáo dục, cho nên không chỉ Thích Ca Mâu Ni Phật, mà 

gần  như xưa nay  trong  ngoài, bao  gồm  tất  cả  Thánh  Hiền, thần  Thánh  đều  chọn  lấy 

giáo dục, đều là từ công tác vĩ đại này, chân thật là công tác cứu độ tất cả chúng sanh. 

Các  Ngài  làm  sự  nghiệp  này.  Loại  công  tác  này,  dùng  cách  nói  của  người  hiện  tại 

chính là giáo dục xã hội đa nguyên văn hóa. 

Có người đến hỏi tôi:  “Những đại Thánh đại Hiền này có đại trí tuệ, có đại năng lực, 

 từ nơi công tác vĩ đại này hà tất phải trải qua đời sống khổ đến như vậy? Thích Ca 

 Mâu Ni Phật cả đời đã thị hiện ba y một bát, nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ 

 một đêm, vì sao Ngài trải qua ngày tháng khổ như vậy?”.  Đáp án của tôi rất đơn giản. 

Singapore có cư sĩ Hứa Triết, bà đã nói được rất hay, nói ra đáp án cho câu hỏi này. 

Bạn xem, khi cư sĩ Hứa Triết đến nơi đây biểu diễn, cư sĩ Lý Mộc Nguyên hỏi bà vì 

sao  bà không  may  một  bộ  quần  áo  mới  để  mặc.  Y  phục  của  bà  đều  là  nhặt  từ  trong 

thùng  rác,  người  khác  bỏ  đi  không  cần  nữa,  bà  nhặt  mang  về  giặt  sạch  sẽ  để  mặc, 

không vừa thì bà sửa lại một chút, trước giờ chưa từng may một bộ quần áo mới. Lý 

Mộc Nguyên hỏi bà tại vì sao, đáp án của bà rất hay:  “Mỗi ngày tôi qua lại và ở chung 

 cùng với những người nghèo khổ này, nếu đời sống của tôi tốt hơn so với họ thì tâm 

 của tôi sẽ không an”.  Đây là thật. Không những chính mình tâm không an, mà những 

người cùng khổ này xem thấy sẽ e ngại, cho nên cần phải trải qua đời sống giống như 

họ. Đây là Phật nói, đáng dùng thân gì để độ thì hiện ra thân đó để độ, mới có thể đạt 

được  tâm  hoan  hỉ  của  chúng  sanh.  Cho  nên,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  Giê-Su  của  Cơ 

Đốc, Muhammad và Khổng Lão Phu Tử của Trung Quốc đều trải qua đời sống ở mức 

thấp  nhất,  bởi  vì  người  khổ  thế  gian  này  nhiều,  người  bần  cùng  nhiều,  cần  phải  kết 

thành  một  mảng  với  người  đại  đa  số  mới  có  thể  thúc đẩy  giáo dục  của Thánh  Hiền. 

Đây là một mảng khổ tâm của những người đó, chúng ta phải có thể thể hội. Sống vào 

thời đại này, chúng ta phải có thể hy sinh tất cả hưởng thụ văn minh vật chất, chúng ta 

phải trải qua đời sống thanh khổ, cùng dân nghèo kết thành một mảng, đem giáo huấn 

của Thánh Hiền giới thiệu cho họ thì họ mới có thể hoan hỉ tiếp nhận. 

Giáo dục phải bắt đầu từ chỗ nào? Phật pháp dạy từ "Tịnh Nghiệp Tam Phước". Phật 

nói ở trong "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật", ba điều này là  "ba đời chư Phật chánh 

 nhân tịnh nghiệp" . Chúng ta biết phải nên dạy từ chỗ này, dạy hiếu thân, dạy tôn sư, 

dạy người phải bồi dưỡng tâm từ bi, phải tu thập thiện nghiệp, phải nên làm từ ngay 

chỗ này. Phật là như vậy mà dạy chúng ta, Khổng Lão Phu Tử cũng là như vậy mà dạy 

chúng ta. Học thuyết của Khổng Mạnh, tổng cương lĩnh chính là ở chương phía trước 

của đại học:  "Đại học chi đạo, tại minh minh đức, tại thân dân, tại chỉ ư chí thiện" . 

Cương  lĩnh  giáo  học  của  Khổng  Mạnh  chính  là  mấy  câu  này.  “Đại”   là  đại  nhân. 

 “Học”   là  học  vấn,  trong  Phật  pháp  nói  học  là  giác  ngộ.  Đại  nhân  nhà  Nho  gọi  là 

Thánh  nhân, đại  nhân  nhà  Phật  gọi  là  Phật  Bồ  Tát.  Hay  nói  cách  khác, đạo  của  chư 

Phật Bồ Tát và Thánh Hiền là ở  "minh minh đức".  Minh minh đức là tự hành.  “Thân 

 dân”  là hóa tha.  “Đức”  là đức hạnh. Tự tánh chúng ta đầy đủ trí tuệ đức tướng. Học 

tập của chính chúng ta không có gì khác biệt, chẳng qua là hồi phục trí tuệ, đức tướng 

vốn đầy đủ trong tự tánh mà thôi. 

Chúng ta học Phật là vì điều gì? Mục tiêu luôn phải rõ ràng. Người xưa đã nói:  "Đọc 

 thư chí tại Thánh Hiền" , vậy thì không sai. Bạn đọc sách, cầu học là vì điều gì? Không 

- 256 - 

phải vì thăng quan phát tài, cũng không phải vì có một năng lực kỹ thuật, tương lai ở 

trong xã hội có thể phát tài, có thể mưu sinh, mà mục đích của đọc sách là phải làm 

Thánh  nhân,  làm  Hiền  nhân.  Mục  đích  của  học  Phật  là  phải  làm  Phật,  làm  Bồ  Tát. 

Mục  tiêu  phải  làm  cho  rõ  ràng.  Phàm  là  những  người  vãng  sanh  đến  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc, mục đích của họ đều rõ ràng, đều là đi làm Phật, làm Bồ Tát. 

Phật Bồ Tát cõi Phàm Thánh Đồng Cư đương nhiên là  “kiến lập thường nhiên, vô suy 

 vô biến” . Họ không phải là phàm phu. Nếu như chúng ta có thể nghĩ đến cái tầng này 

thì nghi hoặc ở trong đây liền không còn, biết được cõi Phàm Thánh Đồng Cư của họ 

thù thắng là lý đương nhiên. Quay đầu nhìn lại, ngày nay chúng ta làm thế nào để xây 

dựng xã hội? Chúng ta không dám so bì với Phật Bồ Tát, mà chỉ hy vọng xã hội của 

chúng ta tốt đẹp hơn một chút, thế giới chân thật có thể đạt đến hòa bình. Đây là chúng 

ta  thay  chúng sanh  Thế  giới  Ta Bà  để  cầu phước.  Vì thế, chúng  ta không thể  không 

chú trọng đến giáo học của Nho - Phật. 

Để hồi phục  "minh đức"  của chúng ta thì phải làm từ chỗ nào? Cũng là từ  “hiếu thân 

 tôn sư” , nhà Nho nói là hiếu đạo. Các vị đọc "Luận Ngữ" thì liền tường tận, nói về sư 

đạo câu đầu tiên trong "Luận Ngữ" là:  "học nhi thời tập chi, bất diệc thuyết hồ?" . Chữ 

 "học"  đó là cầu học. Mỗi ngày không ngừng đang học tập thì bạn đạt được pháp hỷ, 

đạt được pháp  lạc.  Thế nhưng  "nhân  vô  chí tất bất  lập"   ( “lập”  là kiến lập),  tuy  bạn 

dụng  công  cầu  học,  nhưng  đến  sau  cùng  vẫn  là  trống  không,  vẫn  là  chưa  kiến  thọ. 

Trước tiên bạn cần phải có mục tiêu, cũng giống như Phật dạy chúng ta trước tiên phải 

 "phát  tâm  Bồ  Đề" ,  nhà  Nho  nói  trước  tiên  phải  lập  chí  làm  Thánh  Hiền.  Trong  nhà 

Phật nói “phát tâm Bồ Đề” chính là lập chí làm Phật. Nếu chí không lập thì ngay đời 

này  công phu của bạn sẽ không có  lực.  Người không thể không  có  chí. Lập  chí trên 

cầu hạ hóa (hạ hóa là thân dân). Thượng cầu phải  "chỉ ư chí thiện" , hạ hóa cũng phải 

 "chỉ ư chí thiện" , đây là chân trí tuệ. Thượng cầu là làm Thánh làm Hiền, làm Phật làm 

Bồ Tát. Hạ hóa là giúp đỡ tất cả chúng sanh chuyển ác thành thiện, giúp chúng sanh 

chuyển  mê  thành  ngộ,  giúp  chúng  sanh  chuyển  phàm  thành  Thánh.  Vậy  mới  gọi  là 

 "chỉ ư chí thiện" . 

Cho  nên  sau  cùng  nói   "tri  chỉ  nhi  hậu  hữu  định" .  Tâm  của  chúng  ta  hiện  tại  vì  sao 

không thể định lại được, một ngày từ sớm đến tối cứ nghĩ tưởng xằng bậy? Bởi vì bạn 

không tri chỉ, bạn không hiểu được chỉ ư chí thiện. Nếu bạn chân thật hiểu được chỉ ư 

chí  thiện, đem  chí  hướng  mục  tiêu  của  bạn  đều  định  ở  chỗ  này  thì  tâm  của  bạn  liền 

định rồi, nhà Phật nói là được Tam Muội. Được Tam Muội là như thế nào? Sáu căn 

tiếp  xúc với  cảnh  giới  sáu  trần bên  ngoài  không  động tâm, trong  có  thể  không  động 

tâm, ngoài không bị mê hoặc. Nhà Nho nói  "tri chỉ nhi hậu hữu định" , bạn không tri 

chỉ thì bạn làm sao có thể được định? 

 "Định nhi hậu năng tịnh, tịnh nhi hậu năng an" , thân tâm an ổn. 

 "An nhi hậu năng lự" .  "Lự"  là gì? Lự là trí tuệ, nhà Phật gọi là  "thường sanh trí tuệ" , 

không sanh phiền não. 

 "Lự nhi hậu năng  đắc" , đắc là gì vậy?  Đắc  là quả vị  của  Thánh  nhân, thông thường 

chúng ta gọi là chứng quả. Bạn xem, nhà Nho nói cùng Phật pháp nói có phải là như 

nhau không? 

- 257 - 

Từ nhỏ chúng ta không có người dạy, giáo dục gia đình của chúng ta đã mất đi, giáo 

dục học đường trong trường học chỉ dạy một số khoa học kỹ thuật, còn giáo dục nhân 

văn thì không có (nhân văn là dạy chúng ta làm thế nào để làm người, làm thế nào ở 

chung với mọi người), không có giáo dục nhân văn. Còn nói đến giáo dục của xã hội, 

hiện tại xem qua báo chí tạp chí, truyền hình phát thanh, phim ảnh, hý kịch, dạy chúng 

ta điều gì? Giáo dục tôn giáo thì chỉ có hình thức, cúng tế trên hình thức, còn đối với 

giáo học của Kinh điển thì xem thường. Như vậy thì thiên hạ làm sao mà không loạn, 

xã hội làm sao có thể tường hòa? Đây là đại vấn đề. 

Quá khứ ngay đến người nước ngoài, tiến sĩ Thang Ân Tỷ nước Anh đã giác ngộ đến, 

muốn giải quyết vấn đề xã hội của thế kỷ 21 chỉ có học thuyết Khổng Mạnh cùng Phật 

pháp Đại Thừa. Đây là học giả nổi tiếng của thế giới, ông đã cho chúng ta một khải thị 

vĩ đại. Chúng ta làm thế nào cứu chính mình, làm thế nào cứu xã hội và chúng sanh? 

Cần phải quay đầu lại, hướng về học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại Thừa để 

tìm cầu, học tập. Trước tiên chúng ta phải bổ túc chính mình, đành phải dùng bổ túc 

giáo dục, y theo quan niệm lý luận giáo học của Nho Phật. 

Quá  trình  của  giáo  học  bắt  tay  vào  từ  chỗ  nào?  Bắt  tay  vào  từ  đoạn  phiền  não.  Nhà 

Nho nói  "cách vật chí tri" . “Vật” là gì? Vật là dục vọng, vật dục. Bạn xem xã hội hiện 

tại, không  luận  một quốc gia, một  khu vực  nào, lòng người xã hội có quan  niệm  sai 

lầm phổ biến là  "tranh danh đoạt lợi,  tứ tình túng dục" , cho rằng đây là bản lĩnh. Hiện 

tại cả thảy xã hội là tám chữ này. Tám chữ này tiếp tục phát triển chính là ngày tàn thế 

giới. Nếu như không thể nào ngăn phòng có hiệu quả thì ngày tàn thế giới là chắc chắn 

không thể nào tránh khỏi. Phương pháp có hiệu quả chính là giáo huấn của Nho - Phật. 

Điều đầu tiên Nho và Phật dạy chúng ta là đoạn phiền não. Nhà Nho dạy chúng ta từ 

nơi  "tứ tình  túng dục, tranh  danh đoạt  lợi" , trong  nội tâm  của  chính  mình phải luôn 

phản tỉnh, làm công phu khắc phục chính  mình. Chữ  "cách"  chính là cách đấu. Phải 

cùng  phiền  não  tập  khí  của  chính  mình  mà  tác  chiến,  bạn  phải  đánh  thắng  thì  mới 

được,  khắc  chế  vật  dục  của  chính  mình.  Buông  xả  danh  vọng  lợi  dưỡng,  buông  xả 

tham-sân-si-mạn thì mới có thể quay đầu. Có câu:  "Quay đầu là bờ" . Quay đầu chính 

là Thánh, là Hiền, quay đầu chính là Phật Bồ Tát. 

Cách vật rồi sau mới chí tri, lời nói này quan trọng. Phiền não chân thật phục được rồi, 

đoạn dứt rồi thì trí tuệ của bạn mới hiện tiền. Nếu không đoạn phiền não, con người 

này ở trong Phật pháp nói là nhiều nhất chỉ có chút thông minh nhỏ gọi là thế trí biện 

thông, chẳng qua như vậy mà thôi, không có trí tuệ. Thế trí biện thông không thể cải 

tạo vận mạng của bạn, nhưng trí tuệ thì có thể cải tạo vận mạng của bạn. Sau khi khắc 

phục phiền não thì bạn mới có trí tuệ. Có trí tuệ rồi bạn mới biết tu thân. Dùng phương 

pháp gì để tu thân? Tư tưởng, kiến giải, hành vi, ngôn ngữ của bạn phải tương ưng với 

thập thiện nghiệp đạo, đây là tu thân. Trái ngược với mười nghiệp thiện là sai lầm, lỗi 

lầm, tội nghiệp. 

Ngày nay, chúng ta y theo “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh", chúng ta cũng đã giảng, 

cũng ngày ngày đang đọc, vì sao vẫn không thể quay đầu lại vậy? Vì không có trí tuệ. 

Vì  sao  không  có  trí  tuệ?  Phiền  não  chưa  đoạn.  Bạn  luôn  phải  nghĩ  tưởng  vì  sao  từ 

trước người xưa làm có hiệu quả, hiện tại chúng ta làm thì không có hiệu quả? Người 

xưa có thứ lớp, từng bước mà học tập. Cho nên, tôi thường hay dặn dò các đồng tu, 

- 258 - 

cửa ải thứ nhất của chúng ta không cách gì đột phá, cho nên nói tu hành thì khó khăn. 

Cửa ải thứ nhất là gì? Tự tư tự lợi. Sự việc này nếu không thể buông xả, không luận là 

Nho hay Phật, chúng ta đều không tiến vào được. Nếu đem tự tư tự lợi buông bỏ đi, thì 

bạn mới có thể bước vào cửa Phật và cửa nhà Nho rất dễ dàng, bạn mới có thể đăng 

đường mà vào nhà. Chỉ cần có chút ý niệm tự tư tự lợi thì bạn không vào được. 

Hôm nay có một vị đồng tu (ông là người kinh doanh) đến hỏi tôi:  “Chúng con kinh 

 doanh mỗi niệm đều là tự tư tự lợi, nếu không tự tư tự lợi thì còn làm ăn gì nữa?   Thế 

 nhưng cứ như vậy mà tiếp tục về sau, tương lai nhất định ở ba đường ác. Phải làm thế 

 nào  để  con  kinh  doanh  mà  vẫn  có  thể  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  đi  làm 

 Phật?”.   Câu  hỏi  này  rất  hay.  Kinh  doanh  vẫn  có  thể  đến  Thế  giới  Tây  Phương  Cực 

Lạc đi làm Phật, chỉ cần bạn đem ý niệm chuyển đổi lại. Kinh doanh ta cần phải kiếm 

tiền hay không? Cần, vẫn cứ phải kiếm tiền để mở rộng sự nghiệp của bạn. Thế nhưng 

bạn phải nên biết, nếu như bạn kiếm được để chính mình thọ dụng, gia đình của bạn 

thọ  dụng, cho  con  cái  của  bạn  thọ  dụng, vậy  thì  nghiệp  báo  của  bạn  sẽ  ở  ba  đường. 

Bạn kinh doanh một số thương nghiệp này, làm ăn mua bán là vì phục vụ xã hội, vì lợi 

ích chúng sanh, quyết định không phải vì tự tư tự lợi thì tương lai bạn sẽ thành Phật, 

tương lai làm Tổ, đem ý niệm chuyển đổi lại. 

Chúng ta đã từng nghe nói, ngày trước nơi đây có một vị đại thương nhân tên Trần Gia 

Canh, sự nghiệp kinh doanh của ông rất lớn, kiếm được không ít tiền, tiền kiếm được 

đều xây trường học (tiểu học, trung học, đại học đều có), tạo phước cho xã hội. Nghe 

nói đến lúc tuổi già khi kiểm tra sức khỏe, bác sĩ nói ông không đủ dinh dưỡng. Có 

được nhiều tiền như vậy mà dinh dưỡng lại không đủ, chẳng phải buồn cười hay sao? 

Vì sao không đủ dinh dưỡng? Đời sống của chính mình rất thanh khổ, không có hưởng 

thụ, không nghĩ đến làm chút thức ăn ngon để ăn, không tìm bổ phẩm tốt, tiền kiếm ra 

được  đều  dùng vào  xã  hội, đều giúp  cho  người  khác. Ông  là Bồ  Tát. Bồ  Tát  thì  sao 

không phát tài? Phát tài được càng nhiều càng tốt, người khổ nạn liền có phước. Cho 

nên  Bồ  Tát  học  Phật,  bất  cứ  một  nghề  nghiệp  nào  đều  có  thể  học  Phật,  quyết  định 

không có chướng ngại. Sự việc dưỡng sinh có thể làm, nghề nghiệp nào cũng có thể 

làm, quyết không phải vì chính mình mà là vì phục vụ xã hội, vì lợi ích chúng sanh. 

Đây chính là Bồ Tát. Phàm và Thánh chính ngay ý niệm; một niệm vì mình là phàm 

phu, mỗi niệm vì chúng sanh là Thánh nhân. 

Chúng ta phải giúp đỡ xã hội này, quan trọng nhất là giáo dục. Làm thế nào giúp trẻ 

nhỏ của hiện tại có thể tiếp nhận giáo dục Thánh Hiền, làm thế nào giúp quần chúng 

của xã hội có thể giác ngộ hồi đầu? Việc này quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Tôi trở về từ Malaysia. Khi ở đó tôi xem thấy có một số trường Trung Văn đề xướng 

trẻ nhỏ đọc Kinh. Đây là việc tốt. Sức ghi nhớ của trẻ nhỏ rất tốt. Hôm qua, con trai 

lớn của Đan Tư Lý là Lý Kim Hữu, năm nay chín tuổi, theo bên tôi cả ngày. Chúng tôi 

ở trên xe dạy chú đọc một đoạn Kinh văn phía trước của "Đại Học", chú đọc năm lần 

thì có thể thuộc. Đây là bình thường. Khi gấp sách của chú lại, bảo chú đọc 100 lần, 

đại khái đọc hơn một giờ, từng lượt từng lượt đọc. Chú có lòng tin. Sau đó tôi nói với 

chú  ấy:   “"Đại  Học",  "Trung  Dung",  “Luận  Ngữ"  đóng  chung  lại  một  quyển,  ta  cho 

 con thời gian một năm, con y theo phương pháp ta dạy con là mỗi ngày đọc một đoạn, 

 sau khi học thuộc đoạn này thì lại đọc 100 lần. Ngày hôm sau, trước khi đọc đoạn kế 

- 259 - 

 tiếp phải đem đoạn phía trước ôn tập lại một lần. Mỗi ngày ôn tập như vậy, chỉ cần 

 một năm thì quyển sách này con sẽ học thuộc lòng được làu làu, cả đời không thể nào 

 quên đi”. Đối với trẻ nhỏ mà nói, một ngày chỉ cần dùng một giờ đồng hồ, gia trưởng 

phải cố gắng đốc thúc, ngay trong một năm thì ba bộ sách này liền được hoàn thành. 

Năm thứ hai thì học xong "Mạnh Tử". Thời gian hai năm thì đã học xong "Tứ Thư" 

rồi. Mỗi ngày chỉ cần một giờ đồng hồ. Đây là nền tảng, quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Tôi nói, một trẻ nhỏ trong nhà của bạn dụng công học như vậy, anh em chị em trong 

nhà  có  năm  người,  bốn  người  khác  đều  sẽ  bắt  chước  theo.  Nếu  không  theo  thì  sao? 

Không theo thì tương lai tụt hậu, không thể theo kịp. Một nhà có thể làm như vậy, khi 

thân bằng quyến thuộc của họ đến thấy, đứa nhỏ này ngay trong một năm đều có thể 

học qua "Tứ Thư", tôi nghĩ nhà nhà đều sẽ dạy con cái của họ cùng nhau học tập, vì 

không học tập thì thế hệ tiếp theo sẽ không thể theo kịp. Do đây có thể biết, việc này là 

không  khó,  khó  ở  người  lớn  xem  thường,  không  có  dạy  chúng,  không  có  xúc  tiến 

chúng. Bạn ngày ngày phải xúc tiến, phải xem thấy chúng đọc sách và học thuộc lòng. 

Đến mười mấy tuổi, chúng ta ngày trước là mười ba tuổi thì trí tuệ dần dần khai, lúc 

đó bạn lại giảng giải cho chúng. Hiện tại chỉ cần học thuộc, không cần giảng, lợi dụng 

sức ghi nhớ của chúng, đại khái từ 6 tuổi đến 12 tuổi, ở độ tuổi này sức ghi nhớ của 

chúng rất tốt. 

Giáo học cổ xưa của chúng ta có trí tuệ, cũng phù hợp quan niệm khoa học của ngày 

nay đã nói, phù hợp tinh thần của khoa học, lợi dụng giai đoạn trưởng thành của con 

người. Mỗi một giai đoạn có ưu điểm của mỗi một giai đoạn. Lợi dụng ưu điểm này. 

Ký ức là ưu điểm của trẻ nhỏ. Lý giải là ưu điểm của thanh thiếu niên, bạn giảng giải 

cho chúng nghe để cho chúng rõ lý, biết được chính mình đối nhân xử thế tiếp vật phải 

nên làm như thế nào. Đây chính là giáo dục. 

Tập 196 

Phía trước chúng ta đã từng đọc qua, Phật ở trong bộ Kinh này dạy bảo chúng ta bắt 

tay  tu  hành  cũng  là  từ  trên  ba  nghiệp  thanh  tịnh  mà  bắt  tay  vào:   "Khéo  giữ  khẩu 

 nghiệp, không nói lỗi người; khéo giữ thân nghiệp, không phạm oai nghi; khéo giữ ý 

 nghiệp,  thanh  tịnh  không  nhiễm" .  Tu  thân  nhất  định  phải  thực  tiễn  ở  trong  “Thập 

Thiện Nghiệp Đạo". 

"Kinh Vô Lượng Thọ" nói ba cái chân thật, hoàn toàn tương đồng với ba cương lĩnh 

trong "Đại Học". Bổn Kinh nói  "khai hóa hiển thị chân thật chi tế"  chính là trong "Đại 

Học"  nói   "minh  minh  đức" ;  "Huệ  dĩ  chân  thật  chi  lợi"   chính  là  trên  "Đại  Học"  nói 

 "thân dân";   "Trụ chân thật huệ"  chính là "Đại Học" nói  "chỉ ư chí thiện" . Các vị đồng tu thử nghĩ xem có phải vậy không? Tuy cách nói của Nho và Phật có sai biệt, nhưng 

trên thực tế là viên dung. Chúng ta cần phải làm đến ba điểm này, sau đó Phật mới dạy 

cho chúng ta khéo giữ ba nghiệp. Các vị thử nghĩ xem, chúng ta đem giáo học của Thế 

Tôn và giáo học của Khổng Lão Phu Tử đối chiếu qua, hai người chưa từng gặp mặt 

nhau, cũng không có tin tức cùng với nhau, thế nhưng cái đã nói cùng cái đã dạy quả 

nhiên hoàn toàn giống nhau. Đây chính là trong ngạn ngữ đã nói:  "Anh hùng sở kiến, 

 đại  lượt tương đồng".  Những người này  là  anh hùng  hào kiệt chân  thật,  chân thật  là 

không vì chính mình, mà là vì chúng sanh khổ nạn. Cho nên, các Ngài đều là từ nơi 

công tác giáo dục xã hội (người hiện tại nói đây là nhà giáo dục học xã hội), hành vi, 

- 260 - 

việc  làm  cả  đời  của  các  Ngài  là  nhà  làm  công  tác  nghĩa  vụ  giáo  dục  xã  hội,  cả  đời 

không cầu thù lao, không cầu cải thiện phẩm chất đời của chính mình, cả đời dạy bảo 

tất cả chúng sanh không mệt mỏi. Loại tinh thần cùng đức hạnh này, chúng ta phải tỉ 

mỉ quán sát thể hội mà học tập, sau đó chúng ta nghĩ đến hồi phục trật tự xã hội bình 

thường là có thể, không phải là việc khó. 

Khi tôi  ở Malaysia, có đồng  tu  muốn tôi dùng  mấy  chữ đơn giản nhất  cung  cấp  yếu 

lĩnh  tu  học.  Tôi  nói  ra  tám  chữ:   "Trung  -  hiếu  -  nhân  -  ái  -  lễ  -  nghĩa  -  liêm  -  sĩ" . 

 “Trung - hiếu - nhân - ái”  là nhà Nho nói.  "Lễ - nghĩa - liêm - sĩ"  là Quản Trọng nói 

(vào thời xưa, Quản Trọng được liệt vào nhà Đạo). Xã hội của chúng ta ngày nay kém 

khuyết tám chữ này, cho nên chúng ta phải đề xướng. Làm thế nào để đề xướng? Phải 

làm  từ  chính  bản  thân.  Chính  chúng  ta  không  làm  được  mà  dạy  người  khác  làm  thì 


người khác sẽ không tin tưởng. Chính mình làm được, khuyên người khác thì người 

khác liền tin tưởng. 

Thích Ca Mâu Ni Phật khuyên người nhìn thấu buông xả, nếu như Ngài là một vương 

tử, tương lai Ngài kế thừa vương vị, khuyên người nhìn thấu buông xả thì mấy người 

tin tưởng lời nói của Ngài? Ngài buông xả vương vị, ra bên ngoài đi khất thực từng 

nhà,  cho  nên  Ngài  dạy  người  nhìn  thấu  buông  xả, người  ta  tin  tưởng,  vì  chính  Ngài 

chân thật nhìn thấu buông xả rồi. Đây gọi là  "thinh kỳ ngôn nhi quán kỳ hạnh".  Ngài 

chân  thật  làm  được,  nói  được,  chứ  không  phải  nói  được,  làm  được.  Trước  tiên  làm 

được rồi sau đó mới nói, như vậy sau khi chúng ta nghe rồi sẽ không có lời gì để nói, 

chúng ta không thể không tín phụng, không thể không y giáo phụng hành. Đây là từ 

 "kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến".  Chúng ta đọc hai câu này rồi, xem qua xã hội 

hiện thực của chúng ta cảm khái vạn phần. Chúng ta phải nên học tập như thế nào, làm 

thế nào thực tiễn vào ngay trong đời sống hiện thực của chúng ta? Đại đức xưa có giải 

thích đối với hai câu này, Ngài Đại sư Thiện Đạo triều nhà Đường có phát huy rất thấu 

đáo. Căn cứ trong "Phật Địa Luận", Ngài nói:  "Thường"  có ba loại, một loại là  "bổn 

 tánh thường",  loại thứ hai là  "bất đoạn thường",  loại thứ ba là  "tương tục thường".  

 “Bổn tánh thường”  (pháp thân cũng gọi là bổn tánh, cũng gọi là tự tánh, cũng gọi là 

chân như, vô sanh vô diệt), ý nghĩa là gì? Trong triết học hiện đại nói là bổn thể của vũ 

trụ vạn vật, ở trong Phật pháp gọi là pháp thân. Gọi  "pháp thân",  ý nghĩa này rất hay, 

hư không pháp giới vạn sự vạn pháp đều từ nó mà sanh ra, nó là căn bản của tất cả vạn 

pháp,  là  năng  sanh.  Tất  cả  vạn  pháp  là  sở  sanh.  Pháp  sở  sanh  có  sanh  có  diệt,  pháp 

năng sanh không sanh không diệt. Đây là thường nhiên. Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

là cõi pháp tánh, cho nên kiến lập thường nhiên. 

Ngày nay, cõi này của chúng ta là cõi gì? Kỳ thật cũng là cõi pháp tánh. Bạn làm sao 

rời khỏi pháp tánh? Rời khỏi pháp tánh thì làm gì có cõi? Ở nơi này tâm bệnh rốt cuộc 

từ chỗ nào mà sanh ra? Sanh ra chỗ “chấp tướng, không thấy tánh”, vấn đề của chúng 

ta sanh ra từ chỗ này. Chúng ta chấp trước tướng.  "Tướng"  là gì? Tướng là sở sanh, 

gọi là pháp tướng. Chúng ta chấp trước pháp tướng mà không biết được pháp tánh. Giả 

như chúng ta ở trên pháp tướng thấy được pháp tánh rồi, thì chúng ta ở ngay nơi đây 

cũng kiến lập thường nhiên, cũng vô suy vô biến. Do đây có thể biết, tâm bệnh vẫn là 

phát  sanh  ở  chính  bản  thân  chúng  ta,  giống  như  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  đã  nói  trong  một 

đoạn khai thị rất ngắn cùng phương trượng Đàm Sanh:  "Cảnh duyên không tốt xấu, tốt 

- 261 - 

 xấu ở nơi tâm" . Chúng ta dùng tâm phân biệt, dùng tâm vọng tưởng, dùng tâm chấp 

trước, cho nên thấy tướng, không thấy tánh. Người của Thế giới Tây Phương Cực Lạc 

vĩnh viễn ly khai vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, cho nên họ thấy tướng chính là 

thấy tánh. Tánh tướng nhất như, tánh tướng không hai, cho nên từ tánh tướng để nói là 

bổn tánh thường, pháp thân. 

 "Bất đoạn thường"  là nói báo thân. Báo thân không lìa pháp thân. Pháp thân không 

sanh không diệt, cho nên báo thân không có gián đoạn. 

 "Tương  tục  thường" ,  tương  tục  chính  là  hoàn  toàn  nói  tướng  phần,  ứng  hóa  thân. 

Ứng  hóa  thân  có  sanh  có  diệt, nhưng  vì  sao  gọi  thường?  Sanh  diệt  tương  tục, giống 

như trong "Phổ Môn Phẩm" đã nói:  "Đáng dùng thân gì để độ thì hiện ra thân đó để 

 độ" , mười phương thế giới không nơi nào mà không hiện thân, không lúc nào không 

hiện thân. Đây là ứng thân thường, chính là  "tương tục thường" . 

Bình  thường  chúng  ta  nói   "vạn  pháp  giai  không, nhân  quả  bất  không" . Nhân  quả  vì 

sao bất không? Tương tục bất không. Ba loại thường này chúng ta đều có, nhưng rất 

đáng tiếc, hai loại phía trước thì chúng ta không biết, bất tri bất giác, hoàn toàn mê mất 

rồi, tương tục thường ngày đang làm. Người chết rồi lập tức luân hồi, lại đầu thai, lại 

sanh, ở trong sáu cõi luân hồi sống sống chết chết, chết chết sống sống, vĩnh viễn tiếp 

nối không dứt. Tương tục thường là chân tướng vũ trụ. 

Có một số thanh niên không tin tưởng sanh tử luân hồi, trong sách xưa của chúng ta 

ghi chép được rất nhiều, hiện tại chúng ta thường hay nghe nói cũng không ít. Người 

Trung Quốc luôn không tin tưởng người Trung Quốc, mà người Trung Quốc lại luôn 

tin tưởng người nước ngoài, vậy thì còn cách nào? Đây gọi là mất đi lòng tự tin của 

dân tộc. Cho nên, hiện tại tôi tìm một tốp các đồng tu nước ngoài, chuyên môn ở nước 

ngoài thu tập cho tôi một số tư liệu của nhân quả luân hồi. Họ đã gởi thư đến, có cái 

thì gởi bằng fax. Hôm nay tôi còn nhận được một phần bằng tiếng Anh, phải tìm đồng 

tu để phiên dịch. Trong tạp chí báo chương của nước ngoài thường hay đăng. Đây là 

thật,  không  phải  giả,  đây  chính  là  nói  tương  tục  không  ngừng,  nhân  quả  bất  không. 

Nếu như các vị chân thật tường tận những chân tướng sự thật này, hiểu được những 

đạo lý này thì khởi tâm động niệm của chúng ta tự nhiên liền sẽ dè dặt, tế ngộ của cả 

đời chúng ta sẽ không oán trời trách người. Chúng ta biết được cái gì?  "Một bữa ăn, 

 một ngụm nước đều do tiền định".  Ai định cho bạn vậy? Chính mình định, không phải 

người khác định, luôn luôn là không liên quan gì với người khác. Cho nên, vận mạng 

là chính mình tạo và vận mạng chính mình có thể thay đổi. 

Tôi xem thấy đứa con trai nhỏ của Lý Kim Hữu, mới năm tuổi mà rất yêu thương động 

vật nhỏ. Chú nói chú có bạn bè rất tốt. Tôi hỏi:  “Bạn bè tốt là ai vậy?” . Chú nói:  "Rất 

 nhỏ, rất nhỏ" . Tôi hỏi: “Có phải kiến hay không?” . Chú gật đầu nói:  "Đúng vậy".  Kiến 

là bạn tốt của chú ấy. Chú xem thấy bạn nhỏ khác muốn giẫm lên mấy con kiến, chú 

liền nói với người đó:  “Nếu bạn là kiến, bạn có bằng lòng để người khác giẫm chết 

 hay không?”.  Bạn nhỏ này có thiện căn, có tâm từ bi, quyết định không chịu làm tổn 

thương  một  con  kiến  nhỏ,  huống  hồ  động  vật  lớn  hơn.  Chúng  ta  nghe  chú  ấy  nói 

chuyện,  nghĩ  lại  chính  mình  không  bằng  chú  ấy.  Chúng  ta  xem  thấy  kiến  đến  quấy 

nhiễu, thì muốn nghĩ biện pháp trục xuất chúng, còn chú ấy thì tiếp đãi như bạn. Cho 

- 262 - 

nên, con người có phước báo, có thiện căn hay không, ngay từ nhỏ liền có thể thấy ra 

được. 

Từ trong Kinh điển Thế Tôn giới thiệu cho chúng ta, chúng ta có thể thể hội đến được 

Thế giới Cực Lạc chính là cảnh giới của Đại Niết Bàn. 

Lần này tôi ở Di Bảo, gặp được một vị pháp sư Tiểu Thừa. Vị pháp sư này tu hành rất 

tốt, trì giới rất nghiêm, nửa ngày ăn một bữa, nhận được sự tôn kính, ngưỡng mộ của 

đại  chúng  xã  hội.  Ông  đến  hỏi  tôi:   “Niết  Bàn  trong  Đại  và  Tiểu  Thừa  đã  nói  có  gì 

 khác nhau?”.  Bởi vì ông nhận được giáo dục Tiểu Thừa, Tiểu Thừa bài trừ Đại Thừa, 

họ cho  rằng  Kinh luận  Đại  Thừa không phải  Phật  nói,  Phật đã  nói đều  là  Kinh  Tiểu 

Thừa,  nên  họ  không  thể  tiếp  nhận,  không  thể  tin  tưởng  đối  với  pháp  Đại  Thừa.  Họ 

mong cầu ngay trong đời này thông qua tu học thiền định chứng được quả A La Hán. 

Tôi  nói:   “Không  hề  sai!” .  Kinh  luận  của  Tiểu  Thừa  truyền  đến  Trung  Quốc  từ  rất 

sớm,  Trung  Quốc đem  dịch thành  Hán văn. Hiện tại  trong  “Đại  Tạng  Kinh” lưu giữ 

"Tứ  A  Hàm  Kinh"  của  Tiểu  Thừa,  số  lượng  tương  đối  hoàn  chỉnh,  cùng  tạng  Tiểu 

Thừa của  văn  Pali,  ngày  trước  có  người  làm  một  cuộc  so  sánh, nó  chỉ  hơn  bổn  Hán 

dịch của chúng ta 50 bộ. Hai ba ngàn bộ Kinh điển mà chỉ kém hơn 50 bộ, số lượng 

này rất nhỏ. Do đây có thể biết, Kinh Tiểu Thừa lưu truyền đến Trung Quốc là tương 

đối hoàn chỉnh. Ông hỏi tôi:  “Vì sao Đại Thừa không lưu truyền đến Thái Lan, Tích 

 Lan?”,  rốt cuộc là do nguyên nhân gì? Tương cách hơn hai ngàn năm, tôi không phải 

nghiên cứu lịch sử nên tôi không biết. Theo suy nghĩ của chúng ta, từ trên lý luận mà 

suy tưởng, Phật giáo hóa chúng sanh là ứng cơ nói pháp, chúng sanh mỗi một khu vực 

căn tánh không như nhau, bạn ưa thích học môn nào thì Phật liền đem bộ môn đó giới 

thiệu cho bạn. Đương nhiên giới thiệu này đều là đệ tử đời sau của Phật. Bạn ưa thích 

thứ nào  thì  giới  thiệu  cho  bạn  thứ đó. Cùng  một  đạo  lý  như vậy,  Đại  Thừa  ở  Trung 

Quốc có tám tông phái, vì sao phải có nhiều tông phái như vậy? Vẫn là do chúng sanh 

căn tánh không đồng nhau. Người ưa thích học "Hoa Nghiêm" thì chọn Hoa Nghiêm 

tông, khu vực này chuyên môn nghiên cứu những Kinh luận này. Nếu bạn có chí thú 

này, chí đồng đạo hợp với họ thì bạn đi đến nơi đó. Nếu ưa thích nghiên cứu Pháp Hoa 

thì  bạn  đi  đến  núi  Thiên  Thai.  Tôi  nghĩ  phải  nên  như  vậy.  Có  thể  căn  tánh  người  ở 

Nam Dương ưa thích Tiểu Thừa, cho nên Kinh Tiểu Thừa lưu thông đến nơi đó; căn 

tánh của người phương đông thích hợp với Đại Thừa, ưa thích những thứ này, cho nên 

những gì của bộ phận đó lưu truyền đến Trung Quốc. Tôi nghĩ phải nên là như vậy. 

Đây là chúng ta từ trên lý luận mà suy đoán. Tôi giải đáp cho ông, ông hỏi: “Phải làm 

 thế nào  mới  tu  hành thành  Phật?  Ở trên  Kinh  Phật  nói,  nếu  Phật  không  đem chúng 

 sanh  độ  tận, thệ  không thành  Phật. Hiện  tại  tôi  vẫn  là  phàm phu, Thích  Ca  Mâu Ni 

 Phật vì sao thành Phật rồi? ”. Vấn đề này khó cho tôi rồi. Ông trách Thích Ca Mâu Ni 

Phật vì sao Ngài đã thành Phật mà ông vẫn còn chưa được độ. Ông rất khích động mà 

nói. Sau đó hỏi tôi:  "Vì  sao gọi  là thành Phật?".  Câu hỏi  này  rất hay. Nếu  ông đem 

câu  trả  lời  của  tôi  liên  kết  lại  thì  ông  liền  sẽ  hiểu.  Vì  sao  gọi  là  thành  Phật?  Vọng 

tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều đoạn hết thì gọi là thành Phật. Tôi từ giáo nghĩa 

của  Kinh  điển  nói  với  ông:  “Đối  với  tất  cả  pháp  thế  xuất  thế  gian  không  còn  chấp 

 trước nữa, chấp trước đoạn rồi thì bạn liền thành A La Hán; phân biệt tất cả pháp thế 

 xuất thế gian đoạn hết, không còn phân biệt nữa thì bạn liền thành Bồ Tát; đối với tất 

 cả pháp thế xuất thế gian không còn khởi lên một vọng niệm thì bạn thành Phật rồi” . 

Đây  là  ở  trên  Kinh  Phật  nói.  Phân  biệt,  chấp  trước  của  ông  rất  nặng  nên  không  thể 

- 263 - 

chứng A La Hán. Cần phải buông xả tất cả phân biệt chấp trước mới có thể chứng quả 

A  La  Hán.  Bạn  xem,  vẫn  còn  oán  trách  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  thành  Phật  rồi  mà 

không độ ông, lời của Thích Ca Mâu Ni Phật nói không tính đến. Tôi cũng phải nói 

với ông ấy:  “Phật độ người hữu duyên, Phật không độ người vô duyên” . Việc này trên 

Kinh thường nói. Người có duyên thảy đều được độ, họ thành Phật rồi. Vì sao chưa độ 

bạn? Vì bạn không có duyên. Bạn không thể trách Phật. Lời nói này ông ấy nghe rồi 

mà vẫn không hiểu lắm, nên tôi lại nêu một thí dụ. Tôi nói:  “Thí  dụ chúng ta  mang 

 một cái giỏ vào trong vườn đào để hái quả chín, trên cây có rất nhiều trái đào, nhưng 

 không phải tất cả đều chín (việc này chúng ta đều biết), xem thấy trái nào chín thì hái 

 trái đó trước, chưa chín thì qua hai ngày trở lại hái tiếp. Trái nào chín thì là được độ 

 trước,  chưa  chín  chính  là  chưa  có  duyên,  việc  này  chính  là  như  vậy  mà” .  Cho  nên, 

nhất định phải hiểu là ngay lúc đó bạn vẫn chưa chín muồi, hy vọng về sau đến lúc nào 

chín muồi thì lúc đó Phật liền đến độ bạn. Việc này trên Kinh điển nói được rất nhiều: 

 "Phật thị môn trung, bất xả nhất nhân".  Một mình bạn duyên chín rồi, Phật cũng phải 

giúp bạn thành tựu. Nếu có rất nhiều người thành tựu, Phật liền dùng ứng thân để độ. 

Một  người  duyên  chín  muồi,  hai  người  duyên  chín  muồi,  Phật  liền  dùng  hóa  thân. 

Chúng ta đều xem thấy ở trên lịch sử. Đây gọi là Phật độ người hữu duyên. Chúng ta 

rất rõ ràng. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thảy đều không còn là có duyên. Bạn 

còn  có  vọng  tưởng  phân  biệt  chấp  trước  là  không  có  duyên,  duyên  chưa  chín  muồi. 

Đến lúc nào xem thấy vọng tưởng, phân biệt, chấp trước của bạn đoạn hết rồi thì Phật 

liền đến độ bạn. Cho nên Thế giới Cực Lạc là cảnh giới Đại Niết Bàn, không phải Tiểu 

Niết Bàn. Niết Bàn mà A La Hán chứng được là Tiểu Niết Bàn, Thiên Chân Niết Bàn. 

Việc này trên Kinh Đại Thừa nói rất nhiều, thế nhưng trên Kinh Tiểu Thừa không có 

nói. 

Đọc Kinh cũng không phải là một việc dễ dàng. Cho nên "Hoa Nghiêm", "Đại Trí Độ 

Luận"  đều  có  nói:   "Phật  pháp  không  người  nói,  tuy  trí  khó  thể  hiểu" .  Cần  phải  có 

người chân thật tu hành, chân thật chứng quả, người tái sanh giảng giải với chúng ta, 

chúng ta mới có thể hiểu được ý nghĩa trong đây. Thế nhưng tuy có người giảng giải, 

nhưng vẫn còn rất nhiều người hiểu sai ý nghĩa, hiểu lầm nghĩa Kinh, giải thiếu nghĩa 

Kinh. Không chỉ hậu thế nhiều, năm xưa khi Thế Tôn còn ở đời cũng có. Nguyên nhân 

là gì vậy? Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước chưa buông xả thì sẽ nghe sai, hiểu sai đi 

ý nghĩa. Tóm lại, nếu ba loại chướng ngại lớn này không trừ mất đi, chúng ta làm sao 

có thể thành tựu? Ba loại chướng ngại này trừ hết rồi thì nghiệp chướng liền tiêu trừ, 

trí tuệ liền thêm lớn. 

Ở trong  đoạn  Kinh  văn  này, người  xưa cũng  có  một  vấn đề, họ nói:  "Đã  là  tu  nhân 

 cảm  quả  cũng  phải  nên  có  bắt  đầu.  Vì  sao  có  thể  nói  là  phi  nhân  phi  quả,  kiến  lập 

 thường nhiên, vô suy vô biến?".  Vấn đề này chính là trong Phật pháp gọi là nghi tình, 

nên có câu:  "Tiểu nghi là tiểu ngộ, đại nghi là đại ngộ". "Tu nhân cảm quả là thỉ giác 

 trí" , bắt đầu giác ngộ rồi.  "Kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến"  là lý của bổn giác. 

Từ  thỉ  giác  đến  cứu  cánh  giác,  lý  của  bổn  giác  trước  sau  không  thay  đổi,  cho  nên 

người  xưa  mới  nói:   "Nhược  đắc  thỉ  giác,  hoàn  đồng  bổn  giác".  Nếu  chúng  ta  hiểu 

được đạo lý của lời nói này,  "nhược đắc thỉ giác"  bất đồng cứu cánh giác, không giống 

như cứu cánh giác, thế nhưng tương đồng với bổn giác, bởi vì bạn thỉ giác. Giác là gì? 

Chẳng phải là giác bổn giác, bổn giác mà bạn giác không viên mãn, cứu cánh giác là 

bổn giác viên mãn. Bổn giác không có trước sau, bổn giác cũng không có phần mãn, 

- 264 - 

phần phần mãn mãn không có. Đạo lý này chúng ta dùng ánh trăng để làm thí dụ thì dễ 

hiểu.  Thỉ  giác  giống  như trăng  ngà  mùng  hai,  mùng  ba.  Bổn  giác  là  gì?  Bổn  giác  là 

vầng trăng. Cứu cánh giác là gì? Cứu cánh giác là trăng tròn mười lăm. Các vị nghĩ 

xem, trăng ngà mùng hai, mùng ba không hề rời khỏi vầng trăng, khi đến trăng tròn 

vẫn là một vầng trăng. Vầng trăng không có phần, không có đầy. Thỉ giác và cứu cánh 

giác là có phần có đầy. Thỉ giác là không viên mãn, cứu cánh giác là viên mãn. Các vị 

từ ngay chỗ này mà thể hội. Cho nên ở trên Kinh Phật nói:  "Nhược đắc thỉ giác, hoàn 

 đồng bổn giác” . Lời nói này bạn liền hiểu. Đây là nói một người tu hành chứng quả 

phần  phần  chứng.  Phần  phần  sở  chứng  đều  không  rời  bổn  giác  lý  thể.  Rời  khỏi  bổn 

giác lý thể là tà giác, là giác sai, không phải là trí tuệ chân thật, không phải chân thật 

giác ngộ. Cho nên, xem ra dường như là có thỉ có chung, đến khi bạn chứng được đều 

là  một  vầng  trăng,  không  phải  hai  cái,  cho  nên  gọi  là   "thỉ  bổn  không  hai,  bổn  hữu 

 thường  trụ",   chính  là  cái  ý  này.  Ý  nghĩa  này  có  trong  chú  giải  của  lão  cư  sĩ  Hoàng 

Niệm Tổ. Bạn phải tỉ mỉ mà thể hội. Bạn có thể thể hội được thì rất có thọ dụng. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  cũng  rất  là  khó  được.  Trong  đoạn  phía  sau  này,  ông  vận 

dụng một số khoa học để giải thích. Giải thích cũng rất hay, nói rõ Thế giới Cực Lạc là 

một cõi pháp tánh, là trong tự tánh Như Lai biến hiện ra. Ông nói những lời này không 

sai, người hậu học chúng ta phải đặc biệt lưu ý. Thế giới Cực Lạc cùng hoàn cảnh hiện 

tiền của chúng ta khác biệt ở chỗ nào? Chúng ta phải từ ngay chỗ này mà đi thể hội. 

Thế giới Cực Lạc là cõi pháp tánh, lẽ nào chúng ta ở nơi đây không phải là cõi pháp 

tánh  hay  sao?  Lìa  khỏi  pháp  tánh  thì  không  có  cõi  có  thể  được.  Đây  là  đạo  lý  nhất 

định. Cũng có người nói cõi pháp tánh này của chúng ta đã biến thành cõi pháp tướng 

rồi. Thử hỏi, cõi pháp tánh có phải thật đã biến thành cõi pháp tướng hay không? Nghe 

thì dường như có đạo lý, tỉ mỉ mà nghĩ thì không có đạo lý. Vì sao vậy? Tánh tướng là 

một, không phải hai. Đây mới là lời thật. Do đây có thể biết, vấn đề của chúng ta phát 

xuất ra từ chỗ dính tướng mà quên tánh. 

Đúng  như  người  xưa  nói  về  quan  hệ  tánh  tướng.  Dùng  vàng  làm  thí  dụ  để  nói,  lấy 

vàng làm  món đồ, hết thảy  món đồ đều là vàng. Vàng thí dụ cho tự tánh, thí dụ cho 

pháp tánh, tướng thí dụ cho pháp tướng. Thí dụ chúng ta dùng  vàng  ròng làm  thành 

một  tôn  tượng  Phật,  vàng  và  tướng  này  là  một,  không  phải  hai.  Rời  khỏi  vàng  thì 

không  có  tướng,  rời  khỏi  tướng  thì  không  có  vàng.  Người  tường  tận  thì  biết,  tướng 

chính là tánh, tánh chính là tướng. Đây gọi là kiến tánh, minh tâm kiến tánh. Kiến tánh 

thì cõi này là cõi pháp tánh, đó chính là  "kiến lập thường nhiên, vô suy vô biến" . Thế 

nhưng một số người không thấy tánh, họ chưa thấy được vàng, họ chỉ thấy được tướng 

là  tôn  tượng  Phật.  Nếu  bạn  nói  ở  đó  tôi  có  bao  nhiêu  vàng  ròng,  họ  tìm  khắp  gian 

phòng của bạn cũng không thấy vàng ròng, bởi vì họ xem thấy tướng Phật, họ không 

biết được tượng này là vàng. Trong nhà các vị, trong gian phòng này có rất nhiều món 

đồ làm bằng vàng ròng, cái ly là vàng ròng, cái đĩa là vàng ròng, cái bàn cũng là vàng 

ròng, nhưng họ nhìn trong nhà bạn thì không thấy có vàng, chỉ thấy có một số đồ như 

cái bàn, chén, tượng Phật, họ không biết được đó chính là vàng ròng. 

Chúng ta ngày nay cũng giống như loại người này, không biết được núi sông đất đai, 

tất cả chúng sanh đều là tự tánh. Đến lúc nào bạn chân thật hoát nhiên đại ngộ, hiểu rõ 

rồi mới biết được cõi pháp tánh cùng cõi pháp tướng là một, không phải hai. Sau khi 

chân  thật  tường  tận,  thế  gian  này  của  chúng  ta  lại  chẳng  phải  là   "kiến  lập  thường 

- 265 - 

 nhiên, vô suy vô biến"  hay sao? Hà tất nhất định đến Thế giới Cực Lạc mà tìm? Chính 

ngay trước mắt. Hiện tại, chúng ta có loại vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này, đến 

Thế  giới  Cực Lạc cũng tìm  không  ra, thường  nhiên, vô  suy  vô biến  cũng  tìm  không 

được. Cho nên học Phật, trên Kinh Phật thường hay khuyến khích chúng ta  "thâm giải 

 nghĩa thú".  Bạn giải không đủ sâu thì không được. 

Ở  chỗ  này,  ông  nói  ra  làm  cho  chúng  ta  tương  đối  dễ  hiểu.  Ông  nói  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc là cõi pháp tánh, không giống như các thế giới khác là do vi trần tụ 

lại thành tướng nhất hợp, trên "Kinh Kim Cang" gọi là  "nhất hợp tướng". "Hợp"  là gì? 

Tổ hợp.  "Nhất"  là gì? Trong Phật Kinh gọi là  "vi trần". Ý nghĩa này của vi trần chúng 

ta  không  hiểu.  Chúng  ta  nghe  nói  vi  trần,  cho  rằng  là  hạt  bụi  trần  rất  nhỏ  rất  nhỏ, 

nhưng kỳ thật không phải. Phật nói vi trần là thí dụ vật chất cực kỳ siêu nhỏ. Ở trong 

đây ông nói, khoa học gia hiện tại đã biết được vật chất nhỏ nhất là hạt tử, chúng ta gọi 

là nguyên tử, điện tử. Họ cho rằng điện tử là nhỏ nhất, nhưng hiện tại lại phát hiện vật 

chất  tồn  tại  còn  nhỏ  hơn  so  với  điện  tử,  gọi  là  hạt  Quark.  Việc  này  ngày  trước  khi 

chúng  ta  ở  Hoa  Kỳ  thường  hay  nghe  nói.  Hạt  Quark  có  phải  nhỏ  nhất  hay  không? 

Khoa học gia không dám đoán định. Có lẽ tương lai máy móc càng phát triển, lại quan 

sát ra còn nhỏ hơn so với hạt Quark. Việc này thì rất khó nói. Cho nên, Phật nói tất cả 

vạn vật hư không thế giới đều là do vật chất nhỏ nhất tổ hợp lại. Nó tổ hợp cũng rất có 

trật tự, sắp xếp thành trật tự. Việc này trong khoa học gọi là phân tử. Phân tử lại tổ hợp 

thành nguyên tố, nguyên  tố tổ thành tất  cả  vạn sự vạn vật này, đây  gọi là  "nhất hợp 

 tướng" . Thực tế mà nói,  "nhất hợp tướng"  là pháp tướng. Phật nói với chúng ta pháp 

tướng không phải là chân thật, pháp tướng là có sanh có diệt. 

Sức mạnh gì đang làm chủ tể sanh diệt của pháp tướng? Trên Kinh Phật nói đó là  "ý 

 niệm”.  Trên  "Hoa  Nghiêm"  nói:   "Tất  cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh" .  Tâm  tưởng  là  ý 

niệm. Tâm năng hiện.  "Duy tâm sở hiện, duy thức sở biến" . Thức chính là ngày nay 

chúng ta gọi là ý niệm. Có vọng tưởng, phân biệt thì đem pháp tướng thay đổi tổ chức 

của  nó,  khiến  cho  nó  sanh  ra  thay  đổi,  do  đó  mới  có  mười  pháp  giới  y  chánh  trang 

nghiêm. Mười pháp giới y chánh trang nghiêm là biến hóa của pháp tướng. Pháp tánh 

thì không có biến hóa. Cũng giống như khối vàng ròng, chúng ta ưa thích đem nó tạo 

thành  tượng  Phật,  hôm  nào  không  ưa  thích  thì  đem  tượng  Phật  này  nấu  chảy  ra,  tạo 

thành một tượng Bồ Tát. Đây là trên pháp tướng sanh ra thay đổi, nhưng vàng này vẫn 

không thay đổi, trên pháp tánh không có thay đổi. Do đó, chư Phật Như Lai các Ngài 

thấy  tánh,  không  dính  tướng.  Cho  nên  nói:   "Tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành  Phật", 

cách nói này là thật, không phải giả. 

Từ  trên  pháp  tánh  mà  nói,  tất  cả  chúng  sanh  vốn  dĩ  thành  Phật.  Trên  "Kinh  Hoa 

Nghiêm" lại nói:  "Tình dữ vô tình đồng viên chủng trí" , đây là từ trên pháp tánh viên 

mãn  mà  nói.  Không  chỉ  động  vật  vốn  dĩ  thành  Phật  mà  thực  vật  cũng  vốn  dĩ  thành 

Phật,  khoáng  vật  cũng  vốn  dĩ  thành  Phật,  không  có  vật  nào  mà  không  vốn  dĩ  thành 

Phật. Điều này nói được càng cứu cánh, nói được càng viên mãn. Chúng ta không hiểu 

rõ chân tướng sự thật, còn phân ta, phân bạn, phân họ, ngày ngày tranh cãi, còn muốn 

đánh nhau, đánh đến chảy máu đầu, không biết đó là một sự việc. Cũng giống như gì 

vậy?  Việc  này  nói  ra  thì  rất  khó  nghe. Một người  phát  cuồng,  tay  trái  cùng  tay  phải 

đánh nhau, đánh đến chảy máu đầu nhưng đều là chính mình không phải người ngoài. 

Người  thế  gian  lộn  xộn  ầm  ĩ  thành  ra  như  vậy,  chính  là  tay  trái  cùng  tay  phải  của 

- 266 - 

chúng  ta  đánh  nhau, ngón  tay  cái  cùng  ngón  tay  út  đánh  nhau,  chính  là  làm  sự  việc 

này. Cho nên, trong tầm nhìn của Phật xem thấy sự ngu muội, ngu si đến tột đỉnh. 

Sau cùng ông tổng kết rất hay, thế nhưng ông nói:  "Cực Lạc dữ mật nghiêm, giai phi 

 như thị, lạp tử chi sở thành cử thể, thị Như Lai diệu tâm, thị đương nhân tự tánh, cố 

 bất  sanh  bất  diệt,  vô  suy  vô  biến,  ngưng  nhiên  thường  trụ".  Tổng  kết  ở   "như  vô  vi 

 tánh" . Đây là lão cư sĩ Hoàng đã nói, cùng tôi vừa mới nói có một số khác biệt. Các vị 

phải tỉ mỉ mà thể hội, tỉ mỉ mà so sánh. Cùng đồng một bộ Kinh, từ xưa đến nay có rất 

nhiều đại đức làm chú giải, thế nhưng cách nhìn, cách nói đều bất tận không như nhau, 

mỗi người có đạo lý của mỗi người, đều nói được có lý, đều nói không sai. Chúng ta 

từ trong đây tỉ mỉ  mà thể hội, mà quán sát liền khai trí tuệ, không thể nào dính chặt 

vào cách nói của một người. 

Phải biết Phật nói cho chúng ta nghe một tổng nguyên tắc:  "Phật không có định pháp 

 có thể nói" . Tiến thêm một bước, Phật nói:  "Không có pháp đáng nói" . Vậy mới nói 

đến cứu cánh viên mãn.  "Không có định pháp có thể nói" , chúng ta từ trong không có 

pháp thể hội được Thế Tôn chân thật nói. Đây là trong kệ khai Kinh nói: "  Nguyện giải 

 Như Lai chân thật nghĩa" . 

Tổ  sư  đại  đức  xưa  nay,  mỗi  vị  có  chỗ  ngộ  của  mỗi  vị,  ngộ  được  cạn  sâu  rộng  hẹp 

không  như  nhau,  có  người  ngộ  được  sâu,  có  người  ngộ  được  cạn,  đều  có  chỗ  ngộ. 

Chúng ta phải tỉ mỉ mà quán sát, tỉ mỉ mà thể hội, không nên chấp trước. Chấp trước 

liền biến thành chướng ngại to lớn cho việc tu học của chính mình. Nhất định phải tỉ 

mỉ mà lĩnh hội. Đặc biệt là ở vào thời đại hiện nay của chúng ta, nhất định phải tu học 

Đại Thừa. Trong Đại Thừa có trí tuệ chân thật, có thọ dụng chân thật. 

Tốt rồi! Hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 

Tập 197 

Kinh văn:  "Ư vô lượng kiếp, tích trực đức hạnh".  

Chỗ này trong phán khoa là đoạn thứ hai  "Tịnh tâm" . Đoạn phía trước là kết trước khải 

sau. Trong  "như nguyện tu hành" , hai câu này là tổng thuyết, từ  "bất khởi tham sân si 

 dục chư tưởng"  trở về sau là biệt thuyết. Hai câu nói này rất quan trọng. Chúng ta liên 

kết Kinh văn phía trước, Bồ Tát Pháp Tạng  "trụ chân thật huệ, dõng mãnh tinh tấn, 

 nhất hướng chuyên chí, trang nghiêm diệu độ" . Từ công phu tu hành của Ngài có thể 

trực tiếp vào hai câu:  "Ư vô lượng kiếp, tích trực đức hạnh" . 

Pháp  môn  Tịnh  Độ,  ở  trên  Kinh  luận  Phật  thường  nói   "tâm  tịnh  thì  cõi  Phật  tịnh" . 

Thực tế mà nói, công đức phước báo chân thật của thế xuất thế gian pháp đều ở nơi 

tâm  thanh  tịnh.  Nếu  như  không  hiểu  được  tu  tâm  thanh  tịnh,  không  thể  nào  ở  ngay 

trong cuộc sống thường ngày được tâm thanh tịnh, thì chúng ta cũng không cách nào 

lìa khổ được vui. Khổ từ đâu mà ra? Tóm lại mà nói là từ tâm không thanh tịnh mà ra, 

từ ý ô nhiễm mà sanh. Lạc từ chỗ nào mà ra? Lạc từ tâm thanh tịnh mà được. Hiện tiền 

chúng ta có thể viễn ly ô nhiễm, tu được nhất tâm thanh tịnh, đời sống hiện thực của 

- 267 - 

chúng ta liền lìa khổ được vui. Nhà Phật thường nói  "phiền não nhẹ, trí tuệ lớn" , đây 

chính là hiện tượng lìa khổ được vui. Trái ngược lại, nếu như chúng ta ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày là trí tuệ nhẹ, phiền não lớn thì sai rồi. Sự việc này chúng ta 

vạn nhất không nên xem thường. Con người sống ở đời,  "tích trực đức hạnh"  chính là 

ý nghĩa chân thật, giá trị chân thật của nhân sanh. Người ở thế gian có ý nghĩa, có giá 

trị  gì?  Họ  biết  được  tích  trực  đức  hạnh,  đây  là  có  ý  nghĩa,  có  giá  trị.  Chúng  ta  phải 

chăm chỉ nỗ lực mà tích lũy. 

Câu thứ nhất đã nói:  "Ư vô lượng kiếp". Đây là nói thời gian. Chỉ có tích công bồi đức 

là mãi mãi không ngừng nghỉ. Chư Phật Bồ Tát ở nơi đây làm ra tấm gương tốt cho 

chúng  sanh,  không  chỉ  có  ngôn  giáo  mà  các  Ngài  còn  có  thân  giáo,nói  rõ  người  ta 

 "tích trực đức hạnh"  thời gian lâu dài. Chúng ta chỉ tu được mấy ngày thì làm sao có 

thể  so  sánh  với  người  được?  “Đức  hạnh” ,  "hạnh"  là  gì?  Dùng  lời  hiện  tại  mà  nói, 

hạnh là hành vi. Hành vi của đạo đức gọi là đức hạnh. 

Tất cả hữu tình chúng sanh đều có tình thức, hiện tại chúng ta nói họ đều có phân biệt, 

chấp trước. Phân biệt, chấp trước là hành vi của tâm lý, biểu hiện bên ngoài là ngôn 

ngữ dao động, hành vi của thân khẩu. Hành vi có nhiều hơn, Phật đem tất cả quy nạp 

lại thành ba loại lớn là “Thân - Khẩu - Ý”. 

Chúng  ta  mỗi  ngày  từ  sớm  đến  tối,  từ  mùng  một  đến  ba mươi  tháng  chạp, khởi  tâm 

động niệm, lời nói việc làm chưa từng có ngừng nghỉ. Nếu như hành vi của chúng ta là 

tùy  thuận  phiền  não tập khí của  chính  mình,…  Phiền  não tập khí là  gì?  Luôn không 

ngoài tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, tham-sân-si-mạn, năm dục sáu trần. Hành vi 

tương ưng với những thứ này thì phiền phức liền đến rồi, Phật ở trên Kinh luận thường 

hay  nói  là   "tạo  ác  nghiệp" . Tất  cả  chúng sanh  làm  gì  mà  không  tạo  ác  nghiệp?  Cho 

nên lưu chuyển trong sáu cõi ba đường, vô lượng kiếp chưa từng ngừng nghỉ. Phật Bồ 

Tát xem thấy được, chân thật là kẻ đáng thương. 

Không nên nói Phật Bồ Tát, chúng ta xem thấy ở trên Kinh Phật nói về trời Đao Lợi, 

một  ngày  của  trời  Đao  Lợi là 100 năm  của nhân gian  chúng ta. Lời  nói  này  hiện tại 

chúng ta có thể tin tưởng, đây là người cận đại gọi là  "thời sai" . Trời Đao Lợi cùng 

chúng ta có thời sai rất lớn. Kỳ thật, nếu các vị tỉ mỉ quán sát thì sẽ thấy, thời sai trên 

địa cầu này là rất lớn. Chúng ta cư trụ ở địa phương này là nhiệt đới; Trung Quốc là ôn 

đới, có bốn mùa khác biệt; ở Nam - Bắc cực thì nửa năm là ban ngày, nửa năm là buổi 

tối. Chúng ta ở nơi này gọi là một năm, Nam - Bắc cực thì gọi là một ngày đêm (một 

ngày  là  một  ban  ngày  và  một  buổi  tối).  Trên  địa  cầu  có  thể  xem  thấy,  huống  hồ  là 

không gian duy thứ khác nhau. Một ngày của trời Đao Lợi là 100 năm của nhân gian 

chúng ta. Họ xem thấy chúng sanh trên địa cầu thì rất là cảm  thán, rất đáng thương. 

Thọ mạng là bao nhiêu? Một ngày thì xong rồi. Lại hướng lên trên, một ngày của trời 

Dạ Ma là 200 năm của nhân gian chúng ta. Mọi người đều biết Bồ Tát Di Lặc trụ ở 

trời Đâu Suất, một ngày của trời Đâu Suất là 400 năm của nhân gian chúng ta. Người 

ở  trời  Đâu  Suất  xem  thấy  nhân gian  này,  một  ngày  vẫn  chưa qua,  một  buổi sáng thì 

xong rồi. Bạn xem, 260 năm của triều Thanh thì ở trời Đâu Suất chỉ là nửa ngày. Lại 

hướng  lên  trên  nữa thì  tăng  thêm  gấp  bội.  Phước  báo  của  thiên  nhân  dài  hơn  so  với 

chúng ta, lớn hơn so với chúng ta, thế nhưng từ trong tầm nhìn của chư Phật Bồ Tát, 

các Ngài xem thấy những Đại Phạm Thiên Vương, Ma Hê Thủ La Thiên Vương này 

- 268 - 

cũng giống như người trời Đao Lợi, trời Đâu Suất xem chúng ta vậy. Ngày nay chúng 

ta  xem  thấy  một  số  động  vật  nhỏ,  rõ  ràng  nhất  là  phù  du,  những  trùng  nhỏ  chạy  đi 

chạy  lại  trên  mặt  nước,  thọ  mạng  của  những  trùng  nhỏ  đó  đại  khái  chỉ  có  mười  giờ 

đồng hồ. 

Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát,  hiểu  rõ  chân  tướng  của  thế  gian,  sau  đó  mới  biết  được 

hành vi tùy thuận phiền não là sai lầm. Sáu cõi luân hồi từ đâu mà có vậy? Sự việc này 

Bà La Môn giáo cổ xưa biết được rất tường tận. Bà La Môn giáo chính là Ấn Độ giáo 

của hiện tại, ở nơi đây gọi là Hưng Đô giáo. Hiện tại, trên thế giới thông thường thừa 

nhận lịch sử của họ có 8.500 năm, sớm hơn so với Phật giáo rất nhiều. Hiện tại trên 

thế giới thừa nhận  Phật giáo là  hơn  2.500  năm, còn  họ  có  hơn  8.500  năm. Luân  hồi 

không phải Phật giáo nói, mà là Ấn Độ giáo nói. Họ làm sao phát hiện? Xin nói với 

các vị không phải dựa vào không tưởng. Có rất nhiều học giả không hiểu rõ tôn giáo, 

từ  trên  bề  mặt  mà  quán  sát  dò  xét,  nghe  trộm  nói  càn,  cho  rằng  khởi  nguồn  của  tôn 

giáo là nhân loại khiếp sợ. Dò xét, liên tưởng đối với đại tự nhiên, là từ nơi đây mà ra. 

Đây là chưa tiếp xúc đến chỗ sâu của tôn giáo nên họ có những sai lầm này. 

Chúng ta biết được Bà La Môn giáo của Ấn Độ là tu thiền định. Ở trong thiền định sâu 

thẳm đột phá giới hạn của thời không, họ đã thấy được 28 tầng trời; ngạ quỷ, súc sanh, 

địa ngục họ cũng đều xem thấy. Đây là cảnh giới trong định. Cảnh giới trong định, ở 

trong Phật pháp gọi là cảnh giới hiện lượng, nó không phải là tỷ lượng, không phải phi 

lượng. Tỷ lượng là suy ra, căn cứ lý luận hoặc giả là căn cứ số học quy định, suy đoán. 

Đây là cảnh giới thân chứng. Nếu như bạn có sức định tương đối, bạn cũng có thể thấy 

được. Người cùng quỷ qua lại không cần đại định, sức định nho nhỏ thì được rồi. Nếu 

như bạn chăm chỉ lão thật tu hành, tu một năm, hai năm, ba năm thì cõi quỷ liền thông, 

bạn có thể câu thông với họ, qua lại với họ. 

Ngày trước, có một bạn đồng tu cùng xuất gia và đồng thọ giới một lượt với tôi, đó là 

Pháp  sư  Minh  Diễn.  Từ  sớm  ông  ưa  thích  thần  thông,  ưa  thích  cảm  ứng.  Ông  cùng 

Quật Thượng Sư học Mật. Ông tu học rất là nỗ lực, không đến một năm thì ông nói 

với tôi, mỗi ngày ông qua lại với quỷ. Đây chắc chắn không phải là giả, ông là người 

rất  thành  thật,  quyết  định  không  có  vọng  ngữ.  Ông  nói  với  tôi,  mỗi  ngày  khi  hoàng 

hôn,  quỷ  liền  xuất  hiện  ở  trên  đường,  nhưng  không  nhiều,  bởi  vì  hoàng  hôn  là  buổi 

sáng của quỷ, sáng sớm thì ra ngoài không nhiều. Từ mười giờ tối đến hai giờ sáng thì 

rất náo nhiệt, họ đều ra hết. Đến khi trời sắp sáng thì dần dần không còn. Ông thường 

hay qua lại với họ, kết giao với họ và đã làm bạn bè. Về sau, tôi đem việc này nói với 

Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung, lão sư Lý lắc đầu nói:  "Không phải là việc tốt!" . 

Tôi thấy cũng không phải là việc tốt. Vì sao vậy? Tôi thấy khí sắc của ông rất không 

tốt, trên mặt là một màu tối tăm, vì ông thường hay qua lại với quỷ nên có mang âm 

khí, thân thể của ông thì dường như là mập, hư mập. Đây là sự thật, quyết định không 

phải là vọng ngữ. Ông còn tìm được bạn bè, thân bằng quyến thuộc đời trước của ông 

ở trong cõi quỷ. Cho nên, sáu cõi không phải nghĩ tưởng xằng bậy mà ra, mà là chân 

tướng sự thật. Nếu như chúng ta vẫn tùy thuận phiền não tập khí của chính mình thì 

sau khi chết rất có khả năng sẽ đi làm quỷ. 

Sáu cõi luân hồi nhưng vì sao mọi người đều nói người chết rồi thì biến thành quỷ? 

Lời  nói  này  không  phải  không  có  đạo  lý.  Phật  nói  với  chúng  ta,  tâm  tham  biến  ngạ 

- 269 - 

quỷ, vậy thử hỏi xem, bạn có tâm tham hay không? Tâm tham đoạn rồi thì cõi quỷ liền 

đoạn, bạn chắc chắn sẽ không sanh cõi ngạ quỷ. 

Tâm tham là ngạ quỷ, sân hận là địa ngục, ngu si là súc sanh. Phật nói tham-sân-si là 

ba độc phiền não. Tùy thuận ba độc phiền não, tương lai quả báo là ở ba cõi ngạ quỷ, 

địa ngục, súc sanh. Cho nên ở trong Kinh giáo, Phật đem sự việc này nói được đặc biệt 

nhiều, đặc biệt tường tận, mỗi giờ mỗi phút nhắc nhở chúng ta phải đoạn tham-sân-si. 

Đoạn  tham-sân-si  thì  bạn  sẽ  không  đọa  vào  ba  đường  ác.  Dụng  ý  của  Phật  dạy  bảo 

chúng ta chính ngay chỗ này. Vì sao chúng ta không xả bỏ đi tham-sân-si? Đem tham-

sân-si chuyển biến lại chính là đức hạnh, chuyển đổi lại thì biến thành Giới-Định-Huệ. 

 "Giới"  là gì? Giới chính là bố thí. Chúng ta không còn có tâm tham, chúng ta toàn tâm 

toàn  lực  giúp  đỡ  chúng  sanh  khổ  nạn  của  thế  gian.  Đây  là  tinh  túy  của  giới  học,  xả 

mình vì người. 

 "Định"  là được tâm thanh tịnh. Cương lĩnh tu học của nhà Phật là  "đừng làm các việc 

 ác, vâng làm các điều thiện" . Tham-sân-si là ác, chúng ta phải đoạn dứt nó, cải đổi lại, 

không  làm  các  việc  ác,  vâng  làm  các  việc  thiện.  Tất  cả  thiện  là  thương  yêu  chúng 

sanh, giúp đỡ chúng sanh, thành tựu chúng sanh. Đây là chúng thiện phụng hành. 

Trong thiện hạnh, thiện cao nhất là giúp đỡ tất cả chúng sanh phá mê khai ngộ. Đây là 

thiện ngay trong thiện. Cho nên, chư Phật Bồ Tát không từ lao nhọc, vĩnh viễn không 

đình chỉ, không gián đoạn giáo hóa chúng sanh, vì chúng sanh giảng Kinh nói pháp, 

giúp đỡ chúng sanh phá mê khai ngộ. Đây là đại thiện, không có gì thiện hơn so với 

đây. Chúng ta giúp đỡ người khác, quan trọng nhất chính là làm thế nào giúp họ giác 

ngộ,  giúp  đỡ  họ  quay  đầu,  đoạn  ác  tu  thiện,  phá  mê  khai  ngộ,  chuyển  phàm  thành 

Thánh. Có thể có cách làm như vậy thì giống với chư Phật Bồ Tát, không hề khác. Sự 

nghiệp của chư Phật Bồ Tát chính là như vậy  mà thôi. Không luận chúng ta hiện tại 

trải  qua  đời  sống như thế  nào, từ  công việc  nghề nghiệp  nào, chúng  ta  ở ngay  trong 

công việc, sinh hoạt của chính mình mà giúp đỡ xã hội, giáo hóa chúng sanh. Đây gọi 

là đức hạnh, gọi là Phật pháp. 

 "Thân-ngữ-ý",  hành vi  của ba loại này, Phật ở  trong "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" dạy  bảo 

chúng ta bắt tay vào từ  "khéo giữ khẩu nghiệp".  Trong ba nghiệp thì khẩu nghiệp là dễ 

phạm nhất, tùy thuận phiền não khẩu nghiệp thì không tránh khỏi lỗi lầm. Sau đó mới 

giảng đến  "khéo giữ thân nghiệp, không mất oai nghi; khéo giữ ý nghiệp, thanh tịnh vô 

 nhiễm" .  Trên  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ",  Phật  đem  khẩu  nghiệp  để  ở  phía  trước,  nên 

chúng ta phải suy xét nhiều, ở trong đây có đại đạo lý. 

Tu hành  "tích trực đức hạnh" , căn bản của đức hạnh là  "hiếu thân tôn sư, từ tâm bất 

 sát, tu mười nghiệp thiện" . Ở trong Phật pháp, không luận bạn tu học một pháp môn 

nào, Đại Thừa, Tiểu Thừa, Hiển Giáo, Mật Giáo, Tông Môn, Giáo Hạ đều là lấy "Tịnh 

Nghiệp Tam Phước" làm nền tảng. Bạn xem thấy người thành tựu ngày trước và người 

thành tựu hiện tại, có phải là lấy Tam Phước làm nền tảng hay không? Nếu như không 

có tu dưỡng của Tam Phước, cho dù họ tu một pháp môn nào đều không thể thành tựu, 

ngay  trong  một  đời  này  vẫn  là  phải  luân hồi  sáu  cõi, chắc  chắn  không  có  cách  gì ra 

khỏi. Cho  nên, chúng  ta phải  cố  gắng  ghi  nhớ  "Tịnh  Nghiệp Tam  Phước",  chăm  chỉ 

mà tu học, vì đây là đức bổn. Nếu xả bỏ căn bản thì chắc chắn sẽ không có cành lá hoa 

trái, mà trong đức bổn quan trọng nhất là mười nghiệp thiện. Mặt trái của mười nghiệp 

- 270 - 

thiện  là  mười  nghiệp ác. Cho  nên, Phật dạy  bảo  chúng  ta, chúng  ta  có  thể  xem  thấy 

được trí tuệ cứu cánh viên mãn của Phật. Điều mà Ngài dạy chúng ta không nhiều, chỉ 

có mười điều, chúng ta rất dễ dàng ghi nhớ. Phải cố gắng ghi nhớ ở trong tâm, mỗi giờ 

mỗi phút dùng giáo huấn của Phật Đà kiểm điểm tâm hạnh của chính chúng ta. Khởi 

tâm động niệm, lời nói việc làm có tương ưng với Phật dạy cho chúng ta hay không? 

Nếu  như  tương  ưng  với  mười  thiện  thì  hành  vi  của  bạn  là  đức  hạnh,  tương  ưng  với 

mười ác thì hành vi của bạn là tội hạnh, bạn đang tạo tội nghiệp. 

Có người hỏi, nếu như người này là một người ác, không ác nào không làm, chúng ta 

phải đối đãi với họ như thế nào? Có phải chúng ta có thể dùng ác ý để đối đãi với họ 

không? Không thể được, chúng ta dùng ác ý đối với họ thì chúng ta chính mình liền 

tạo ác. Vì sao họ có thể tạo ác? Họ mê hoặc, vô tri, trên Kinh Phật thường hay nói họ 

là  "kẻ đáng thương" . Chúng ta có thể thương xót họ vì họ vô tri, đó không phải là bổn 

tánh  của  họ.  Bổn  tánh  của  họ  là  lương  thiện.  Đạo  lý  này  ngay  nhà  Nho  cũng  hiểu 

được. 

Khổng  Lão  Phu  Tử  nói:   "Nhân  chi  sơ,  tánh  bổn  thiện,  tánh  tương  cận,  tập  tương 

 viễn" . Nhà  Phật nói bổn tánh  của tất  cả chúng  sanh hoàn toàn giống nhau. Bổn tánh 

của chúng sanh hữu tình gọi là Phật tánh, bổn tánh của chúng sanh vô tình gọi là pháp 

tánh. Pháp tánh cùng Phật tánh là một tánh, là thuần thiện không ác. Vì sao họ có thể 

làm  ác?  Mê  mất  đi bổn tánh của họ. Con người này  thật đáng thương!  Chúng  ta lân 

mẫn còn không thể đến kịp, làm sao có thể oán hận họ chứ? Bạn là một người minh 

bạch, giác ngộ, cho nên họ oán hận bạn thì được, tình có thể tha thứ vì họ vô tri. Bạn 

là một người sáng suốt mà lại muốn dùng ác ý đối với họ thì bạn sai rồi, như vậy bạn 

cũng  mê  hoặc,  điên  đảo  rồi.  Cho  nên,  người  tu  hành  từ  chỗ  nào  mà  khởi  tu?  Quyết 

định  mỗi  niệm  tương  ưng  với  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo".  Đối  với  oán  thân  trái  chủ 

cũng là như vậy. Họ hủy báng chúng ta, nhục mạ chúng ta, hãm hại chúng ta, chúng ta 

biết được họ mê mất tự tánh, có thể tha thứ cho họ, chắc chắn sẽ không trách cứ nơi 

họ. Đây là bồi dưỡng đức hạnh của chính mình. Nếu như nói là lấy ân báo ân, lấy oán 

báo oán thì đây là người thế gian, không phải là Phật pháp. Phật pháp là chân giác ngộ, 

triệt để giác ngộ, Phật pháp chỉ có hóa giải tất cả oán kết, dùng phương pháp hòa bình, 

phương pháp của trí tuệ, nhà Phật gọi là  "phương tiện khéo léo"  để hóa giải. Một đời 

này không thể hóa giải thì vẫn còn đời sau, vô lượng kiếp thì tất cả ân oán này mới có 

thể hóa giải hết. 

Thích Ca Mâu Ni Phật là đại Thánh nhân, Phật quả cứu cánh viên mãn. Bạn xem ngày 

nay  trên  thế  giới,  người  phê  bình  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  người  nhục  mạ  Thích  Ca 

Mâu  Ni  Phật, Thích Ca  Mâu  Ni  Phật  tuy  là  không  còn, chúng ta  tạo hình tượng  của 

Thích Ca Mâu Ni Phật, nhưng vẫn có người ác ý đem hình tượng này phá hoại. Thích 

Ca Mâu Ni Phật mà  còn có nhiều người hiểu lầm, hủy báng, hãm hại Ngài như vậy, 

chúng ta có đáng kể gì đâu! Nghĩ lại lão sư của chúng ta cũng là như vậy, lão sư có thể 

nhẫn chịu, ta phải học lão sư, ta cũng phải có thể nhẫn chịu, tâm bình khí hòa mà tiếp 

nhận, huống hồ ở trong đây  nhân quả  tuần hoàn, nhân  quả  tiếp nối. Bạn tạo  ra  nhân 

thiện thì nhất định có được quả báo thiện, bạn tạo ra nhân ác thì nhất định có được quả 

báo ác. Vì sao chúng ta gặp phải nhiều gian nan khổ sở đến như vậy? Vì trong đời quá 

khứ tạo  ra hành  vi bất thiện, nên ngay  đời  này  cảm  được  quả báo. Nếu đã chân thật 

tường tận thì bạn liền rất hoan hỉ, nghịch đến thuận tiếp, vĩnh viễn sống ngay trong thế 

- 271 - 

giới cảm ân, trong tâm không hề có chút oán hận, trong miệng không có một câu oán 

trách. Bạn đối với oan gia trái chủ đều dùng tâm chân thành, tâm thanh tịnh, tâm từ bi, 

xem  thấy  họ  có  khổ có  nạn, bạn  giúp đỡ họ vô điều  kiện, không  cần  phải  tính  toán. 

 “Họ đối với ta không tốt, họ hại ta. Họ có nạn, đáng đời! Ta không giúp họ” . Vậy thì 

sai rồi! Việc này là chính chúng ta đang tạo ác hạnh, không phải là đang tích trực đức 

hạnh. 

Cho nên tích trực đức hạnh, không luận đối với bất cứ người nào, không luận đối với 

vật gì, thậm chí là độc xà mãnh thú, chúng ta đều dùng tâm chân thành, từ bi để đối 

đãi, quyết không tổn hại. Chúng ta bắt đầu làm từ chỗ nào? Trong nhà của bạn thường 

có bọ nhảy trùng kiến, tuyệt đối không tổn hại chúng, bắt đầu làm từ chỗ này. Chúng 

vào trong nhà chúng ta nhiễu loạn, chúng ta tưởng tượng ngày trước khi chúng ta làm 

kiến, chúng ta nhiễu loạn chúng, hôm nay chúng đến nhiễu loạn thì cái nợ này chúng 

ta chẳng phải đã trả xong rồi hay sao? Dùng tâm chân thành từ bi để đối đãi chúng, 

dần dần những động vật nhỏ này liền sẽ bị cảm động, chúng liền sẽ dọn nhà, dọn ra 

khỏi phòng của bạn, sẽ không vào trong phòng của bạn để nhiễu loạn nữa. Bạn không 

nên sát hại, thậm chí không nên trục xuất chúng, thì tâm của bạn mới chân thật đạt đến 

thanh tịnh bình đẳng từ bi. Ta không hại chúng, nhưng ta đuổi chúng đi thì đã có lỗi 

với chúng rồi. Vì sao phải đuổi chúng đi? Chúng tự đi được rồi, chúng ta không nên 

đuổi chúng đi, xem chúng như bạn bè, xem như thiện tri thức. Năm xưa, Đại Sư Ấn 

Quang chính là như vậy mà tu hành. Trong liêu phòng của Ngài có bọ nhảy, mùa đông 

có những loại côn trùng này. Thị giả của Ngài muốn thanh trừ giúp Ngài, nhưng Đại 

Sư Ấn Quang ngăn lại và nói:  “Không cần, cứ để chúng sống ở đây”. Ấn Tổ nói rất 

hay:   “Trong  phòng  chúng  ta  có  những  loài  này,  nói  rõ  đức  hạnh  của  ta  chưa  đủ” . 

Người chân thật có đức hạnh, những động vật nhỏ này cũng biết tri ân báo ân, chúng 

cũng tôn kính người có đức hạnh, tự nhiên chúng liền sẽ rời khỏi. Chúng ta xem thấy ở 

trong truyền ký của Đại Sư Ấn Quang, Ấn Tổ 70 tuổi về sau, nơi ở của Ngài không 

tìm được những động vật nhỏ này. Khi người khác ở thì có, nhưng khi Đại Sư Ngài 

dọn vào ở thì đều không còn, những động vật nhỏ này đều dọn nhà đi, thuật ngữ trong 

nhà Phật chúng ta gọi là  "thiên đơn" , chúng thảy đều dọn nhà đi hết. Điều này chúng 

ta  phải  học  tập.  Đây  là  Đại  Sư  Ấn  Quang  dạy  chúng  ta,  tâm  từ  bi  có  thể  cảm  động 

những động vật nhỏ này. Làm gì có lý nào mà không cảm động được người chứ? Thời 

gian phải dài,  "ở vô lượng kiếp",  chúng ta phải nỗ lực mà làm. Phải hiểu được hóa địch 

thành bạn. Cổ đức chúng ta thường nói  "nhân giả vô địch" , nhân là một người nhân từ. 

Trong tâm người nhân từ chắc chắn không có oan gia đối đầu. Trong tâm còn có đó là 

oan gia của ta, còn có người đối đầu với ta thì ta không có nhân từ. Thánh Hiền thế 

xuất thế gian đều dạy chúng ta từ ngay những chỗ này mà tích trực đức hạnh. Chúng ta 

phải chăm chỉ mà làm. Người mà ngay trong một đời hành vi đều có thể tương ưng với 

đạo đức, cho dù không học Phật, không hiểu được Tây Phương Tịnh Độ, đời sau họ 

nhất  định  sanh  thiên,  họ  đi  hưởng  thiên  phước.  Đây  chính  là  trồng  nhân  thiện  nhất 

định có quả thiện. 

Người thế gian đều muốn cầu phước cầu huệ. Phước huệ thì phải nhờ vào thường ngày 

của chính mình mà tài bồi. Thiện là phước, ác là họa.  Căn bản nhất, nền tảng nhất 

 của người học Phật chính là chân thật hạ công phu ở mười nghiệp thiện, khởi tâm 

 động niệm, lời nói, việc làm nhất định phải tương ưng với mười nghiệp thiện. Hơn 

- 272 - 

 nữa, còn phải phát tâm gìn giữ lâu dài, quyết không trái phạm. Đây là tổng cương 

 lĩnh.  

Phía sau là  "biệt thuyết".  Trước nói tự lợi, sau đó nói đến lợi tha. Trong tự lợi thì đây 

là  lợi  ích  chân  thật,  "không  khởi  tham-sân-si  dục  chư  tưởng,  bất  trước  sắc  thanh 

 hương vị xúc pháp, đản lạc ức niệm, quá khứ chư Phật, sở tu thiện căn" . Chỗ này dạy 

chúng ta niệm Phật. Bồ Tát Đại Thế Chí ở trên hội Lăng Nghiêm khuyến cáo chúng ta: 

 "Ức  Phật,  niệm  Phật,  hiện  tiền  đương  lai,  tất  định  kiến  Phật" .  Ức  Phật  niệm  Phật 

phạm vi rất rộng lớn. Ngày nay chúng ta đã đem phạm vi đó làm thành vô cùng nhỏ 

hẹp. Chúng ta ức Phật (ức Phật là nghĩ tượng Phật, niệm Phật là niệm tên Phật), phạm 

vi ức Phật niệm Phật này quá nhỏ hẹp, cho nên chúng ta chính mình không đạt được 

thọ dụng. Bạn xem, ở chỗ này Phật dạy chúng ta niệm Phật bằng cách nào? Ức là ức 

thiện căn của Phật, thiện căn mà xưa kia đã tu, vô lượng kiếp thiện căn mà Ngài đã tu. 

Chúng ta nghĩ đến việc này, niệm Phật cũng là niệm đức hạnh vô lượng kiếp tích trực 

của Ngài. Chúng ta ức niệm cái này tốt, ức niệm cái này thì chúng ta chính mình liền 

biết  học, liền biết  làm. Còn  Phật  danh  và  Phật  tượng  chính  là tượng trưng  đức hạnh 

của Phật, đại biểu của đức hạnh. 

Chúng ta phải hiểu được ý này, mới biết được chính mình làm cách nào để tu học. Nếu 

muốn  học tập  chư Phật tích  trực đức hạnh, then  chốt  chính  là  phải  buông  xả  "tham-

 sân-si  dục  chư  tưởng" ,  buông  xả   “tự  tư  tự  lợi” .  Câu  này  là  nói  bạn  phải  buông  xả 

vọng  tưởng, phân biệt, chấp  trước.  Câu  thứ hai  là quyết  không  bị  mê  hoặc  của  cảnh 

giới  bên  ngoài.  Cảnh  giới  bên  ngoài  là   “sắc,  thanh,  hương,  vị,  xúc,  pháp” .  Sáu  căn 

chúng ta tiếp xúc đối tượng bên ngoài, đối tượng của mắt tiếp xúc, dùng một cái  "sắc"  

làm  đại  biểu;  tai  đã  tiếp  xúc,  dùng   "thanh"   làm  đại  biểu;  mũi  đã  tiếp  xúc,  dùng 

 "hương"  làm đại biểu; lưỡi đã tiếp xúc, dùng  "vị"  làm đại biểu. Sáu căn tiếp xúc với 

đối tượng bên ngoài, cái này không thể không tiếp xúc, hơn nữa sự tiếp xúc này có thể 

nói là chưa từng gián đoạn. Tiếp xúc của Phật Bồ Tát thì không dính tướng, dùng lời 

hiện tại mà nói, không hề để nó vào trong tâm. Sáu căn có tiếp xúc, nhưng trong tâm 

không có, trong tâm vĩnh viễn là thanh tịnh. Phàm phu tùy thuận phiền não tập khí của 

chính mình, sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài liền khởi lên tham-sân-si-mạn; 

thuận ý của chính mình thì khởi tham ái, không thuận ý của chính mình thì khởi sân 

hận; sáu căn tiếp xúc với cảnh giới bên ngoài thì sanh phiền não, tạo nghiệp chướng. 

Chư Phật Bồ Tát tường tận rồi, Ngài có thể trong dứt vọng tưởng, ngoài không dính 

tướng. Vì sao Ngài có thể làm được? Ngài hiểu rõ chân tướng sự thật. Trên "Kinh Kim 

Cang" nói rất hay:  “Trong ba tâm không thể được, cho nên liền khởi lên tham-sân-si 

 dục chư tưởng” . Tâm quá khứ không thể được, tâm hiện tại không thể được, tâm vị 

lai không thể được. Đây là nhận biết chính mình. 

Trong bài kệ sau cùng đã nói: 

 "Nhất thiết hữu vi pháp 

 Như mộng huyễn bào ảnh 

 Như lộ diệc như điện 

 Ưng tác như thị quán".  

- 273 - 

Chữ   "quán"   này  người  hiện  tại  gọi  là  nhân  sanh  quan,  vũ  trụ  quan.  Người  giác  ngộ 

nhân sanh quan, vũ trụ quan của họ thì cùng với bài kệ này đã nói  "như mộng huyễn 

 bào ảnh” , không phải là thật. Đạo lý này nếu nói ra vậy thì sâu rồi. Toàn là giả. Phía 

sau nói  “sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp” , đây là gì vậy? Đây là nhân duyên sở sanh 

pháp. Ngay thể đều là không, pháp duyên sanh không tự tánh, không thể được. Trong 

ba tâm không thể được, bên ngoài các pháp không sở hữu, cho nên tâm của họ định 

lại, không còn khởi vọng tưởng; vọng tưởng, phân biệt, chấp trước họ đều đã buông 

xả. 

Ngày nay chúng ta vì sao không thể buông xả? Không hiểu rõ chân tướng sự thật. Tuy 

nghe  Kinh  rất  nhiều,  cũng  biết giảng  Kinh, thế  nhưng  cảnh  giới  hiện  tiền  vẫn  là  tùy 

thuận phiền não, vẫn là không thể buông xả. Đây là nguyên nhân gì? Ngày ngày nghe 

Kinh,  ngày  ngày  đọc  Kinh,  đích  thực  ý  nghĩa  trên  Kinh  Phật  nói  thì  không  hiểu  gì. 

Nếu  bạn  chân  thật  hiểu,  chân  thật  tường  tận  rồi  thì  không  cần  khuyên,  bạn  tự  nhiên 

liền  buông  xả.  Vì  sao  vậy?  Buông  xả  được  đại  tự  tại,  buông  xả  chính  là  chân  giải 

thoát. Khi vừa buông xả, không chỉ sáu cõi không còn mà mười pháp giới cũng không 

còn.  Hiện  tiền  là  cảnh  giới  gì?  Pháp  Giới  Nhất  Chân.  Bạn  nói,  đó  là  tự  tại  bậc  nào! 

Thọ  dụng  đó  chính  là  chư  Phật  Như  Lai  thọ  dụng  trên  quả  địa.  Người  chân  thật  tu 

hành, chân thật khế nhập cảnh giới thì đạt được. 

Chúng ta ngày nay vẫn cứ còn tùy thuận phiền não tập khí, có thể biết phiền não tập 

khí của chúng ta nghiêm trọng cỡ nào. Đây là vô lượng kiếp huân tập mà thành. Cho 

nên, nếu chúng ta ngay đời này không thể tinh tấn, không thể nỗ lực, không thể y giáo 

phụng hành, mà muốn khắc phục phiền não tập khí vô lượng kiếp, Phật nói:  "Không 

 có việc này!" . Thế nhưng chúng ta muốn hỏi, chỉ ngay trong một đời này của chúng ta 

có cách nào đột phá hay không, có cách nào khắc phục hay không? Đáp án của Phật là 

khẳng định, then chốt chính là bạn chính mình có chịu làm hay không. Lão cư sĩ Hạ 

Liên Cư nói  "thật làm" , nếu bạn chịu thật làm thì ngay đời này bạn quyết định có năng 

lực  đột  phá,  quyết  định  có  thể  hưởng  thụ.  Phật  thì  chúng  ta  không  dám  nói,  nhưng 

cảnh giới của Pháp Thân Đại Sĩ thì chúng ta có thể đạt được. Bồ Tát Thập Trụ, trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" gọi là Viên Giáo Thập Trụ Bồ Tát, chúng ta đích thực có thể đạt 

đến được ý cảnh đời sống đó, vấn đề là bạn có chịu buông xả tự tư tự lợi hay không, 

có chịu buông xả phải quấy nhân ngã hay không, có chịu buông xả tham-sân-si-mạn 

hay không, có còn chấp trước  “sắc, thanh, hương, vị, xúc, pháp”  hay không? Cần phải 

có nền tảng này thì mới có thể học Phật. 

Hai câu phía sau là: Học Phật thì bạn mới có thể ức Phật niệm Phật,  "sở tu thiện căn" . 

Lời của Phật nói trước sau là có thứ lớp, không thể nào điên đảo. Phật dạy bảo chúng 

ta làm từ chỗ nào? Đoạn nhỏ này là  "ly dục niệm Phật" . Không ly dục thì không nói 

đến niệm Phật, đó là miệng niệm Phật. Trong miệng có Phật mà tâm tán loạn, người 

xưa nói:  "Đau mồm rát họng cũng chỉ uổng công" . Cho nên, nền tảng của niệm Phật là 

xây dựng ở ly dục. 

Tập 198 

Hành Tịnh Trực Đức 

- 274 - 

Kinh văn:  "Hành tịch tịnh hạnh, viễn ly hư vọng, y chân đế môn, trực chúng đức 

 bổn" . 

Tiểu  khoa  này  là   "Hành  tịnh  trực  đức" .  Điều  này  dần  khế  nhập  vào  cảnh  giới.  Phía 

trước tiết nhỏ này, chúng ta đem nó tổng kết lại nói thì thứ nhất là phải đoạn nội hoặc, 

thứ hai là phải viễn ly ngoại duyên. Chúng ta xem thấy Bồ Tát Pháp Tạng (đây là nói 

A  Di  Đà  Phật  khi  ở  nhân  địa  tu  Bồ  Tát  đạo,  làm  ra  tấm  gương  cho  chúng  ta)  trong 

không có ác niệm, đây chính là viễn ly phiền não tập khí, bên ngoài không dính ngoại 

duyên, sau đó thân tâm mới thanh tịnh. 

 "Đản lạc ức niệm, quá khứ chư Phật, sở tu thiện căn" , đây chính là Ngài đem pháp 

môn niệm Phật thực tiễn ở ngay trong cuộc sống thường ngày. Nghĩ tưởng chư Phật 

Bồ Tát trải qua ngày tháng như thế nào, chư Phật Bồ Tát đối nhân xử thế tiếp vật như 

thế nào  trong  công  việc  hằng  ngày  của  các  Ngài, chúng  ta  phải  ức niệm  những  việc 

này. Làm thế nào để ức niệm? Những sự việc này đều ở trên bộ Kinh này. Do đó, tu 

học trước  tiên  phải đem  Kinh đọc  thuộc,  mỗi  giờ  mỗi  phút có thể  đề khởi,  ngay  khi 

chúng ta khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm lập tức liền có thể nghĩ đến ở trên Kinh 

Phật nói như thế nào, ý niệm này ta có nên khởi hay không, lời nói này ta có nên nói 

hay không, sự việc này ta có nên làm hay không. Tất cả đều tùy thuận giáo huấn Phật 

Đà, Phật dạy làm thế nào thì ta làm như thế đó, đây là ức niệm chư Phật. Trên "Kinh 

Hoa Nghiêm" nói:  "Bồ Tát Thập Địa trước sau không rời niệm Phật" , ý nghĩa chính 

ngay chỗ này. Câu này là tổng cương lĩnh của Tịnh Độ tông. Chúng ta mỗi niệm phải 

hướng Phật mà học tập, nên có câu là  "lão thật niệm".  Quan trọng nhất là niệm giáo 

huấn của Phật, niệm hạnh nghiệp của Phật, hành vi của Ngài, tạo tác của Ngài. Chúng 

ta phải nên làm thế nào học tập với Ngài? 

Phật ở phía trước đã từng nói:  "Khứ lai hiện tại Phật Phật tương niệm",  có thể thấy 

được  sở  dĩ  Phật  có  thể  thành  tựu  đều  là  học  tập  của  Phật  trước.  Ngày  nay  chúng  ta 

cũng muốn thành Phật thì vẫn là biện pháp cũ này, phải học tập với Thích Ca Mâu Ni 

Phật,  phải  học  tập  với  A  Di  Đà  Phật.  A  Di  Đà  Phật  ở  đâu  vậy?  "Kinh  Vô  Lượng 

Thọ" chính là A Di Đà Phật. Câu nói này rất quan trọng. 

Tiếp theo nói:  "Hành tịch tịnh hạnh" .  “Tịch tịnh”  là gì? Nếu chiếu theo giải thích của 

đại đức xưa,  "Vô Dư Niết Bàn danh tịch tịnh" , tu Vô Dư Niết Bàn thì gọi là tịch tịnh 

hạnh. Cách nói này chúng ta không dễ hiểu. Trước tiên chúng ta phải lý giải ý nghĩa 

của  "tịch tịnh" . “Tịch” là ý nghĩa của tịch diệt, “tịnh” là ý nghĩa của thanh tịnh. Tịch 

diệt  là  gì,  là  đối  với  ai  nói  vậy?  Đối  với  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp  trước  mà  nói. 

Cách nói này thì mọi người dễ hiểu. Viễn ly vọng tưởng, phân biệt, chấp trước gọi là 

tịch, đây chính là  "Vô Dư Niết Bàn" . Thuật ngữ ở trên Phật Kinh,  "tịnh"  là gì? Chúng 

ta sinh hoạt ở thế gian này không thể lìa khỏi xã hội, hay nói cách khác, mắt chúng ta 

phải thấy, tai phải nghe, miệng phải nói, sáu căn ở ngay trong cuộc sống thường ngày 

khởi  tác  dụng,  không  phải  nó  không  khởi  tác  dụng.  Tuy  khởi  tác  dụng  nhưng  trong 

tâm đích thực không có phân biệt, chấp trước, hạnh này gọi là  "tịnh hạnh" . 

Phật biểu diễn cho chúng ta xem. Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời vì mọi người 

giảng Kinh nói pháp 49 năm, ngày ngày  tiếp xúc mọi người bận rộn đến hết hơi hết 

sức,  nhưng  Ngài  là  tịch  tịnh  hạnh.  Tịch  tịnh  tuyệt  nhiên  không  phải  cái  gì  cũng  đều 

không làm, chạy đến núi sâu, tìm một cái động để trốn trong đó, như vậy không phải 

- 275 - 

tịch tịnh. Đến lúc nào động tịnh không hai thì mới vào tịch tịnh. Có thể như Thiện Tài 

Đồng Tử Năm Mươi Ba Tham trong "Kinh Hoa Nghiêm". Năm mươi ba vị Pháp Thân 

Đại Sĩ này đại biểu điều gì? Trong xã hội chúng ta có 53 loại nghề nghiệp khác nhau, 

phương thức đời sống khác nhau, họ mỗi một người đều là hành tịch tịnh hạnh. Chúng 

ta phải ở trong đây mà học tập. Làm thế nào ở trong xã hội hiện tại bận rộn phức tạp 

như thế này, bạn phải hiểu được tu tịch tịnh hạnh thì bạn liền được tâm thanh tịnh, bạn 

ở trong đây liền tu hành chứng quả. 

Vì sao chúng ta sống trong đời sống này không có được tịch tịnh? Nguyên nhân không 

ngoài vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Bạn làm sao có thể được tịch tịnh? Sáu căn 

tiếp xúc tất cả cảnh giới thì khởi tâm động niệm (đây là vọng tưởng), phân biệt phải-

quấy, thiện-ác, lợi-hại. Bạn không thể nào rời khỏi phân biệt, chấp trước thì bạn làm 

sao có được tịch tịnh? Xem thấy những người tu hành này, những pháp thân Bồ Tát 

này, các Ngài giống y như chúng ta, cũng sống ngay trong hoàn cảnh này, vì sao các 

Ngài không có phiền não? Vì sao các Ngài có thể được tâm thanh tịnh? Do đây có thể 

biết, được tâm thanh tịnh không có liên quan với ngoại duyên bên ngoài, ngoại duyên 

có phức tạp hơn cũng không nhiễu loạn lòng người tu hành. Thế nhưng các vị phải nên 

ghi nhớ, đạo nghiệp của người này đã thành tựu mới được, còn những người sơ học 

như chúng ta đây thì khó rồi, khi không có việc, khi không tiếp xúc với người thì trong 

tâm không ngừng khởi vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, tiếp xúc cảnh giới bên ngoài 

thì được sao? Cho nên đối với người sơ học, Tổ sư Đại đức nhất định phải chọn lựa 

cho họ một hoàn cảnh tu hành, đạo lý chính ngay chỗ này. 

Phàm phu là cảnh tùy tâm chuyển. Việc này rất đáng thương. Tâm tùy cảnh chuyển, 

vậy  thì  bạn  nhất  định  phải  tìm  cho  họ  một  hoàn  cảnh  tốt.  Người  xưa  chúng  ta  biết 

được.  Mọi  người  đều  biết  câu  chuyện  "Mẹ  Mạnh  Tử  ba  lần  dời  nhà".  Mẫu  thân  của 

Mạnh Phu Tử vì để bồi dưỡng con trai của bà đã phải dọn nhà ba lần. Vì sao phải dọn 

nhà? Hoàn cảnh chung quanh có ảnh hưởng không tốt đối với con trai bà. 

Tổ sư Đại đức xưa nay răn dạy sơ học, vì sao đem đạo tràng xây dựng ở trong núi sâu, 

cách ly thôn trang tương đối xa, không có dấu chân người? Vì hoàn cảnh thanh tịnh, 

dùng cái này để làm trợ duyên, giúp người sơ học tu tịch tịnh hạnh. Khi tịch tịnh hạnh 

đã thật tu thành công thì phải đến đô thị để độ hóa chúng sanh, phải hành Bồ Tát đạo. 

Khi bạn tiếp xúc xã hội bận rộn mà vẫn cứ thanh tịnh, vẫn cứ không khởi vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước thì bạn thành công rồi, bạn ở trong đó mà tôi luyện. Bạn giúp đỡ 

xã hội đại chúng là tu phước, chính mình tâm địa thanh tịnh không nhiễm một trần là 

tu huệ, phước huệ song tu. Không phải bảo bạn mãi mãi ở trong núi, không ra ngoài, 

vậy thì có ích gì chứ? Đã tu thành Phật mà không thể độ chúng sanh, vậy Phật này có 

lợi  ích  gì?  Phật  này  làm  sao  có  thể  đạt  được  người  khác  tôn  kính?  Sau  khi  tu  thành 

công,  nhất  định  phải  tiếp  xúc  mọi  người,  cùng  hòa  quang  hồng  trần  với  mọi  người, 

dung hợp thành một khối, ở ngay trong đại chúng vì mọi người làm tấm gương, không 

chỉ là ngôn giáo, mà còn có thân giáo, thành tựu sự nghiệp Bồ Tát độ sanh. Đây mới 

chân thật là Vô Dư Niết Bàn. Do đây có thể biết, vào Vô Dư Niết Bàn mà diệt độ là 

linh động hoạt bát. 

 "Viễn ly hư vọng".  Trên "Kinh Niết Bàn" có câu:  "Tất cả việc ác, hư ngụy là gốc" . 

Bạn hiểu được hư ngụy là gì không? Trên "Kinh Kim Cang" nói:  "Phàm sở hữu tướng 

- 276 - 

 giai thị hư vọng" ,  "tất cả hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh",  như mộng huyễn bào 

ảnh chính là hư vọng. Tất cả hữu vi pháp là gì? Trong "Bách Pháp Minh Môn Luận" 

đã nói tám tâm pháp, năm mươi mốt tâm sở pháp, mười một thiện pháp, hai mươi sáu 

phiền não, hai mươi bốn bất tương ưng hành pháp, mười một sắc pháp, những thứ này 

thảy đều gọi là pháp hữu vi.  "Tất cả hữu vi pháp như mộng huyễn bào ảnh" , đều là hư 

vọng. Sáu cõi mười pháp giới đều là pháp hữu vi. Hiện tại chúng ta sống ở trong đây 

 "viễn ly hư vọng",  tức hư vọng mà viễn ly hư vọng. Phải hiểu rõ đạo lý này. Hay nói 

cách khác, cái  "hư vọng"  này người phàm không cách gì trừ bỏ đi. 

Hôm trước có một đồng tu hỏi một vấn đề, anh ấy hỏi trong các loại ma, ấm ma là gì? 

Ấm ma chính là ngũ ấm.  "Sắc-thọ-tưởng-hành-thức"  chính là ngũ ấm. Bạn có thể gạt 

bỏ đi được không? Ngũ ấm là gì? Ngũ ấm là nói cái thân của chúng ta, thân thể này 

của chúng ta, vật chất này là  "sắc",  do bốn đại hòa hợp, đây là nói sắc pháp; bộ phận 

của tinh thần là  "thọ, tưởng, hành, thức" . Đây gọi là ngũ ấm, ngày nay gọi là động vật, 

Phật pháp gọi là thân của chúng sanh hữu tình. Căn thân là năm ấm hòa hợp, cũng gọi 

là năm uẩn hòa hợp. Cái thứ này chính là dày vò. 

Trước khi Phật pháp chưa truyền đến Trung Quốc, Lão Tử đã giảng qua:  "Sở dĩ ta có 

 đại hoạn vì ta có thân" . Ông biết được cái thân này không phải là thứ tốt, thân là họa 

hoạn, đây chính là ma (ý nghĩa của ngũ ấm ma). Khi Phật pháp chưa đến Trung Quốc, 

Lão Tử đã nhận biết tường tận cái thân này là ma chướng. Làm thế nào có thể bài trừ? 

 "Vô ngã"  thì liền rời khỏi. Đến lúc nào bạn có thể làm đến vô ngã? Vô tư vô ngã thì 

giải thoát. Giải  thoát  thì thân này  còn hay  không?  Còn, thân  tuy  còn  mà  không khổ, 

không còn bị cái khổ dày vò. Đây gọi là giải thoát, là ly.  "Ly"  không phải đem cái thân 

này hủy diệt, tuy là thân vẫn còn nhưng lìa khỏi tất cả dày vò. 

Hai loại này là phiền não ma. Loại thứ ba là tử ma. Loại thứ tư là thiên ma. Thiên ma 

là gì? Dụ hoặc bên ngoài thì gọi là thiên ma. Mê hoặc của năm dục sáu trần, những thứ 

này  toàn  là  hư vọng,  trong  là  căn  thân, thế  giới  bên  ngoài  là  hư  vọng.  Viễn  ly  bằng 

cách nào? Không chấp trước thì viễn ly, dùng lời nói hiện tại để nói, không nên để nó 

ở trong tâm thì viễn ly rồi. 

Viễn ly không phải ly ở trên sự, ly ở trên sự thì sai rồi. Lúc trước khi tôi mới học Phật, 

lão sư liền dạy tôi nhìn thấu, buông xả. Tôi cũng thường nói có người hiểu sai ý nghĩa 

này. Có một đồng tu đại lục viết thư gởi cho tôi, ông nói ông buông xả rồi, công việc 

cũng buông xả, không có thu nhập, hiện tại đến ăn cơm cũng thành vấn đề. Ông hỏi 

tôi:  “Phải làm sao?” . Đây là do ông hiểu sai ý nghĩa. Tôi không có dạy bạn đem nhà 

buông  xả,  không  có  bảo  bạn  đem  vợ  và  con  cái  buông  xả,  cũng  không  có  dạy  bạn 

buông  xả  đi  công  việc.  Những  việc  này  không  thể  buông  xả.  Cho  nên  học  Phật  mà 

hoàn toàn hiểu sai ý nghĩa của lời nói này rồi, cho rằng buông xả thì tất cả đều không 

cần.  Đây  là  chiêu  cảm  đến  rất  nhiều  chướng  nạn,  rước  lấy  sự  hủy  báng  của  người 

khác:  “Học Phật học mê rồi!” . Chân thật là học mê, chân thật là học sai rồi! Phật dạy 

chúng ta buông xả là buông xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Chúng ta phải hiểu 

được đạo lý này. 

Bạn xem, ở trên Kinh Phật dạy chúng ta  "hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng",  

chúng ta không cần cha mẹ, cũng không cần lão sư, chúng ta buông xả rồi. Thích Ca 

Mâu Ni Phật việc gì cũng đều buông xả, Ngài hà tất còn phải giảng Kinh nói pháp 49 

- 277 - 

năm?  Ngài  cũng  cần  phải  buông  xả,  Ngài  không  cần  phải  giảng.  Cho  nên  phải  nên 

biết, trên sự nhất định phải chiếu theo như lý như pháp mà làm, ý niệm không hợp lý 

thì  phải  buông  xả,  tư  tưởng  không  hợp  lý  thì  phải  buông  xả;  phân  biệt,  chấp  trước 

không hợp lý phải buông xả. Phật dạy bạn buông xả những thứ này. Cho nên bạn phải 

làm cho rõ ràng, làm cho tường tận, bạn mới không đến nỗi học sai. Học sai thì sẽ tu 

sai. Sau khi buông xả không phải đạt được tự tại an vui, mà đạt được rất nhiều phiền 

não, vậy thì cũng sai rồi. 

 “Viễn ly hư vọng” . Kinh văn phía trước đã nói:  "Trụ chân thật huệ" , trụ chân thật huệ 

chính là viễn ly hư vọng. Người trụ chân thật huệ thì hành vi của họ nhất định là thanh 

tịnh hạnh. Thanh tịnh hạnh nâng lên trên cao chính là tịch tịnh hạnh. Hiện tại chúng ta 

không làm được tịch tịnh hạnh, phải nên làm đến thanh tịnh. Đoạn ác tu thiện, đoạn ác 

không dính vào tướng đoạn ác, tu thiện không dính vào tướng tu thiện thì tâm thanh 

tịnh liền hiện tiền. Tâm thanh tịnh thì hạnh tự nhiên thanh tịnh. Trong cảnh giới này, 

tất cả những lo lắng, sợ hãi, khiếp sợ đều không còn, chân thật được khinh an, được tự 

tại, đích thực nhà Phật chúng ta gọi là lìa khổ được vui. Đây là thật, không phải là giả. 

Thế nhưng bạn không thể nào xả bỏ tất cả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước thì bạn 

không thể đạt được cái thanh tịnh an lạc này, bạn cũng không thể buông xả phiền não, 

lo  lắng,  sợ  hãi,  khiếp  sợ.  Vậy  thì  viễn  ly  hư  vọng  là  nhìn  thấu,  đây  là  đối  với  chân 

tướng sự thật bạn có trình độ lý giải nhận biết tương đối. Sau đó mới có thể  "y chân đế 

 môn, trực chúng đức bổn" . Chữ  “đế”  này ở trong Phật Kinh dùng rất nhiều, ý nghĩa 

của nó là chân thật không hư dối. Đạo lý chân thật, không hư thì gọi là đế. Phật nói 

Kinh y theo nhị đế mà nói pháp. Phật nói chính là hai loại chân thật bất hư, một loại là 

pháp thế gian, một loại là pháp xuất thế gian. Pháp thế gian là tất cả chúng sanh chúng 

ta  đều  khẳng  định  việc  này  không  thể  là  giả,  chúng  ta  không  thể  xem  thường.  Phật 

pháp  thường  nói:   "Phật  pháp  ở  thế  gian,  bất  hoại  pháp  thế  gian" .  Đây  chính  là  tùy 

thuận tục đế. 

Bạn xem, Phật dạy chúng ta  "hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng” . Nếu như các 

vị muốn hỏi Phật pháp rốt cuộc là gì? Chúng ta cũng có thể nói: “Phật pháp chính là 

hiếu  thân,  tôn  sư”. Đáp án này không hề sai. Hiếu thân tôn sư là thế đế. Đem hiếu 

thân  tôn  sư  mở  rộng  ra,  có  thể  hiếu  thuận  tất  cả  chúng  sanh,  có  thể  tôn  trọng  tất  cả 

chúng  sanh,  liền  biến  thành  pháp  xuất  thế.  Do  đây  có  thể  biết,  thế  đế  cùng  chân  đế 

khác biệt ở ngay trong một niệm. Ý niệm này của bạn, tâm lượng nhỏ liền biến thành 

tục đế, biến thành thế đế; tâm lượng mở rộng giống như trên Kinh Phật nói  "tâm bao 

 thái hư, lượng khắp pháp giới"  thì tục đế liền biến thành chân đế. Do đây có thể biết, 

ngay trong tất cả đế lý, làm gì có phân thế tục và chân đế? Quả nhiên là có hai. Ở Phật 

pháp  "dính  vào  cái  nào"  thì  nói  không  thông  rồi,  đến  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm,  "Hoa 

Nghiêm" nói nhất chân, "Hoa Nghiêm" nói không hai. Không hai chính là một, chính 

là nhất chân. Thế đế cùng chân đế không hai, thế đế cùng chân đế nhất như. Đây mới 

là chân thật. 

Ngôn ngữ của Phật, giáo huấn của Phật trong ngữ ý hàm chứa đạo lý, đích thực là rộng 

lớn  không  có  bờ  mé,  sâu  rộng  vô  tận.  Chúng  ta  làm  thế  nào  có  thể  nhận  biết?  Nhất 

định phải thực tiễn, phải nỗ lực mà tu học. Hành môn giúp bạn lý giải, giải môn giúp 

bạn thâm nhập cảnh giới, từ sơ phát tâm đến Như Lai địa, giải hành tương bổ tương 

thành. Chúng ta hiểu được đạo lý này, quyết định chăm chỉ nỗ lực mà tu học, đây gọi 

- 278 - 

là thật tinh tấn. Ở chỗ này Phật dạy chúng ta phải  "y chân đế môn"  mới có thể  "trực 

 chúng đức bổn" . 

Trong cái chân đế này, các vị vạn nhất không nên xem thường, có tục đế ở ngay trong 

đây. Nhà Phật cũng nói “y”.  "Đệ nhất nghĩa đế" , đây là  "chúng đức chi bổn" . Đệ nhất 

là gì? Khởi tâm động niệm liền rơi vào hai ba. Vậy thì ý nghĩa của đệ nhất chúng ta 

liền có thể thể hội, chân thành đến cực điểm, đây chính là đệ nhất nghĩa đế, chính là 

chân đế. Hay nói cách khác, chân đế, đệ nhất nghĩa đế chính là tên khác, cách gọi khác 

của chân tâm bổn tánh. Chúng ta có thể dùng chân tâm, dùng tâm chân thành liền có 

thể trực chúng đức bổn. Nếu bạn dùng tâm hư vọng thì đó là tất cả nguồn ác. Tất cả 

căn nguyên của tội ác là tâm hư vọng. Tất cả căn bản của công đức chân thật là tâm 

chân thành. 

Vì sao Phật dạy Bồ Tát Đại Thừa, quan trọng nhất là phát tâm Bồ Đề? Tâm Bồ Đề là 

gì?  Tâm  Bồ  Đề  chính  là  tâm  chân  thành,  chính  là  chỗ  này  gọi  là  chân  đế.  Chư  Phật 

Như Lai vô lượng kiếp vun bồi đức hạnh chính là nương vào tâm chân thành. Chân thì 

không vọng, thành thì không dối. Tiêu chuẩn của chân thành là gì? Chỗ này nói với 

chúng ta  "viễn ly hư vọng" , chúng ta vẫn không hiểu. Viễn ly hư vọng thì đương nhiên 

chân  thành. Viễn  ly  hư vọng là gì,  cách ly  như thế nào?  Trên "Kinh  Kim  Cang" nói 

bốn tướng, chúng ta từ ngay chỗ này có thể thể hội được một chút tin tức. Trên "Kinh 

Kim Cang" Phật nói:  "Nếu Bồ Tát có ngã tướng, nhân tướng, chúng sanh tướng, thọ 

 giả tướng thì chẳng phải là Bồ Tát" . Trong nửa bộ sau nói:  "Nếu Bồ Tát có ngã kiến, 

 nhân kiến, chúng sanh kiến, thọ giả kiến thì chẳng phải là Bồ Tát" . Mấy câu nói này 

rất hay. "Có" là có cái gì? Có phân biệt, có chấp trước. Nếu như bạn có phân biệt ta, 

phân biệt người, phân biệt người ấy, bạn có loại phân biệt chấp trước này thì tâm của 

bạn không phải chân tâm, không phải thành ý, bạn không có tâm Bồ Đề. Trong tâm Bồ 

Đề chắc chắn không có bốn tướng, không có bốn kiến, không có chấp trước của bốn 

tướng, không có phân biệt của bốn kiến. Vậy thì chúng ta phải thực tiễn như thế nào? 

Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Kinh nói pháp cho chúng ta, bạn xem, kết tập Kinh điển 

câu thứ nhất là  "Như thị ngã văn" , đó chẳng phải là ngã tướng, là ngã kiến sao? Làm 

sao ly tướng? Phải nên biết, chư Phật Bồ Tát vì chúng sanh hiện thân nói pháp đều là 

lìa hư vọng, hiện thân của Phật Bồ Tát không phải là thân nghiệp báo. Thân này của 

chúng ta là thân nghiệp báo thì không có cách nào. Chúng ta là thọ báo mà đến, Ngài 

thì không phải, Ngài là thừa nguyện mà đến. Thừa nguyện mà hiện thân là thân cảm 

ứng. Chúng sanh có cảm, Phật Bồ Tát có ứng, thân đó của Ngài là thân cảm ứng, cho 

nên  là  chân  thật,  không  phải  hư  vọng.  Thân  của  chúng  ta  là  thân  nghiệp  báo,  là  hư 

vọng, không phải là chân thật. Các Ngài vì chúng ta giảng Kinh nói pháp là tùy thuận 

cách nói của chúng ta mà nói pháp, không phải Ngài thật có chấp trước. Ngài thật có 

pháp có thể nói không? Phật không có pháp có thể nói. Không chỉ là không có định 

pháp có thể nói, mà Phật không có pháp có thể nói. Phàm phu chúng ta chấp trước cái 

tướng này gọi là "ta", thì Phật cũng nói với chúng ta là "ta". Phật nói "ta" là tùy thuận 

tri kiến của chúng ta mà nói “ta”, chính Ngài chắc chắn không chấp trước cái này là 

“ta”, quyết định không chấp trước đây là “ta”. Đây gọi là viễn ly hư vọng. Chúng ta 

ngày nay nói “ta”, đích thực là chấp trước cái thân này là “ta”, không phải là “người 

khác”.  Chúng  ta  thật  có  chấp  trước.  Phật  không  có  ngã  chấp,  cũng  không  có  chấp 

trước ngã sở, gọi là  "hằng thuận chúng sanh, tùy hỉ công đức" . Các vị nói cái tướng 

này là "ta", tôi cũng nói với bạn là "ta", vậy thì mới nói được thông, mới có thể giao 

- 279 - 

tiếp. Đây gọi là tùy thuận tục đế mà nói. Sau đó đem đạo lý trong đây giảng rõ ràng, 

giảng tường tận, bạn cũng hoát nhiên đại ngộ. Đây chính là từ tục đế độ đến chân đế. 

Đến sau cùng thì “chân - tục” không hai, “chân - tục” viên dung, đó mới là khế nhập 

cảnh giới của Phật. “Chân - tục” không thể nào hợp nhất, không thể nào viên dung là 

Quyền Giáo Bồ Tát, không hề vào cảnh giới của Phật. 

Do đây có thể biết, câu nói tám chữ này:  "Y chân đế môn, trực chúng đức bổn"  chính 

là  dùng  tâm  chân  thành,  tâm  Bồ  Đề.  Thế  Tôn  ở  trong  "Quán  Kinh"  nói   "tâm  chân 

 thành, thâm  tâm,  hồi  hướng  phát  nguyện  tâm" ;  Bồ  Tát  Mã  Minh  ở  trong  "Đại  Thừa 

Khởi  Tín  Luận"  nói   "trực  tâm,  thâm  tâm,  đại  bi  tâm" .  Kinh  luận  hợp  lại  xem  thì  ý 

nghĩa càng rõ ràng, càng tường tận. 

Chúng  ta  ở  thế  gian  dùng  chân  tâm  chính  là  trực  chúng  đức  bổn,  chắc  chắn  không 

dùng hư vọng, chắc chắn không lừa gạt chúng sanh. Chúng sanh lừa gạt ta vì họ vô tri, 

họ đang tạo ác nghiệp. Chúng ta quyết định không thể nào ức hiếp tất cả chúng sanh, 

quyết định không nên lo sợ. Trong cả năm, nếu nói lời thành thật với người thì nơi nơi 

ta đều bị thiệt thòi, nơi nơi đều bị tổn hại. Thế nhưng bạn phải nên nghĩ, con người ở 

đời nhiều nhất chẳng qua là một trăm năm, chịu thiệt một trăm năm, bị hại một trăm 

năm thì có gì đáng kể đâu? Đời sau cùng nắm tay với Phật Bồ Tát cùng đi, cái lợi này 

bao lớn?  Chỉ  vì  chút  lợi  ích  trước mắt mà  bạn không chịu xả  bỏ, thì lợi  ích  lớn ở 

 tương lai bạn không thể có được.  Lời của Phật nói là đúng, không hề sai. Chúng ta 

nhất định phải tuân thủ, quyết không ức hiếp tất cả chúng sanh. Chúng ta quyết định 

phải  y  theo  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo”,  dùng  tâm  chân  thành  để  tu  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo" chính là chư Phật Như Lai  "trực chúng đức bổn" . 

Tuy  chúng  ta  cũng  tu  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo",  nhưng  công  đức này  không  thể  so 

với chư Phật Bồ Tát, đó là do nguyên nhân gì? Chúng ta là dùng tâm sở của A Lại Da 

Thức,  dùng  tám  thức,  năm  mươi  mốt  tâm  sở  pháp  để  tu  mười  thiện,  đoạn  mười  ác. 

Công đức tu mười thiện này chỉ có thể sanh thiên, ngay ra khỏi sáu cõi luân hồi đều rất 

khó khăn. Bạn thử nghĩ xem, nếu như chúng ta dùng tâm chân thành để đoạn mười ác, 

tu mười thiện, liền có thể siêu phàm nhập Thánh. Việc này không như nhau. Cho nên, 

chỗ Kinh văn này khải thị cho chúng ta, chúng ta vạn nhất không thể xem thường. 

Đại đức xưa dạy cho chúng ta, cũng có người nói  "đức bổn"  là sáu chữ hồng danh của 

A Di Đà Phật, đây là nói danh hiệu vạn đức trang nghiêm của A Di Đà Phật, cho nên 

chấp trì danh hiệu cũng gọi là đức bổn. Lời nói này không sai, có thể nói được thông. 

Chúng ta ngày ngày niệm A Di Đà Phật thì có thể tu thành vạn đức trang nghiêm hay 

không? Vấn đề rất nhiều. Vì sao chúng ta niệm một câu A Di Đà Phật nhưng không 

thể tu thành vạn đức trang nghiêm? Chúng ta không y chân đế môn. Nếu như chúng ta 

dụng tâm, chân thật là tâm chân thành, là thâm tâm, là hồi hướng phát nguyên tâm, thì 

niệm  một  câu  sáu  chữ  hồng  danh  này  đích  thực  là  tu  đức  bổn.  Ngày  nay  chúng  ta 

không có cái tâm này, tâm của chúng ta là tâm vọng tưởng, một mặt niệm Phật, một 

mặt vẫn khởi vọng tưởng, vậy thì làm sao thành công? Cho nên trên Kinh nói những 

lời nói này, chúng ta nhất định phải liễu giải, vạn nhất không nên hiểu lầm. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải, vận dụng một đoạn lời nói trên "Quán Phật Tam 

Muội  Kinh",  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  nói:   "Ngã  dữ  thập  phương  chư  Phật,  cập  hiền 

 kiếp  thiên  Phật,  tùng  sơ  phát  tâm,  giai  nhân  niệm  Phật,  tam  muội  lực  cố,  đắc  nhất 

- 280 - 

 thiết chủng trí" . Ngày trước, Đại Sư Ngẫu Ích nói Thích Ca Mâu Ni Phật là làm  thế 

nào để thành Phật? Ngài niệm Phật thành Phật. Rất nhiều người hỏi trên bộ Kinh nào 

đã  nói?  Đích  thực  trên  "Quán  Phật  Tam  Muội  Kinh"  đã  nói  như  vậy,  trên  "Kinh  Di 

Đà" cũng có nói. Người thông thường chúng ta đọc qua "Kinh Di Đà" rất nhiều, đều 

sơ  ý  qua  loa  lướt  qua.  Đại  Sư  Ngẫu  Ích  ở  trong  "Yếu  Giải"  điểm  ra  cho  chúng  ta, 

chúng ta mới hoát nhiên đại ngộ, Phật đích thực là niệm Phật thành Phật. Sau đó lại 

xem trên "Kinh Hoa Nghiêm",  "Thập Địa Bồ Tát thỉ chung không rời niệm Phật" , mới 

biết được công đức niệm Phật vô lượng vô biên. 

Thế nhưng các vị nhất định phải ghi nhớ, niệm Phật không phải là miệng niệm; miệng 

niệm thì không ích gì, trong tâm phải chân thật có. Chữ  "niệm"  này, bên trên là chữ 

 "kim" , bên dưới là chữ tâm, ngay cái tâm hiện tại này đích thực là có Phật. Thế nhưng 

chúng ta vẫn là cách một tầng, ngày nay chúng ta nhiều nhất là trong tâm có danh hiệu 

của A Di Đà Phật, các thứ khác đều quên hết, đều không có. Niệm Phật như vậy thì 

không được. Phải có đức hạnh của Phật, mức độ thấp nhất phải hiểu rõ, trong tâm phải 

có  “Phật là giữ tâm gì, Phật là đời sống như thế nào, Phật làm thế nào đối nhân xử 

 thế tiếp vật” . Trong tâm của bạn không có những thứ này thì bạn làm sao học Phật? 

Chỉ  riêng  niệm  một  câu  danh  hiệu  của  A  Di  Đà  Phật,  tương  lai  học  thành  công  rồi 

cũng chẳng qua là một câu danh hiệu trống không mà thôi, bạn còn có thể được cái gì? 

Tôi giảng bộ Kinh này, phía trước đã giảng qua rất nhiều lần, A Di Đà Phật chính là 

toàn bộ "Kinh Vô Lượng Thọ". Chúng ta đến lúc nào có thể đem đạo lý của "Kinh 

Vô  Lượng  Thọ"  thông  đạt  tường tận, từng  câu  từng  chữ trên  "Kinh  Vô  Lượng  Thọ" 

nói  ra, chúng ta đều thực tiễn ở ngay  trong  cuộc sống thường ngày, đây  gọi  là  niệm 

Phật, đây là thật niệm. Nếu như bạn hoàn toàn thực tiễn giáo huấn ở trong Kinh điển, 

làm  đến  được  100%,  tương  lai  bạn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây  Phương  Cực  Lạc  quyết 

định sanh cõi Thật Báo Trang Nghiêm thượng phẩm thượng sanh. Trong tâm của bạn 

thật  có,  có  là  viên  mãn  có, không  hề  khiếm  khuyết,  thì  bạn  vãng  sanh  Thế  giới  Tây 

Phương Cực Lạc đương nhiên là  cõi  Thật  Báo thượng thượng  phẩm  vãng  sanh. Nếu 

bạn không cách gì làm đến được viên mãn, có thể làm đến 90%, bạn là thượng trung 

phẩm  vãng  sanh. Như vậy  dần  dần  hạ thấp  xuống, hạ hạ  phẩm  vãng  sanh  cũng  phải 

làm  đến  được  20%.  Nghĩ  lại  xem,  chúng  ta  đối  với  giáo  huấn  trên  Kinh  điển  có  thể 

làm đến được 20% hay không? Làm đến 20% thì niệm Phật mới có tư cách vãng sanh. 

Nếu  20%  cũng  không  thể  làm  được  thì  chỉ  có  thể  nói  ngay  trong  đời  này  kết  pháp 

duyên với A Di Đà Phật, ngay đời này khó vãng sanh. Đây là thành thật mà nói. 

Ngày trước, lão sư Lý thường hay nói với chúng tôi, một vạn người niệm Phật chân 

thật có thể vãng sanh chỉ có hai - ba người mà thôi. Vì sao một vạn người niệm Phật, 

có  998  đến  999  người  đều  không  thể  vãng  sanh?  Cũng  chính  là  ngay  đến  20%  giáo 

huấn của Phật Đà ở trên Kinh điển dạy bảo chúng ta cũng không thể làm được. Trong 

đây,  quan  trọng  nhất  mà  tôi  thường  hay  nói:   "Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Nếu bạn đem bốn câu này thành thật lão 

thật làm đến được, thì xem như bạn làm được 20%, bạn được xem là một người thiện. 

Trên Kinh thường hay nói thiện nam tử, thiện nữ nhân, bạn có thể đem bốn câu này 

làm  cho  được  thì  bạn  là  một  người  thiện.  Bốn  câu  nói  này,  giải  thích  tỉ  mỉ  đều  là  ở 

trong bộ Kinh này. Chúng ta phải cố gắng mà đọc, mà tư duy,  mà quán sát, đem  nó 

thực tiễn ngay trong cuộc sống, đây gọi là thật niệm Phật, niệm giáo huấn của Phật. 

- 281 - 

Phật dạy bảo chúng ta làm, chúng ta nỗ lực mà làm. Phật dạy chúng ta không nên làm 

thì chúng ta quyết không trái phạm. Đây mới gọi là  "y chân đế môn, trực chúng đức 

 bổn" . 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 

Tập 199 

 Nhẫn Lực Thành Tựu 

Kinh văn:  "Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc, chuyên cầu bạch pháp, huệ lợi quần 

 sanh, chí nguyện vô quyện, nhẫn lực thành tựu".  

Đoạn nhỏ này rất quan trọng đối với hiện tiền tu học của chúng ta, không chỉ có thể tự 

lợi  mà  còn  có  thể  lợi  ích  tất  cả  chúng  sanh  khổ  nạn  của  thế  gian  này.  Tai  nạn  của 

chúng  sanh  từ  chỗ  nào  mà  ra?  Chúng  ta  tỉ  mỉ  mà  quán  sát  tư  duy,  đều  không  ngoài 

ham  muốn,  không  biết  đủ;  ham  muốn  hưởng  thụ  các  thứ  năm  dục  sáu  trần  của  thế 

gian, thế là không thể không làm việc bất thiện trái ngược tánh đức; tranh danh đoạt 

lợi, ham  muốn, tư lợi,  vậy  mới  tạo thành tai nạn hiện tiền khôn  tả  cho thế gian này. 

Nếu muốn tiêu trừ tai nạn này, đoạn Kinh văn này tuy là không dài, nhưng đích thực là 

một thang thuốc tốt. 

Thế gian người nhiều, mọi người tạo, đây là cộng nghiệp. Chúng ta có năng lực giúp 

họ tiêu trừ hay không? Then chốt ở chúng ta chính mình có lòng tin hay không, có thể 

như lý như pháp mà tu học hay không. Nếu như chúng ta có lòng tin kiên định, nguyện 

lực kiên cường, đem những tai nạn này triệt để tiêu trừ, việc này chắc chắn chúng ta 

không thể nào làm được. Thế nhưng nếu muốn làm cho tai nạn này giảm nhẹ một chút, 

thời gian lùi về sau một chút, điều này khẳng định có thể làm được, có căn cứ của lý 

luận, có sự thật chứng minh. Nếu như không làm được, thực tế mà nói vẫn là lòng tin 

của chính chúng ta không kiên định, nguyện lực không khẩn thiết. Chúng ta quay đầu 

lại chính mình sám hối, dõng mãnh tinh tấn thì chắc chắn có thể tự độ và còn có thể lợi 

tha. 

Hai  câu  phía  trước:   "Bất  kế  chúng  khổ, thiểu  dục  tri  túc" .  "Kế"   là  tính  toán, là  chấp 

trước.  "Chúng khổ"  quá nhiều rồi. Chúng ta ở ngay trong đời này gặp phải khổ nạn vô 

lượng vô biên. Thế Tôn vì chúng ta nói ra những sự tướng này. Thế Tôn Ngài đem tất 

cả khổ quy nạp lại thành ba loại lớn, thông thường chúng ta gọi là  "ba khổ" . Thứ nhất 

là khổ khổ, thứ hai là hoại khổ, thứ ba là hành khổ. Sự việc khổ nạn có nhiều hơn cũng 

không ngoài ba loại lớn này. 

Loại thứ nhất là  “khổ khổ” . Chữ khổ phía sau là danh từ, chữ khổ phía trước là động 

từ. Nhà Phật thường nói  "tám khổ giao nhau" , đây là nhà Phật đem nó phân làm tám 

loại. Tám loại khổ này đều là thuộc về khổ khổ. Bốn loại phía trước là sanh-lão-bệnh-

tử, tất cả chúng sanh đều không thể nào tránh khỏi.  "Sanh khổ"  chúng ta đều trải qua 

rồi, thế nhưng đều quên hết, quên sạch sẽ. 

- 282 - 

Trên Kinh điển Phật nói với chúng ta, Phật dùng lời hình dung để nói, ngay khi thần 

thức của chúng ta đến thế gian này để đầu thai, tìm kiếm cha mẹ, nếu cha mẹ có duyên 

với bạn, bạn liền xem thấy một luồng ánh sáng, bạn nương theo ánh sáng này mà đi, 

bất tri bất giác liền đi đầu thai. Nếu cha mẹ với bạn không có duyên phận thì bạn chắc 

chắn  sẽ  không  đầu  thai  vào  trong  nhà  của  họ.  Đầu  thai  đến  đều  là  có  duyên  phận. 

Duyên này đích thực có thiện duyên, có ác duyên. Thiện duyên thì báo ân, trả nợ. Ác 

duyên thì báo oán, đời nợ. Nếu như không có bốn loại duyên thì sẽ không đến trong 

một  nhà  để  trở  thành  người  một  nhà.  Cha  mẹ,  chồng  vợ,  anh  em,  chị  em  trở  thành 

người  một  nhà,  Phật  nói  đều  là  bốn  loại  duyên.  Phàm  phu  chúng  ta  không  biết,  cho 

nên có một số con cái rất tốt, rất nghe lời, rất dễ dạy; lại có một số con cái rất khó dạy, 

không nghe lời, dường như sanh tánh chính là bội nghịch. Chúng ta đọc sách Phật biết 

được loại tình hình này. Con cái nghe lời, dễ dạy là báo ân đến; con cái sanh tánh bội 

nghịch là báo oán đến. Hiểu được chân tướng sự thật này thì chúng ta nhất định phải 

dùng trí tuệ, phải dùng phương tiện từ bi khéo léo để điều giáo, đem thiện ác duyên 

của  quá  khứ  đều  biến  thành  pháp  duyên,  vậy  thì  tốt  rồi.  Đem  quyến  thuộc  cốt  nhục 

biến thành pháp quyến thuộc. Phật đều là dạy chúng ta làm một sự chuyển biến, như 

vậy tự nhiên liền có thể chuyển ác thành thiện, chuyển mê thành ngộ, đến lúc cùng tột 

thì chuyển phàm thành Thánh. 

Có những lúc chúng ta muốn chuyển, nhưng công phu đạo lực của chính mình không 

đủ, nên không thể chuyển, thì tâm chí thành mong cầu Phật Bồ Tát cảm ứng. Ngay thế 

gian Thánh nhân đều nói  "thành tắc linh" , chân thành đến tột đỉnh thì không thể không 

cảm thông. Phàm hễ không thể cảm thông, chúng ta chính mình nhất định phải phản 

tỉnh, là  do tâm  chân  thành  của chúng ta không  đủ. Giống  như Thế  Tôn đã nói  trong 

“Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, tuy là chúng ta hành thiện, nhưng trong cái thiện này 

vẫn xen tạp bất thiện, vậy thì gọi là không thành. Trong chân thành không được xen 

tạp  chút  nào  bất  thiện,  hay  nói  cách  khác,  không  thể  xen  tạp  chút  nào  hư  ngụy,  tâm 

chân thành của chúng ta mới có thể cảm động chư Phật Bồ Tát, có thể cảm động tất cả 

chúng  sanh.  Đạo  lý  này  chúng  ta  phải  hiểu.  Chúng  ta  phải  tu  tâm  chân  thành,  tâm 

thanh  tịnh,  tâm  bình  đẳng,  tâm  từ  bi,  thì  cảnh  giới  của  chúng  ta  liền  có  thể  chuyển. 

Đây là nói loại đầu tiên -  "sanh khổ" . 

 "Lão",  con người không thể không già.  "Lão khổ" , các bạn hiện tại tuy là tuổi trẻ, bạn 

xem  thấy  người  già, bạn  chính  mình  bất  tri  bất  giác  cũng  dần  dần  trở  nên  già.  Thời 

gian qua rất nhanh. Tôi học Phật khi tôi hai mươi sáu tuổi, hiện tại nghĩ lại giống như 

mới ngày hôm qua, bất tri bất giác già yếu. Con người đến sau trung niên, hạnh phúc 

nhất  không  phải  là  tiền  tài,  địa  vị,  mà  là  thân  thể  khỏe  mạnh.  Thân  thể  không  khỏe 

mạnh thì rất là khổ, cho dù có người chăm sóc hầu hạ, lão khổ vẫn cứ không thể tránh 

khỏi. 

Loại thứ ba là  "bệnh khổ" . Con người mỗi ngày ăn ngũ cốc tạp lượng, không thể nào 

không sanh bệnh. Khổ của bệnh đau, tôi nghĩ rất nhiều đồng tu đều có kinh nghiệm, 

bạn đều đã từng bị bệnh. 

Phía  sau  còn  có  thêm  một  loại  là   "tử  khổ" .  Thời  gian  của  chúng  ta  vẫn  chưa  đến, 

chúng ta vẫn chưa chết, nên không biết khổ của chết ra làm sao. Phật đã nói sanh và 

chết;  sanh  khổ,  đầu  thai  đến  mẫu  thân.  Tình  hình  của  đầu  thai,  Phật  nói,  mang  thai 

- 283 - 

mười tháng, thai nhi trong mười tháng này trải qua đời sống cũng giống như ở trong 

địa ngục, cho nên gọi là thai ngục. Mẫu thân uống một ly nước nóng thì thai nhi giống 

như ở trong địa ngục bạt thục, uống một ly nước lạnh thì chúng liền cảm thấy giống 

như ở trong địa ngục hàn băng, khổ nói không ra lời. Nếu như không phải Phật nói với 

chúng ta, chúng ta có nghĩ thế nào cũng nghĩ không ra. Cho đến khổ của cái chết, khi 

chết  thì  thần  thức  của  chúng  ta  rời  khỏi  thân  thể  này,  dân  gian  gọi  là  linh  hồn  thoát 

khỏi nhục thể, sự thống khổ đó Phật thí dụ cũng giống như lột mai con rùa ra vậy. Con 

rùa đang còn sống, bạn kéo cái mình nó ra khỏi mai, Ngài nói thần thức rời khỏi thân 

thể thống khổ giống y như vậy. Cho nên, người sau khi dứt hơi thở tám tiếng, tốt 

nhất là mười hai tiếng đồng hồ không nên chạm vào họ. Vì sao vậy? Họ rất là đau 

khổ. Nếu khi bạn chạm vào họ, thống khổ mà họ cảm nhận được là quá lớn, có 

lúc không thể chịu nổi. Sau mười hai giờ đồng hồ thì thần thức mới chân thật rời 

khỏi. Thông thường tám giờ đồng hồ chưa rời khỏi, mười hai giờ thì rất an toàn. 

Chúng ta không cách gì tránh khỏi sanh-lão-bệnh-tử. Người chân thật tu hành, tu đến 

trình độ công phu tương đối thì cái khổ này họ có thể tránh khỏi, tuy là có những sự 

việc này, nhưng họ sẽ không có thống khổ. Thế nhưng, bốn điều phía sau trước tiên 

bạn phải làm cho được, sau đó mới có thể tránh được cái khổ của lão-bệnh-tử. 

Bốn điều phía sau, điều thứ nhất là  "cầu bất đắc khổ" . Trong tâm bạn mong cầu quá 

nhiều rồi, bạn cầu tiền của, bạn cầu địa vị, bạn cầu thông minh trí tuệ, những sự việc 

mà  bạn  mong  cầu  quá  nhiều,  không  thể  thõa  mãn  nguyện  vọng  của  bạn.  Ngạn  ngữ 

thường nói:  "Con người ở thế gian việc không vừa ý thường đến tám chín phần" , tám 

chín phần đều là không như ý, bạn liền biết được khổ của nhân sanh là  "cầu bất đắc" . 

Thế nhưng trong cửa Phật lại thường nói:  "Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng" . Lời 

nói  này  có  đáng  tin  hay  không?  Đích  thực  là  rất  đáng  tin.  Thế  nhưng  bạn  phải  hiểu 

được đạo lý, hiểu được phương pháp để cầu. Nếu bạn không hiểu đạo lý, không hiểu 

phương pháp, thì sự cầu của bạn là cầu không được. Tuyệt đối không phải nói bạn cầu 

thăng  quan  phát  tài, bạn  ở  trước  mặt  Phật  Bồ  Tát ngày  ngày  thắp  hương, ngày  ngày 

dập đầu, ngày ngày cúng dường, vậy thì cầu không được. Đây là bạn không hiểu đạo 

lý, cũng không hiểu phương pháp. Lý luận và phương pháp ở trong Kinh điển Phật đã 

giảng rất tường tận, bạn không biết được đến nơi nào để học. 

Có một quyển sách nhỏ là “Liễu Phàm Tứ Huấn”, ngày trước chúng ta đã giảng qua 

mấy lần. Tiên sinh Viên Liễu Phàm được giáo huấn của Đại sư Vân Cốc, ông hiểu rõ 

đạo  lý  để  cầu,  cũng  hiểu  được  phương  pháp  để  cầu.  Ông  cầu  công  danh  được  công 


danh, cầu phú quý được phú quý, cầu con cái được con cái, ông đều có thể cầu được. 

Đó  là  chân  thật  đạt  được.  Vì  sao  vậy?  Khổng  tiên  sinh  đoán  mạng  cho  ông,  trong 

mạng của ông không có. Trong mạng không có, nhưng bạn có thể cầu được, đây là bạn 

chân thật đạt được. Nếu như bạn không hiểu phương pháp, không hiểu đạo lý này thì 

chắc chắn cầu không được. “Liễu Phàm Tứ Huấn” cung cấp cho bạn một phương pháp 

rất  tốt.  Chúng  ta  y  theo  phương  pháp  này  mà  cầu,  đương  nhiên  cũng  là  hữu  cầu  tất 

ứng.  Thế  gian  có  rất  nhiều  người  không  hiểu  phương  pháp,  cho  nên  họ  cầu  không 

được nên khổ. 

Loại thứ hai là  "ái biệt ly khổ" . Người mà bạn yêu thích không thể thường ở chung với 

nhau, hoàn cảnh cư trụ mà bạn ưa thích, bạn cũng không cách gì ở được. Bạn thấy, có 

- 284 - 

rất nhiều người giàu có, ở rất nhiều khu vực phong cảnh đẹp, mua rất nhiều biệt thự, 

họ rất ưa thích, thế nhưng họ cả đời có thể chỉ có thể ở nơi đó một ngày hai ngày, thậm 

chí một ngày cũng chưa từng ở, vậy thì rất khổ. Chính mình không thể đến ở, phải mời 

người đến ở để giúp họ xem phòng ốc, giúp họ chỉnh lý hoàn cảnh, còn phải trả cho họ 

tiền lương, mời họ đến nơi đó để hưởng phước. Đây đại khái đều là trả nợ, thiếu nợ 

những người công nhân này nên phải trả nợ cho họ. Chúng ta xem thấy rất nhiều. Ưa 

thích mà chính mình không thể thường tụ hội, đây gọi là ái biệt ly khổ. 

Loại thứ ba là  "oán tắng hội khổ" . Oan gia đối đầu, không ưa thích gặp họ nhưng vẫn 

cứ ngày ngày gặp mặt. Bạn yêu thương hay chán ghét đều là trong đời quá khứ đã tu 

thiện, hay tạo nghiệp bất thiện. Phật nói với chúng ta, chúng ta đến thế gian này là để 

làm gì? Có rất nhiều người hỏi:  “Nhân sanh có ý nghĩa và giá trị gì? Ở thế gian này 

 có  một  số  thành  tựu  huy  hoàng  thì  xem  là  có  ý  nghĩa,  có  giá  trị  hay  sao?”.   Các  vị 

đồng tu nếu như đọc qua bức thư Đại Sư Ấn Quang gởi cho cư sĩ Vệ Cẩm Châu, bạn tỉ 

mỉ  mà  nghĩ  tưởng lời  của lão  Hòa thượng  đã nói.  Ngài  nêu  ra  rất  nhiều  nhân  vật có 

danh tiếng ở trên lịch sử đã kiến tạo nên những sự nghiệp vĩ đại, ngay trong tầm nhìn 

của Phật xem thấy là tạo nghiệp. Ngài nêu Tào Tháo làm thí dụ, ở trên lịch sử cũng là 

nhân vật rất cừ khôi, chính mình tuy là chưa làm hoàng đế, nhưng con trai của ông làm 

hoàng đế, xây dựng một chính quyền, do vì tâm thuật của chính mình bất chính, ông 

giết người quá nhiều, phước báo mà trong nhiều đời quá khứ đã tu, cả đời gần như đã 

hưởng hết rồi. Ông còn có một chút phước dư, con trai làm hoàng đế, cũng chẳng qua 

là bốn mươi lăm năm thì mất nước, mất ở Tấn. Vào ngày trước có người giết heo, con 

heo này sau khi giết, sau khi cạo hết lông, trên thân con heo đó có hai chữ  "Tào Tháo" , 

chứng  minh  Tào  Tháo  đã  ở  trong  đường  súc  sanh,  đầu  thai  làm  heo,  biến  thành  súc 

sanh. 

Chúng ta biết, tội nghiệp thâm trọng thì đọa địa ngục trước, sau khi chịu tội địa ngục 

xong thì biến thành ngạ quỷ, súc sanh để trả mạng. Thiếu tiền thì phải trả tiền, thiếu 

mạng thì trả mạng. Sự việc này không thể không biết. Tuyệt đối không thể nói sát sanh 

thì không phải trả mạng, không thể nói bạn giết một con muỗi, giết một con gián thì 

bạn  không phải trả mạng. Trên pháp luật  không có qui  định phải phán  hình bạn, thế 

nhưng  nhân  quả  thì  không  thể  tránh  khỏi.  Bạn  ngày  nay  giết  chúng,  đời  sau  bạn  lại 

biến thành gián và bị chúng giết lại, bạn biến thành bọ nhảy và bị chúng giết. Việc này 

chính là như vậy. Cho nên, Phật nói với chúng ta:  "Nhân sanh thù nghiệp" . Chúng ta 

phải hiểu rõ chân tướng của sáu cõi luân hồi, tâm lân mẫn của chúng ta liền sanh khởi, 

tuyệt đối sẽ không giết hại một chúng sanh. Những động vật nhỏ này chạy đến ngay 

trước mặt chúng ta, ý niệm giết hại của chúng ta liền khởi lên, đó là gì vậy? Đến để trả 

mạng. Chúng ta nghĩ xem, hà tất phải vậy? Ngày trước chúng giết ta, hiện tại ta cũng 

giết chúng, đời sau chúng lại giết ta, giết qua giết lại không có kết thúc, oan oan tương 

báo không có kết thúc. Việc này không thể giải quyết vấn đề. Chúng ta chân thật giác 

ngộ rồi, ngay đời này không làm việc khờ này nữa. Quá khứ chúng giết ta, hiện tại ta 

gặp chúng, ta cũng không giết chúng, món nợ của chúng ta đến chỗ này liền được trả 

xong rồi. Đây mới là một người chân thật giác ngộ, là một người chân thật tường tận. 

Vì sao có ái biệt ly khổ? Cũng là chúng ta chính mình tạo nghiệp bất thiện, phá hoại 

gia đình của người khác, khiến cho gia đình của người khác không thể đoàn tụ, thế là 

chúng ta ngay trong một đời này nhận lấy quả báo. Vào ngày trước phá hoại việc gia 

- 285 - 

đình của người ta ít, phá hoại gia đình của súc sanh nhiều, đều nhận loại quả báo này. 

Đặc  biệt  là  việc  săn  bắn,  chúng  ta  đọc  được  ở  trong  “Cảm  Ứng  Thiên”,  “Âm  Trắc 

Văn”, khi đi săn thường hay phá hoại sào huyệt, đây chính là phá hoại gia đình người, 

chiêu đến đời sau không như ý. Cho nên, nhân như thế nào thì có quả báo như thế đó. 

Hiện tại chúng ta nhận quả báo như thế nào thì biết được đời quá khứ đã tạo ra nhân 

gì, nghiệp nhân bất thiện chúng ta còn dám tạo hay sao? Chỗ sáu căn tiếp xúc sáu trần 

khởi  tâm  động  niệm  nghĩ  ngợi  nhiều,  những  việc  tổn  hoại  chúng  sanh  quyết  định 

không nên làm. Người khác chiếm tiện nghi của chúng ta, người khác tổn hại ta là do 

đời quá khứ ta đã tổn hại họ, tuyệt đối không nên có chút ý niệm báo thù. 

Nhất  định  phải  hiểu  được  nghịch  đến  thuận  chịu,  giải  oan  thích  kết.  Oán  kết  ngay 

trong đời quá khứ, ở ngay trong đời này đều đem nó giải trừ, chúng ta mới có thể chân 

thật lìa khổ. Nhất là Phật dạy bảo chúng ta, phương pháp tu hành cơ bản chính là mười 

nghiệp  thiện.  Mười  nghiệp  thiện  không  phải  là  giới.  Giới  và  thiện  không  như  nhau. 

Điều thứ nhất là  "không sát sanh" , quyên phi nhuyễn động đều phải nên yêu thương, 

không nên tùy tiện giết hại. Không những không được giết hại, ở trên Kinh điển Phật 

nói rất rõ ràng với chúng ta, nếu chúng sanh vì ta mà sanh phiền não thì chúng ta liền 

có lỗi lầm rất lớn. Cho nên, chúng ta ở trên Kinh thường hay xem thấy, nơi nào chư 

Phật Bồ Tát ở thì khiến tất cả chúng sanh thường sanh tâm hoan hỉ. Đây là Phật Bồ 

Tát.  Nơi  chúng  ta  ở  thì  khiến  cho  tất  cả  chúng  sanh  thường  sanh  phiền  não,  vậy  thì 

chúng ta sai rồi. Người kia chán ghét ta, không ưa thích ta thì ta phải làm sao? Ta thấy 

họ  đến  thì  phải  mau  tránh  đi,  trốn  trước  khi  họ  đến,  để  họ  sanh  tâm  hoan  hỉ.  Họ  ưa 

thích gặp mặt với ta thì ta liền chào hỏi họ, không ưa thích thì phải mau tránh đi. Cho 

nên, Phật dạy chúng ta phải giữ tâm lương thiện, phải nghĩ mười thiện, không sát sanh, 

không trộm cắp. 

Không  trộm  cắp,  quyết  không  được  có  tâm  chiếm  tiện  nghi  của  người  khác.  Những 

việc  tổn  người  lợi  mình quyết  định không  nên làm. Khi  làm  rồi thì về sau  phải  chịu 

thiệt thòi lớn, bạn có được chút lợi nhuận, bạn cũng sẽ không thể giữ được, bạn làm 

thế nào có được thì bạn vẫn như thế đó mà mất đi. Việc này ghi chép trên lịch sử quá 

nhiều quá nhiều rồi. Dùng thủ đoạn lừa dối mà có được thì sau cùng vẫn bị người lừa 

đi. Nhân quả tuần hoàn. Ở vào xã hội hiện tiền chúng ta, nếu như chúng ta tỉ mỉ quán 

sát, loại quả báo này thì quá nhiều rồi. Chúng ta phải rõ lý, phải hiểu rõ chân tướng sự 

thật, biết được làm thế nào tu phước, làm thế nào gìn giữ phước đức của bạn mà không 

thể mất đi. Đây mới là người thông minh chân thật. 

Điều sau cùng của tám khổ gọi là  "ngũ ấm xí thạnh khổ" . Trong tám loại này thì bảy 

loại phía trước là từ trên quả mà nói, loại sau cùng này là từ trên nhân mà nói. Ngũ ấm 

xí thạnh, nếu chúng ta dùng lời dễ hiểu mà nói, chính là phiền não tập khí của bạn rất 

nặng, thân tâm không an. Vọng tưởng, phân biệt, chấp trước vô cùng nặng, bạn mới 

biết chiêu cảm đến bảy loại khổ báo phía trước. Những thứ này đều xem là khổ khổ. 

Dục Giới đầy đủ khổ khổ, còn có hoại khổ. Nếu như bạn tu hành công phu không tệ, 

chân  thật  đạt  được  thiền  định,  sức  định  của  bạn  đã  phục  được  dục  rồi,  tâm  của  bạn 

được  thanh  tịnh  thì  bạn  sanh  đến  trời  Tứ  Thiền.  Xem  bạn  công  phu  cạn  sâu,  từ  Sơ 

Thiền  đến  Tứ  Thiền,  đây  gọi  là  trời  Sắc  Giới.  Trong  cõi  trời  này  không  có  tám  khổ 

này, sanh-lão-bệnh-tử, ái biệt ly, oán tắng hội, cầu bất đắc, ngũ ấm xí thạnh đều không 

- 286 - 

có cho nên rất an vui. Tuy là an vui, thế nhưng thọ mạng của họ có tận. Khi thọ mạng 

đến rồi thì họ phải chết, thế là khổ liền đến. Người trời Sắc Giới bình thường không có 

khổ, nhưng khi lâm chung thì có khổ. Khi lâm chung thì thân thể hỏng rồi, họ bị bệnh, 

những  cung  điện  mà  họ  cư  trụ,  tất  cả  hưởng  thụ  cũng  như  vậy,  không  thể  mang  đi, 

chân thật là ở trong Phật pháp thường nói:  "Vạn ban tương bất khứ, duy hữu nghiệp 

 tùy thân" . Cho nên tuy là không có khổ khổ, nhưng họ có hoại khổ. 

Phàm phu cao cấp nhất là trời Vô Sắc Giới, ngay đến thân thể họ đều không cần. Lão 

Tử chúng ta nói rất hay:  "Ta có đại hoạn, vì ta có thân" . Ông nói, ta có mối lo lớn nhất 

bởi vì ta có thân thể. Không có thân thể thì thật tự tại. Tu thiền định của thế gian đến 

tầng thứ năm thì ra khỏi Sắc Giới, sanh đến trời Vô Sắc. Trời Vô Sắc cũng có bốn cõi, 

cao nhất là Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên. Thông thường nhà Phật nói  "tứ thiền 

 bát  định" ,  bát  định  bao  gồm  tứ  thiền.  Tứ  thiền  hướng  lên  trên  còn  có  bốn  giai  tầng 

thiền định. Thiền định này sâu, ngay thân thể này cũng không cần, cho nên hoại khổ 

cũng không có. Thế nhưng, họ có hành khổ. 

 “Hành khổ”  là gì? Họ không thể vĩnh viễn giữ được cảnh giới của mình, khi thọ mạng 

đến rồi thì vẫn phải lưu chuyển, vẫn là phải luân hồi. Không cứu cánh! Phật nói với 

chúng ta, trời Dục Giới đều có ba loại khổ này, khổ khổ, hoại khổ, hành khổ, ba loại 

khổ này đều phải chịu. Trời Sắc Giới thì họ chịu hai loại, họ có hoại khổ, hành khổ, 

nhưng họ không có khổ khổ. Cao nhất là trời Vô Sắc Giới, họ chỉ có hành khổ, còn 

hoại khổ và khổ khổ đều không có. 

Phật ở trên Kinh Đại Thừa thường nói:  "Tam giới thống khổ",  trong “Kinh Pháp Hoa” 

thí dụ nói:  "Nhà lửa tam giới",  ở trong đây không an toàn. Ngày nay chúng ta cư trụ 

trên địa cầu này, chúng sanh trên địa cầu tạo ra nghiệp bất thiện quá nhiều, quá nặng, 

cho nên địa cầu này rất là không an toàn. Chúng ta ở nơi đây  không có cảm giác an 

toàn, đạo lý là bởi vì chúng ta tạo ra nghiệp bất thiện. Nhân cùng quả chúng ta nhất 

định phải làm cho rõ ràng, làm cho tường tận. Đây là chúng khổ. Đơn giản cùng với 

các vị nói đến chỗ này. Cho dù cái khổ có nhiều hơn, tám loại này đều đã có thể bao 

gồm, tám khổ, ba khổ đều bao gồm hết. 

 "Bồ Tát bất kế chúng khổ" , chữ  "kế"  này là không phân biệt, không chấp trước. Phàm 

phu chúng ta phân biệt, chấp trước đối với những chúng khổ này cho nên bạn liền phải 

nhận, không thể không nhận. Phật Bồ Tát đến thế gian này của chúng ta, các Ngài là 

người tái sanh, các Ngài không phải đến để nhận quả báo. Các Ngài là thừa nguyện tái 

lai, giúp đỡ những chúng sanh mê hoặc điên đảo chúng ta lìa khổ được vui. Biểu hiện 

của các Ngài có ba khổ và tám khổ hay không? Có! Ngài cũng biểu diễn, như Thích 

Ca  Mâu  Ni  Phật  Thế  Tôn  Ngài  một  đời  thị  hiện,  Ngài  thị  hiện  có  sanh-lão-bệnh-tử, 

cũng có cầu bất đắc, cũng có ái biệt ly, cũng có oán tắng hội khổ, thảy đều thị hiện ra 

hết. Ở trong  cảm  giác  của  chúng  ta, Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  cũng  không  khác gì  với 

chúng ta, thế nhưng trên thực tế hoàn toàn không như nhau, Ngài là biểu diễn. Ngài 

không có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Ngài biết được  "phàm sở hữu tướng giai 

 thị hư vọng" , như trên "Kinh Kim Cang" nói:  "Tam tâm bất khả đắc, vạn pháp vô sở 

 hữu" , cho nên Ngài lìa khổ. Lìa khổ thì là lạc, Ngài đạt được là chân lạc. Chúng ta ở 

thế gian này  là  chịu quả báo, là  tùy  nghiệp  chịu  báo, còn  Ngài  thì  không  phải, Ngài 

đến là để độ hóa chúng sanh, làm sao giống nhau được? Các loại thị hiện của Ngài đều 

- 287 - 

là giống như diễn kịch cho chúng ta xem, để sau khi chúng ta xem rồi, ở trong đó hoát 

nhiên đại ngộ, giúp cho chúng ta khai ngộ, vĩnh viễn an trụ ở thanh tịnh, bình đẳng, 

chánh giác, từ bi. 

Chúng  ta  muốn  học  Phật  Bồ  Tát  thì  cần  phải  đem  nghiệp  chướng  của  chính  mình 

buông  xả;  “nhìn  thấu,  buông  xả”,  đem  nghiệp  chướng  của  chính  mình  buông  xả, 

quyết không tùy thuận tập khí của chính mình. Không tùy thuận phiền não tập khí, mà 

tùy  thuận  giáo  huấn  của  chư  Phật  Bồ  Tát,  tùy  thuận  tu  hành  của  chư  Phật  Bồ  Tát, 

chúng ta ở ngay trong một đời liền có thể chuyển thân nghiệp báo thành thân nguyện 

lực, ngay trong một đời liền có thể chuyển. Vấn đề là bạn hiểu hay không hiểu, bạn 

biết hay không biết. Hiểu hay không hiểu là nói lý luận, biết hay không biết là phương 

pháp. Bạn hiểu được đạo lý, biết được phương pháp thì bạn liền biết chuyển. Khi bạn 

vừa chuyển thì liền được đại tự tại, bạn ở thế gian này cũng giống như chư Phật Bồ 

Tát vậy, tùy duyên tự tại. Đây là Bồ Tát nói:  "Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc" . 

Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở thế gian này có dục vọng hay không? Không có, không có 

bất cứ dục vọng nào. Thân thể ở thế gian này tất cả tùy duyên, vậy mới là tự tại. Chính 

mình  muốn  làm  như  thế  nào,  như  thế  nào  đó  thì  không  tự  tại  rồi.  Qua  lại  với  tất  cả 

chúng sanh có thể hằng thuận chúng sanh, tùy hỷ công đức, đối với tất cả chúng sanh 

quyết không chút nào miễn cưỡng. Bạn xem, thái độ của Phật Bồ Tát giáo hóa chúng 

sanh, Phật Bồ Tát chỉ là tận tâm tận lực hết lời dạy bảo, đối với chúng sanh đích thực 

không hề có chút can thiệp. Đây là điều chúng ta phải học. 

Ngày nay chúng ta dạy học vì sao có thể sanh phiền não? Bởi vì bạn can thiệp học trò. 

Phật Bồ Tát vì sao không sanh phiền não? Các Ngài không can thiệp học trò. Tôi dạy 

bạn, nếu bạn hiểu rồi thì rất tốt, nếu bạn không hiểu cũng tốt. Tôi dạy bạn đoạn ác tu 

thiện, nếu bạn chịu nghe, chịu làm thì rất tốt; bạn không nghe, không chịu làm thì cũng 

tốt. Cho nên Phật Bồ Tát liền an vui, không sanh phiền não. Ngày nay chúng ta dạy 

người là dùng tâm phàm phu. Nếu khuyên bạn tốt, khi bạn nghe rồi, bạn làm theo thì 

rất hoan hỉ. Hoan hỉ là phiền não. Nếu nói cho bạn nghe, bạn nghe rồi mà không chịu 

làm, vẫn cứ là làm ác, trong lòng liền rất không vui, đó cũng là sanh phiền não. Đây là 

cái gì? Đây là không thể tùy duyên. Phật Bồ Tát tùy duyên, cho nên không sanh phiền 

não. Nhất định phải nhìn thấu. Nghiệp chướng của chúng sanh sâu nặng, không phải 

một đời được độ. Chúng ta thì giận do không thể một đời này độ hết chúng sanh, so 

với nguyện lực của Phật không biết mạnh hơn gấp bao nhiêu lần. Đây là tự tìm phiền 

não. 

Phật Bồ Tát độ chúng sanh rất có tâm nhẫn nại, nếu ngay đời này không thể được độ 

thì không hề gì, đời sau lại tiếp tục, đời sau vẫn không thể được độ thì đời sau nữa lại 

độ tiếp. Phật Bồ Tát có thể đợi đến vô lượng kiếp sau để độ bạn, đến lúc nào bạn chịu 

nghe lời thì Ngài liền thị hiện, khi bạn không chịu nghe lời thì Ngài không chút nào 

miễn cưỡng. Chúng ta phải học bản lĩnh này, liền có thể tự tại tùy duyên. Nếu không 

mà nói, chắc chắn bạn sẽ không được tự tại, bạn sẽ không được thanh tịnh - bình đẳng 

-  giác.  Tâm  của  bạn  không  thanh  tịnh,  tâm  của  bạn  không  bình  đẳng,  chính  mình 

không được thanh tịnh - bình đẳng - giác thì làm sao có thể giúp người khác? Khi giúp 

người khác thì quá có hạn rồi. Đồng tu chúng ta, nhất là đã phát tâm xuất gia, không 

thể không hiểu đạo lý này. Bạn chân thật đem những đạo lý này làm cho rõ ràng, làm 

- 288 - 

cho tường tận rồi, buông xả phiền não tập khí của chính mình, tùy thuận tâm hạnh của 

Phật Bồ Tát thì chúng ta ngay trong đời này thật có thành tựu. Quyết định phải  "thiểu 

 dục tri túc" . 

 "Tri túc"  không phải nói đời sống của ta có thể qua được thì tri túc. Đây vẫn là không 

tri túc. Thế nào chân thật gọi là tri túc? Hằng thuận tất cả chúng sanh, trong tùy duyên 

quyết  không  khởi  tâm  động  niệm  thì  bạn  chân  thật  tri  túc.  Khởi  tâm  động  niệm  thì 

không tri túc, tri túc thì làm sao khởi tâm động niệm? Sẽ không hề tính toán cái này 

có, cái kia có. Có cũng tốt, không có cũng tốt, tất cả đều tốt. 

Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú giải ở trong bộ Kinh này, vận dụng lời Phật trên "Kinh 

Niết Bàn" đã nói:  "Thiệu dục giả, bất cầu bất thủ, tri túc giả, đắc thiểu bất hối hận" . 

"Kinh Di Giáo" nói:  "Thiểu dục chi nhân, tắc vô yểm khúc, dĩ cầu nhân ý" . Câu nói 

này chính là hiện tại gọi là nịnh bợ người, người thiểu dục quyết không nịnh bợ người. 

 "Diệc phục bất vi, chư căn sở khiên, hành thiểu dục giả, tâm đắc thản nhiên, vô sở ưu 

 úy, súc sự hữu dư, thường vô bất túc, hữu thiệu dục giả, tắc hữu Niết Bàn, thị danh 

 thiệu dục" . Đây đều là ở trong Kinh luận Phật đã nói ra. Không luận tại gia hay xuất 

gia tu hành, đối với đời sống vật chất cần phải đạm bạc. Tuy chính mình đời trước tu 

phước, được phú quý, cũng phải thiểu dục tri túc, đem phước báo của bạn phân hưởng 

với tất cả chúng sanh khổ nạn thì phước báo của bạn càng lớn. 

Tập 200 

Trên  bộ  Kinh  này,  Phật  dạy  bảo  "nhữ  đẳng  Tỳ  Kheo"  (đây  là  gọi  học  trò  xuất  gia): 

 "Nhược dục, thoát chư khổ não, đương quán tri túc" . Đây là dạy cho chúng ta phương 

pháp lìa khổ. Bạn quán sát tri túc:  "Tri túc chi pháp, tức thị phú lạc, an ẩn chi xứ. Tri 

 túc  chi  nhân, tuy  ngọa địa  thượng, do  vi  an  lạc. Bất  tri  túc giả,  tuy  xứ  thiên  đường, 

 diệc bất xứng ý. Bất tri túc giả, tuy phú nhi bần, tri túc chi nhân, tuy bần nhi phú" . 

Chúng ta tỉ mỉ mà tư duy đoạn Kinh văn này. Sự việc này, chúng ta thường hay xem 

thấy động vật nhỏ, chỉ cần lưu tâm quán sát thì chúng ta sẽ khai trí tuệ. Chúng ta xem 

thấy chim ở trên cây, xem thấy tổ chuột trên cây, chúng có cái gì? Chúng mong muốn 

điều gì? Chúng ta từ ngay chỗ này có thể thể hội được  "thiểu dục tri túc".  Chúng chỉ 

mong cầu thức ăn, ngoài thức ăn ra thì không mong cầu thứ gì. Lại xem qua Thế Tôn 

năm xưa ở đời vì chúng ta thị hiện ra, cùng với những động vật hoang dã này gần như 

không hề khác. Thích Ca Mâu Ni Phật mỗi ngày ra ngoài khất thực, xin được một bát 

cơm, nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ một đêm. Phật dạy cho chúng ta thiểu 

dục tri túc. Thế Tôn Ngài chính mình làm ra tấm gương để cho chúng ta xem. Đó chân 

thật gọi  là tri túc thường phú. Phú  là gì? Bạn cho tôi, tôi đều không cần, đây  là  thật 

giàu.  Trên  thế  gian,  người  nào  nghèo  nhất?  Người  không  biết  tri  túc  là  nghèo  nhất. 

Người tri túc thì thường giàu. “Khuyến Phát Phẩm” trong “Kinh Pháp Hoa” nói được 

càng hay:  "Thị nhân thiểu dục tri túc, năng tu Phổ Hiền chi hạnh" . 

Chúng ta tu Tịnh Độ, ở chỗ này đọc là "Kinh Vô Lượng Thọ", Kinh văn của "Kinh Vô 

Lượng Thọ" vừa mở đầu liền dạy cho chúng ta  "tuân tu Phổ Hiền Đại Sĩ chi đức" . Câu 

nói này quan trọng, là câu nói đầu tiên, kế tiếp theo sau 16 Chánh Sĩ. Do đây có thể 

biết, Thế giới Tây Phương Cực Lạc thảy đều là tu hạnh Phổ Hiền. Phật ở trên đại Kinh 

nói với chúng ta:  "Bồ  Tát  không  tu  hạnh Phổ  Hiền  không  thể  viên  thành  Phật đạo" . 

- 289 - 

Hay nói cách khác, nếu chứng được Phật quả viên mãn thì nhất định phải tu hạnh Phổ 

Hiền. 

Hạnh Phổ Hiền từ chỗ nào mà tu? Hạnh Phổ Hiền tu từ thiểu dục tri túc. Một người 

không thể thiểu dục tri túc thì chắc chắn không thể tu hạnh Phổ Hiền. Bạn nghĩ xem, 

hai câu nói này quan trọng cỡ nào! Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ tổng kết ý nghĩa Kinh 

luận của Đại đức xưa, ông nói được rất hay:  "Bất ư tâm ngoại thủ pháp, vô nhất pháp 

 đương tình giả danh vi thiểu dục" . Hay nói cách khác, chúng ta đối với pháp thế xuất 

thế gian còn có chút dục niệm thì không xem là thiểu dục. Cảnh giới này cao. 

Tri túc là gì?  "Thể lộ chân thường, tịch diệc vi lạc, như như bất động, vi tri túc" . Thiểu 

dục và tri túc đều là nói xứng tánh. Chúng ta tường tận, thế nhưng chúng ta không làm 

được. Đây là chỉ người nào? Pháp thân Bồ Tát, Bồ Tát minh tâm kiến tánh, không phải 

là người thông thường. Đó chân thật là Phật đã nói thiểu dục tri túc. Ý nghĩa của Phật 

rất sâu rất rộng. Hiện tại chúng ta là phàm phu, là đang sơ học, tận lượng giảm thiểu 

dục vọng, giảm thiểu mong cầu, có sự giúp đỡ đối với tu hành của chúng ta. 

Hai  câu  phía  sau:   "Chuyên  cầu  bạch  pháp,  chuyên  lợi  quần  sanh" .  Đây  là   "bất  kế 

 chúng khổ, thiểu dục tri túc".  Chúng ta có thể dùng một câu tổng kết là: “buông xả vạn 

duyên”, cũng chính là buông xả tất cả thân tâm thế giới, quyết không nên đem nó để 

vào  trong  tâm,  trong  tâm  trong  sạch,  sạch  sẽ  không  nhiễm  một  trần.  Đây  là  ý  nghĩa 

thiểu dục tri túc. Sau đó  "chuyên cầu bạch pháp" . Trong Phật Kinh gọi là bạch pháp, 

là đối với hắc pháp mà nói. Trong từ ngữ của chúng ta gọi là thiện ác, thiện pháp, ác 

pháp. Người Ấn Độ thời xưa không nói thiện ác, mà nói là hắc bạch. Hắc chính là ác 

pháp, bạch chính là thiện pháp. Chỗ này nói  "chuyên cầu bạch pháp"  chính là chuyên 

cầu thiện pháp. Như “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”, Phật vì chúng ta khai thị, Ngài 

nói Bồ Tát có một phương pháp  "có thể đoạn tất cả khổ của thế gian" , như chúng ta 

phía  trước  đã  nói  ba khổ, tám  khổ, tất  cả khổ  ở  thế  gian  này.  Dùng  phương  pháp  gì 

vậy?  "Ngày đêm thường niệm thiện pháp" , chính là chuyên cầu bạch pháp. 

Những  gì  là  thiện  pháp?  Từ  nghĩa  hẹp  mà  nói,  “Thập  Thiện  Nghiệp  Đạo",  thường 

niệm  không  sát  sanh,  không  trộm  cắp,  không  tà  dâm,  không  vọng  ngữ,  không  hai 

chiều, không  ác  khẩu, không  thêu  dệt, không  tham, không  sân, không  si.  Đây  gọi  là 

mười  nghiệp  thiện.  Thường  niệm,  loại  tu  này  là  tiêu  cực.  Từ  tiêu  cực  chuyển  biến 

thành tích cực chính là  "huệ lợi quần sanh" . Huệ là ân huệ, phải bố thí ân huệ. Làm 

thế nào bố thí ân huệ? Lợi ích chúng sanh, vậy thì biến thành tích cực. Phải đem mười 

thiện  của bạn thực tiễn vào ngay  trong cuộc sống thường ngày, thực  tiễn trong  công 

việc, thực tiễn vào trong đối nhân xử thế tiếp vật. Nửa bộ sau của “Thập Thiện Nghiệp 

Đạo Kinh” cụ thể nói rõ làm thế nào thực tiễn ở Lục Độ Bồ Tát, thực tiễn ở Từ Bi Hỷ 

Xả (đây là bốn tâm vô lượng), thực tiễn vào Tứ Nhiếp Pháp (Tứ Nhiếp Pháp chính là 

người với người qua lại, nhiếp thọ tất cả đại chúng), thực tiễn vào 37 phẩm trợ đạo (37 

phẩm trợ đạo là bao gồm toàn bộ Phật pháp. Thiên Thai tông nói 37 phẩm trợ đạo là 

nói Tạng-Thông-Biệt-Viên, đạo phẩm của Tạng giáo, đạo phẩm của Thông giáo, đạo 

phẩm  của  Biệt  giáo,  đạo  phẩm  của  Viên  giáo,  đó  là  bao  gồm  hết  thảy  Phật  pháp). 

Chúng ta lại nghĩ tưởng, làm thế nào thực tiễn ở pháp môn niệm Phật của chúng ta? 

Như vậy mới chân thật làm đến  "huệ lợi quần sanh".  

- 290 - 

Quần  sanh  là  tất  cả  chúng  sanh,  không  phân  cõi  nước,  không  phân  tộc  loại,  tộc  loại 

bao gồm hữu tình, vô tình, bao gồm hiện tại chúng ta xem thấy là động vật, thực vật. 

Làm thế nào để lợi ích họ? Trong tộc loại là bao gồm cả bọ nhảy, muỗi, kiến. Chúng ta 

phải  "huệ  lợi quần  sanh" , không thể tổn hại những  động vật nhỏ này. Không  những 

chúng  ta  không  sát  sanh, không  trộm  cắp,  mà  còn  làm  thế  nào  đem  mười  thiện thực 

tiễn yêu thương ở trên thân những động vật nhỏ này. Chúng ta có thể cùng với những 

động vật nhỏ này, cùng với những quỷ thần hòa thuận cùng sống, đối đãi bình đẳng thì 

thế giới này mới có thể có hòa bình, xã hội mới có thể an định phồn vinh, con người 

mới có thể có hạnh phúc. Tất cả chúng sanh cả thảy vũ trụ là cùng đồng một thể sinh 

mạng. Cảm ứng trong đây không thể nghĩ bàn. Chúng ta phải tỉ mỉ mà thể hội. 

Làm  thế  nào  chuyên  cầu  thiện  pháp?  Căn  bản  nền  tảng  của  thiện  pháp,  trong  "Tịnh 

Nghiệp  Tam  Phước"  Phật  nói  với  chúng  ta:   "Hiếu  dưỡng  phụ  mẫu,  phụng  sự  sư 

 trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Chúng sanh tạo tác tội nghiệp, tối trọng 

nhất là sát sanh, đặc biệt là giết hại những động vật nhỏ này. Động vật nhỏ là do quá 

khứ đã tạo tội nghiệp quá nặng, ở trong cõi súc sanh biến thành những động vật nhỏ 

yếu này. Đây đều là đền trả nghiệp báo. Chúng đến để trả mạng. Chúng ta trong đời 

quá khứ, đời đời kiếp kiếp thiếu biết bao nợ mạng của chúng sanh, đương nhiên chúng 

sanh cũng có thiếu chúng ta. Loại oan oan tương báo này vĩnh viễn không kết thúc, rất 

là tàn khốc. Chúng ta tường tận giác ngộ rồi, chân thật quay đầu. Triệt để quay đầu thì 

không còn tổn hại những động vật nữa. Không tổn hại động vật chính là không tổn hại 

chính mình, yêu thương động vật nhỏ là chân thật yêu thương chính mình. Tự - tha là 

một, không phải là hai.  Thiện pháp đến chỗ cứu cánh chính là trì danh niệm Phật 

 cầu sanh Tịnh Độ. Bao gồm trong tất cả thiện pháp, không có cái gì có thể tốt hơn. 

 Đây là đến đỉnh điểm.  Do đó, chúng ta phải tường tận lý luận và chân tướng sự thật 

này, chúng ta phải chăm chỉ tu thiện pháp cứu cánh viên mãn. 

Chúng  ta  tu  như  thế  nào?  Khuyên  người  niệm  Phật  cầu  sanh  Tịnh  Độ.  Đây  là  thiện 

pháp đạt đến cứu cánh viên mãn. Cách khuyên như thế nào? Chúng ta chính mình phải 

thật làm. Chính mình không chịu tu, khuyên người khác tu thì người ta sẽ không chịu 

tin tưởng. Chúng ta chính mình phải thật tu. Không những phải thật tu mà chính mình 

còn phải phát nguyện, khi lâm chung đến biểu diễn một màn để mọi người xem, vậy 

thì  có  thể  độ  rất  nhiều  chúng  sanh.  Phải  dạy  mọi  người  tin  sâu,  không  nghi.  Ngay 

trong cuộc sống thường ngày, chúng ta phải chăm chỉ nỗ lực mà làm. 

Lão Lâm trưởng của chúng ta, lão cư sĩ Trần Quang Biệt, đã vì chúng ta thị hiện. Tuổi 

tác của ông đã lớn, ông bị trọng bệnh, bất cứ hành động gì đều không thuận tiện, nằm 

ở trên giường bệnh xem băng ghi hình giảng Kinh của chúng ta. Ngày trước chúng ta 

giảng có ghi hình bộ "Kinh Vô Lượng Thọ". Ông từ đầu đến cuối nghe qua năm lần. 

Ông tường tận rồi, vạn duyên buông xả, nhất tâm niệm Phật. Ba tháng trước khi ra đi 

thì  biết  được.  Người  nhà  của  ông  nói  với  chúng  ta,  lão  cư  sĩ  đã  viết  mười  mấy  lần 

“mùng 7 tháng 8” ở trên trang giấy. Người trong nhà đều không dám hỏi ông. Mùng 7 

tháng 8 ngày hôm đó ông đi. Trước ba tháng biết được chính mình ngày hôm nào ra 

đi. Lẽ ra hai năm trước ông phải đi rồi. Ông nói với Lý Mộc Nguyên:  “Tôi muốn vãng 

 sanh Thế giới Cực Lạc rồi” . Cư sĩ Lý Mộc Nguyên cầu ông ở lại, bởi vì Cư Sĩ Lâm 

chưa có một người đức cao vọng trọng lãnh đạo, lo là sẽ có khó khăn, nên cầu ông ở 

thêm vài năm. Ông ở thêm được hai năm, đến lúc đó ông ra đi, đem Cư Sĩ Lâm bàn 

- 291 - 

giao  cho  cư  sĩ  Lý  Mộc  Nguyên  quản  lý.  Hiện  tại  ông  đại  diện  Lâm  Trưởng.  Đây  là 

 "chuyên cầu bạch pháp, huệ lợi quần sanh" , làm ra tấm gương tốt cho chúng sanh. 

Chúng ta niệm Phật cũng phải phát ra nguyện này, nhất định phải nỗ lực y theo đạo lý, 

phương  pháp  của  Kinh điển mà  tu  học, tương lai  khi  ra đi dự  biết trước giờ  đi. Nếu 

như chân thật chuyên tu bạch pháp, thiểu dục tri túc, khi bạn lâm chung chắc chắn sẽ 

không có bệnh khổ. Không có bệnh khổ, biết được giờ ra đi, như vào thiền định, biểu 

diễn của bạn sẽ cao minh hơn nhiều so với lão Lâm Trưởng. Ông bốn năm trước khi 

vãng sanh mới chân thật gặp được Phật pháp, cho nên làm cái thị hiện này. Hiện tại 

chúng ta tuổi tác rất trẻ, thân thể rất khỏe mạnh thì gặp được Phật pháp, khi ra đi còn 

nằm dài trên giường bệnh, còn bất tỉnh nhân sự, vậy thì hổ thẹn rồi. Đó là đặc biệt sai 

lầm. Khi  ra  đi,  bạn  phải  nên  đứng  mà  đi,  ngồi  mà  đi,  tự  tại  an  nhàn  mà  đi.  Sự 

biểu  diễn  này  bạn  độ  được  bao  nhiêu  người!  Mục  đích  của  chúng  ta  không  phải 

huyễn lộng công phu của chính mình, mà chúng ta chỉ có một nguyện vọng chân thành 

là hy vọng đại chúng xem thấy ta đi như vậy có thể sanh khởi tín tâm kiên định đối với 

Tịnh Độ, hy vọng họ cũng phát tâm niệm Phật vãng sanh. Chúng ta có thành ý này, 

quyết  không  phải  đang  huyễn  lộng  công  phu  chính  mình.  "Phật  Thị  môn  trung, hữu 

 cầu tất ứng".  Bạn cầu cái này, tôi nghĩ nhất định sẽ cầu đến được, Tam Bảo sẽ gia trì. 

Cho  nên  dùng  việc  này  để  giúp  đỡ  chúng  sanh,  để  bố  thí  hữu  tình,  làm  lợi  ích  thù 

thắng không gì bằng. 

 "Chí  nguyện  vô  quyện" .  "Quyện"   là  mệt  mỏi.  Thế  gian  thông  thường  khi  người  mới 

phát tâm, cái nguyện đó dường như rất kiên định, nhưng thực tế mà nói, không vượt 

khỏi khảo nghiệm của thời gian. Người xưa có câu:  "Học Phật năm đầu, Phật ở trước 

 mặt"   (rất  thành  tâm);  Học  Phật  hai  năm,  Phật  ở  chân  trời  (cự  ly  cách  xa  rồi);  Học 

 Phật ba năm, Phật hóa mây khói (không còn nữa) " . Đây là nói rõ điều gì? Nói rõ tâm 

của  bạn  phát  ra  gọi  là  đạo  tâm  sương  sớm.  Sương  thì  rất  ngắn,  thái  dương  vừa xuất 

hiện thì không còn. Vậy thì làm sao có thể thành tựu? Không thành tựu thì thôi vậy. 

Thế  nhưng,  bạn  không  biết  được  di  chứng  về  sau  thật  phiền  phức.  Việc  này  rất  ít 

người nghĩ đến. Di chứng về sau là gì? Làm cho đại chúng xã hội nhìn thấy hành vi 

này thì có tâm khinh mạn đối với Phật pháp, sanh tâm hủy báng. Đây là do vì chúng ta 

chính mình làm không được tốt, làm cho người khác tạo thành khẩu nghiệp. Người tạo 

ra rất nhiều tội lỗi nghiêm trọng là do chúng ta dẫn phát ra, dẫn khởi cho họ. Chúng ta 

có trách nhiệm hay không? Không thể nói không có trách nhiệm. 

Trong Phật pháp, việc xuất gia không dễ đùa. Việc này nhất định phải biết. Nếu chúng 

ta làm được không đúng pháp chính là phá hòa hợp tăng. Ta tuy là không phá hòa hợp 

tăng, thế nhưng ta làm không như pháp. Phật đã dạy cho chúng ta, chúng ta không nỗ 

lực mà làm, làm cho đại chúng xem thấy nghi hoặc, hủy báng, tạo khẩu nghiệp trùng 

trùng. Lỗi lầm này của chúng ta thì phải đọa địa ngục rồi. Người xưa đã nói:  "Trước 

 cửa địa ngục tăng đạo nhiều".  Lời nói này không phải không có nguyên nhân. Chúng 

ta tạo tác tất cả không như pháp, tạo khẩu nghiệp cho đại chúng xã hội, thì chúng ta 

phải gánh vác cái tội lỗi này. Cho nên, chí nguyện nhất định phải kiên định, không thể 

nào mệt mỏi. 

Phổ Hiền Bồ Tát phát mười đại nguyện, các vị đều biết được, gọi là mười đại nguyện 

vương. Mỗi nguyện sau cùng đều nói:  "Hư không giới tận, chúng sanh giới tận, chúng 

- 292 - 

 sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã  nguyện  nãi  tận" .  Chúng  ta  thường 

đọc, nhưng đọc xong lập tức quên hết, không đem nó để vào trong tâm, không hề đem 

nó cho là việc gì. Thí như lễ kính,  "nhi hư không giới, nãi chi phiền não, vô hữu tận 

 cố, ngã thử lễ kính, vô hữu cùng tận, niệm niệm tương tục, vô hữu gián đoạn, thân ngữ 

 ý nghiệp, vô hữu bì yễm" . Đây là chí nguyện chân thật không mệt mỏi. Đương nhiên 

đây  là  hoằng  nguyện  của  Pháp  Thân  Đại  Sĩ  Đẳng  Giác  Bồ  Tát.  Chúng  ta  chưa  làm 

được cũng phải chăm chỉ nỗ lực mà tu học. Không thể nói làm được, không được thì 

thôi. Các vị nhất định phải biết, Bồ Tát hoằng nguyện không ở hình thức, phải ở thực 

chất. Người có thể tu hạnh Phổ Hiền, niệm Phật chắc chắn vãng sanh. Không chỉ vãng 

sanh, bạn sanh đến Thế giới Cực Lạc nhất định là cõi Thật Báo Trang Nghiêm, chắc 

chắn không phải là ở cõi Đồng Cư hay cõi Phương Tiện, quyết định ở cõi Thật Báo 

Trang Nghiêm. Chúng ta chỉ cần chăm chỉ nỗ lực thì thật làm đến được. 

 "Lễ kính chư Phật",  thế nào là lễ kính thực chất? Trước tiên bạn phải nên biết, hai chữ 

 "chư  Phật"   này  nói  bằng  cách  nào.  Chư  Phật  là  nói  quá  khứ,  hiện  tại,  vị  lai,  mười 

phương ba đời tất cả chư Phật. Phật quá khứ, ở trong "Phật Danh Kinh" chúng ta đã 

xem thấy Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu. Phật hiện tại thì Phật cũng giới thiệu cho 

chúng ta một số. Phật vị lai là ai? Phật nói với chúng ta, tất cả chúng sanh đều là Phật 

vị lai. Hay nói cách khác, nếu ta không có kính ý đối với một chúng sanh, lễ kính của 

chúng ta liền khiếm khuyết. Chúng ta có thể đều có kính ý đối với tất cả chúng sanh 

hay không. Cái kính ý này và kính ý của chúng ta đối với chư Phật Bồ Tát không hề 

khác nhau. Việc này thì khó. Nhất là oan gia đối đầu của chính mình, xem thấy liền 

chán ghét, không báo thù cũng là không tệ, còn phải khoan hồng đại lượng, phải xem 

họ như là Phật để đối đãi, việc này rất khó. Chúng ta làm không được thì không cách 

gì tu hạnh Phổ Hiền, vãng sanh phẩm vị liền thấp, không có cao lắm. Thế nhưng, chân 

thật có thể làm được, vừa rồi nói với các vị, muỗi kiến đều là chư Phật, nếu người tu 

hạnh Phổ Hiền thì đối với những động vật nhỏ này cũng xem như chư Phật Như Lai, 

không hề khác biệt, chân thật là cung kính cúng dường. Khi xem thấy chúng đọa vào 

cõi súc sanh, chính mình nhất định biết sám hối nghiệp chướng. Vì sao chúng bị đọa 

vào cõi súc sanh? Nghiệp chướng quá nặng. Chúng ta chính mình tạo nghiệp sâu nặng, 

đời sau cũng sẽ đọa vào cõi súc sanh. Cho nên, xem thấy chúng nó, chính mình phải 

biết sám hối. 

Trong Phổ Hiền mười nguyện, quan trọng nhất chính là bốn nguyện phía trước, nhất 

định phải thực tiễn. Nghiêm khắc mà nói, tu pháp môn Tịnh Độ cần phải tu hạnh Phổ 

Hiền. Thế nhưng, tập khí phiền não của chúng ta quá nặng, hạnh Phổ Hiền đích thực 

có khó khăn với chúng ta, chúng ta chỉ có thể tùy phần tùy lực mà tu học. Thế nhưng 

nhất định phải hiểu được đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật:  “Hư không pháp giới 

 chỉ có riêng ta là phàm phu” . Đây là trên "Kinh Hoa Nghiêm", Thiện Tài Đồng Tử vì 

chúng ta thị hiện. Ngoài chính mình ra, không có ai không phải là chư Phật Như Lai, 

đều là chư Phật Như Lai thị hiện đến dạy chúng ta. Các Ngài thị hiện thiện pháp, ta 

xem thấy rồi thì ta phải học tập với các Ngài, bắt chước các Ngài. Các Ngài thị hiện 

pháp ác là đến nhắc nhở ta, để ta phản tỉnh ta có làm pháp ác hay không, nếu ta có cái 

ác này thì phải mau cải đổi. Cho nên thuận cảnh, nghịch cảnh, người thiện, người ác, 

thảy đều là chư Phật Bồ Tát thị hiện, ứng hóa. Chúng ta có thể giữ loại tâm này, có thể 

hiểu  được  đạo  lý  này,  tu  hành  như  vậy  thì  một  đời  viên  thành  Phật  quả.  Phàm  phu 

chứng được Phật quả cứu cánh, làm gì cần phải ba A Tăng Kỳ kiếp? Không cần thiết. 

- 293 - 

Cho nên phải ba A Tăng Kỳ kiếp, phải vô lượng kiếp tu hành gian khổ như vậy, đó là 

do không hiểu được chân tướng sự thật, không hiểu được những đại đạo lý này, không 

thể nào tùy thuận giáo huấn của Phật Đà, cho nên mới có gian nan đến như vậy, mới tu 

khổ đến như vậy. Tất cả thông đạt tường tận, quyết định tùy thuận giáo huấn Phật Đà, 

không còn tùy thuận phiền não tập khí chính mình thì một đời liền thành tựu. 

Bạn xem, Thiện Tài một đời viên thành Phật đạo. Trong “Kinh Pháp Hoa” nói được 

càng thù thắng, Long Nữ tám tuổi thành Phật. Long là cõi súc sanh, tám tuổi là trẻ thơ, 

không phải là người lớn. Súc sanh tuổi tác nhỏ đến như vậy mà có thể ở ngay trong 

một đời chứng được Phật quả viên mãn, huống hồ chúng sanh các cõi thiện khác. Đây 

là Thế Tôn ở chỗ này khuyến khích chúng ta, làm ra một số tấm gương cho chúng ta 

xem. Ngày nay chúng ta không thể thành tựu, đây là thường nói tiến tiến thoái thoái. 

Tiến một bước, thoái mười bước, làm sao có thể thành công? 

 "Chí nguyện vô quyện" . Họ là tinh tấn không thoái. Một người chân thật đến tinh tấn 

không thoái thì một đời này liền thành tựu. Trong hoàn cảnh của chúng ta, thoái duyên 

quá  nhiều.  Sáu  căn  tiếp  xúc  cảnh  giới  sáu  trần,  mê  hoặc  của  cảnh  giới  đều  là  dạy 

chúng  ta  thoái  chuyển.  Chúng  ta  không  có  sức  định,  không  có  năng  lực  khắc  phục 

hoàn cảnh. Hay nói cách khác, nhìn thấu buông xả chúng ta chưa làm được, cho nên tu 

hành  khổ  đến  như  vậy.  Tuy  là  ngày  ngày  chúng  ta  dụng  công  nỗ  lực  nhưng  rất  khó 

thấy được tiến triển. Nếu quả nhiên có thể nhìn thấu buông xả, tiến bộ đó là một ngày 

ngàn dặm, không có hạn lượng. 

Một câu sau cùng nói rất hay:  "Nhẫn lực thành tựu" . Nhẫn là phải nhẫn nại, bạn phải 

có thể nhẫn chịu được. Người xưa nói  "nhẫn"  có ba loại, thực tế là trong nhẫn nhục Ba 

La Mật cũng nói ba loại nhẫn. 

Loại thứ nhất là trong hoàn cảnh đời sống khốn khó, chúng ta phải có thể nhẫn chịu. 

Nếu như không thể nhẫn chịu đời sống thanh khổ, tâm của bạn sẽ không thể định lại. 

Tâm không định lại thì đạo nghiệp liền rất khó thành tựu. Cho nên, phải có thể an ở 

đời sống bần khổ, không cần nâng cao lên đến mức đời sống của chính mình. Người 

chân thật tu hành thì đời sống tùy duyên. Vào thời trước là xin ăn, là đi bát. Hiện tại 

đời sống của chúng ta tùy duyên. 

Đời sống của Cư Sĩ Lâm xem là không tệ, như pháp. Vì sao vậy? Bao gồm tất cả cúng 

dường, cúng dường ăn uống đều là rất nhiều tín đồ đưa đến, rất là đầy đủ. Bạn xem, 

lần trước Tổng thống tiền nhiệm đến nơi đây để tham gia  "Phát Phóng Độ Tuế Kim" , 

xem thấy nhà bếp của chúng ta, ông rất là ngưỡng mộ. Ông nói:  “Các vị ăn nhiều thức 

 ăn đến như vậy à? Tôi ăn chỉ có năm món” . Trong nhà Tổng thống ăn cơm chỉ có năm 

món, Cư Sĩ Lâm có đến mười mấy món ăn, cho nên ông rất ngưỡng mộ. Thế nhưng, 

chúng  ta  ở  trong  đây  tu  hành  phải  hiểu  được  tri  túc.  Trong  nhiều  món  ăn  như  vậy, 

chọn lấy ba bốn món thì được rồi, không nên chọn hết mọi thứ. Không nên vừa nhìn 

thấy,  tâm  tham  khởi  lên,  vậy  thì  làm  sao  được?  Cũng  giống  như  đi  khất  thực  vậy, 

chúng ta tự lấy thức ăn, cầm cái đĩa là đi bát, chọn lấy ba bốn món mà mình cần thì 

được  rồi, không nên vượt quá năm  món. Năm  món  thì bạn vượt qua tổng thống  rồi! 

Chúng ta nhất định phải không khởi tâm tham, thức ăn không ngon thì không khởi tâm 

sân hận. Đạo lý này phải hiểu. 

- 294 - 

Ngày trước An Thế Cao đến Trung Quốc hoằng pháp, ở hồ Động Đình - Giang Tây độ 

bạn học của ông, là đồng tham đạo hữu trong đời quá khứ. Hiện tại ông đắc đạo rồi, 

đạo hạnh của An Thế Cao rất cao, rốt cuộc ông đến quả vị gì thì chúng ta không biết. 

Thế nhưng cứ xem cả đời của ông tu hành hoằng hóa, khẳng định là từ A La Hán trở 

lên, quyết không thể ở dưới tứ quả. Ông có dịch "Kinh Vô Lượng Thọ", rất đáng tiếc 

là đã bị thất truyền, không có truyền về sau. Nếu như từ trên "Đại Thừa Vô Lượng Thọ 

Kinh"  mà  nói,  ông  chắc  chắn  là  pháp  thân  Bồ  Tát,  không  chỉ  là  A  La  Hán.  Ông  độ 

người bạn học này của ông. Bạn học này của ông bị đọa vào cõi súc sanh, là thần đạo 

trong cõi súc sanh, làm Long Vương, là một con rắn to. Ông đến độ người bạn học này 

của ông, đọc Kinh niệm chú để chúc phúc cho ông ấy. Sau khi làm xong pháp sự, ông 

liền nói với bạn ông:  “Ông nên xuất hiện để mọi người xem” . Vị Long Vương này bất 

đắc dĩ phải xuất hiện, thân thể rất khó coi. Ông nói: “Không cần khẩn trương, để mọi 

 người xem thấy có thể trồng thiện căn, tiêu trừ nghiệp chướng của ông”. Ông ấy liền 

trong bàn Phật từ từ bò ra, là một con rắn to. Pháp sư này niệm chú cho ông, con rắn 

này liền vãng sanh. Về sau, thôn trang này gọi là Xà thôn. An Thế Cao ngồi thiền đến 

Nam Xương, ở trên thuyền xem thấy một người mặc y phục màu trắng, hướng đến ông 

lạy ba lạy rồi liền bay lên không. An Thế Cao nói với người bên cạnh:  “Người vừa rồi 

 đến lạy tôi chính là vị Long Vương này, ông ấy đã sanh trời Đao Lợi rồi” . Các vị phải 

nên biết, sức mạnh lớn nhất của chúc phúc siêu độ chỉ có thể siêu độ đến trời Đao Lợi, 

từ trời Dạ Ma trở lên, nhất định phải do công phu chính mình tu hành. Nếu chính mình 

không có công phu tu hành, chỉ dựa vào siêu độ thì không được. Cho nên, sức mạnh 

lớn nhất của siêu độ chỉ giúp bạn sanh trời Đao Lợi. Trời Dạ Ma trở lên phải tu định. 

Định  chưa  thành  công  gọi  là  vị  đáo  định.  Ít  nhiều  có  chút  sức  định  thì  mới  có  thể 

hướng lên trên siêu thăng. 

Có người hỏi:  “Bạn của Ngài ngày trước cùng nhau tu hành, vì sao Ngài chứng quả, 

 còn ông ấy thì đọa vào cõi súc sanh?” . Ông liền nói, vị bạn học này của tôi ngày trước 

thông Kinh, thích bố thí. Các vị nghĩ xem,  "thông kinh" , ông ấy là một pháp sư giảng 

Kinh  nói  pháp,  thông  đạt  giáo  lý,  cho  nên  ông  ấy  đọa  vào  cõi  súc  sanh  làm  long 

vương. Vị long vương này rất linh, mọi người đến đó cầu rất có cảm ứng, rất là linh 

nghiệm. Đây là ông rõ Kinh. Tín đồ của ông rất là nhiều, tín đồ chu vi một ngàn dặm 

đều đến bái lạy vị long vương này, hương hỏa rất thạnh. Đó là gì vậy? Phước báo lớn. 

Ông ưa thích bố thí, cho nên phước báo lớn. Pháp duyên thù thắng, "minh Kinh hiếu 

thí". Chúng ta nghĩ đây chân thật là pháp sư tốt, chân thật khó được. Tội lỗi như thế 

nào vậy? Khi khất thực (vào lúc đó đều là đi khất thực), khất được thức ăn không được 

ngon,  trong  lòng  liền  không  được  vui,  cảm  thấy  chính  mình  tu  hành  cũng  không  tệ, 

cũng làm được không ít việc công đức, khi khất thực thỉnh thoảng hồi báo đồ ăn không 

ngon, trong lòng rất khó chịu. Do nguyên nhân này mà đọa vào cõi súc sanh. 

Chúng ta chính mình nghĩ tưởng xem, chúng ta tu hành có thể hơn được ông ấy hay 

không?  Ngày  nay  chúng  ta  tiếp  nhận  những vật  chất  cúng dường  này, trong  lòng có 

vừa ý hay  không?  Nếu  như trong lòng  vẫn  còn  chút  không vừa ý, bạn  liền  nghĩ đến 

tương lai bạn sẽ đi làm long vương rồi. Thật đáng sợ! Không phải là việc dễ đùa. Cho 

nên, chúng ta chính mình nhất định phải huấn luyện chính mình, đối với mức đời sống 

vật chất phải giáng xuống thấp, quyết định không thể tham hưởng thụ, quả báo không 

thể lường. 

- 295 - 

Loại thứ nhất là phải nhẫn nại với đời sống vật chất. 

Loại  thứ hai  là  "bất  nhiêu  ích  nhẫn",   cũng  chính  là  nói  bị  hại  do  người  làm.  Đây  là 

bình thường chúng ta rất có thể tiếp xúc được. Người khác trách cứ bạn, thậm chí vô 

cớ nhục mạ bạn, hãm hại bạn, chúng ta phải có thể nhẫn. Đặc biệt là chúng ta đối với 

người khác tốt, thiện ý, người ta hồi đáp lại là ác ý, vậy thì càng phải nhẫn. Đây là loại 

thứ hai. 

Loại thứ ba là  "tu pháp".  Chúng ta tu học không thể nhẫn, không thể hành. Phật ở trên 

"Kinh  Kim  Cang"  dạy  bảo  chúng  ta:  "Tất  cả  pháp  đắc  thành  ư  nhẫn" , đó  là  nói  thế 

xuất thế gian tất cả pháp. Ý nghĩa của chữ  "nhẫn"  rất là rộng, rất là sâu. Nhẫn nhục đối 

trị tham sân. Phật pháp thường nói:  “Nhất niệm sân tâm khởi, bách vạn chướng môn 

 khai" . Chúng ta xem thấy bạn học của An Thế Cao rơi vào tình huống này, chúng ta 

chính mình đích thực phải đề cao cảnh giác. Vì sao vậy? Tu hành của chúng ta không 

bằng người ta, chúng ta tạo tội nghiệp chắc chắn nghiêm trọng hơn ông ấy không biết 

gấp  bao nhiêu lần. Ông ấy  đọa vào  cõi súc  sanh làm  thần, có  thể tương lai chúng ta 

biến  thành  rắn  nhỏ,  làm  binh  tôm  tướng  rùa  của  long  vương,  không  phải  giống  như 

ông ấy làm rắn to, làm long vương. Cho nên, nghĩ lại những nghiệp nhân quả báo của 

đại đức xưa, cố gắng làm kiểm điểm phản tỉnh xem chúng ta tương lai có thể có thành 

công gì. 

Bao gồm trong thành tựu, vãng sanh là thù thắng đệ nhất. Chúng ta có thể nắm chắc 

chưa? Bạn muốn hỏi  có nắm  chắc vãng sanh  hay  chưa,  có thể  nói sáu  câu Kinh văn 

này là đáp án cho bạn rất tốt. Sáu câu này bạn chân thật hiểu rồi, bạn chân thật một đời 

đều có thể phụng hành, đều có thể không trái phạm, vậy thì bạn liền được bảo chứng, 

bạn ngay đời này chắc chắn vãng sanh làm Phật. Trong đời quá khứ, ngay trong đời 

này, bạn tạo ra vô số tội nghiệp đều có thể tiêu trừ. Nếu như không làm được sáu câu 

này, tội nghiệp của chúng ta không cách gì có thể tiêu được. Lâm chung lại không thể 

vãng sanh thì phiền phức sẽ to, chắc chắn đọa ác đạo. 

Ý nghĩa của câu này vẫn chưa thể giảng hết. Lần sau chúng ta lại bổ sung thêm một 

chút. Hôm nay chỉ giảng đến chỗ này, thời gian đã hết rồi. 

A Di Đà Phật! 



Tập 201 

"Nhẫn Lực Thành Tựu" 

Kinh văn:  "Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc, chuyên cầu bạch pháp, huệ lợi quần 

 sanh, chí nguyện vô quyện, nhẫn lực thành tựu" . 

Lần trước chúng ta đã giảng đến chỗ này. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ dẫn dụng mười 

loại nhẫn mà trong "Hội Sớ" của Đại đức xưa Nhật Bản đã nói. Mười loại nhẫn này là 

dẫn dụng trong "Bảo Vân Kinh". Đoạn văn này rất là quan trọng đối với việc tu học 

- 296 - 

của chúng ta, cho nên  chúng ta phải dùng chút thời gian của ngày  hôm  nay  bổ sung 

thêm ý nghĩa của "nhẫn lực thành tựu". 

Trong "Kinh Bảo Vân" nói pháp môn Bồ Tát đã tu có mười loại, giống như một thí dụ 

trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  cũng  nói  ra  mười  loại  nhẫn  nhục.  Mười  loại  này  là  "  nội 

 nhẫn, ngoại nhẫn, pháp nhẫn, tùy Phật giáo nhẫn, vô phương sở nhẫn, tu xứ xứ nhẫn, 

 phi sở vi nhẫn, bất bức não nhẫn, bi tâm nhẫn, thệ nguyện nhẫn". Do đây có thể biết, 

chúng ta bình thường gọi là "nhẫn nhục Ba La Mật" chỉ là nói đại khái mà thôi, thực tế 

mà nói, ngay đến đại khái cũng không thể nói ra được. 

Bằng cách nào để tu "nhẫn"? Nhẫn nhục là then chốt tu học của chúng ta. Trên "Kinh 

Kim Cang" gọi là  "tất cả pháp đắc thành ở nhẫn" . Thế xuất thế gian pháp không có 

nhẫn nại thì không thể nào có thành tựu, cho nên ở trong Kinh điển Phật dạy bảo đại 

chúng  tu  học,  không  có  chỗ  nào  mà  không  nhắc  đến  chữ  "nhẫn"  này.  Sở  dĩ  Thánh 

nhân  có  thể  thành  Thánh,  Hiền  nhân  có  thể  thành  Hiền,  Bồ  Tát  thành  được  Bồ  Tát, 

Phật có thể thành Phật, không gì khác hơn có thể nhẫn mà thôi. Nếu không thể nhẫn 

thì việc nhỏ thế gian này cũng không thể thành tựu, huống hồ là đại đạo. 

Trên Kinh nói ra mười loại nhẫn. 

MƯỜI LOẠI NHẪN 

 Loại thứ nhất gọi là "Nội Nhẫn".  

Nội nhẫn là gì? Đây là nói chúng ta đối với hoàn cảnh đời sống vật chất, thậm chí đến 

đời sống tinh thần, khi gặp phải khổ nạn, khi cơ hàn bức bách, khi ưu bi khổ não thì 

chính mình phải có thể nhẫn chịu. Người Trung Quốc chúng ta thường hay nói:  "Lạc 

 thiên tri mạng" . Học trò của Khổng Lão Phu Tử là Nhan Hồi, ông đã làm được tương 

đối viên mãn. Chúng ta xem thấy ghi chép trong sách, đời sống vật chất của Nhan Hồi 

rất là thiếu kém, trong "Luận Ngữ" nói "một rá cơm, một phễu nước", ngay đến chén 

để  ăn  cơm  cũng  không  có,  dùng  trúc  bện  lại  thành  cái  rá  để  đựng  cơm,  uống  nước 

không có ly nên phải dùng phễu (phễu phần nhiều dùng dưa, ở đại lục dùng nhiều nhất 

là hồ lô, bỏ hết ruột bên trong đi, làm thành cái phễu), uống nước dùng phễu, ăn cơm 

là rá trúc, bần khổ đến mức độ này. Phu Tử rất cảm thán nói, loại đời sống này nếu ở 

người khác thì rất là ưu sầu, thế nhưng Nhan Hồi thì không phải vậy, Nhan Hồi ở ngay 

trong  cuộc  sống  thường  ngày  không  đổi  niềm  vui  này,  đời  sống  của  ông  rất  an  vui. 

Đây là thuộc về "nội nhẫn". 

Tại  sao  ông  có  thể  nhẫn  nại  trải  qua  đời  sống  khốn  khó  như vậy?  Trong  đây  có  hai 

nguyên nhân. Nguyên nhân thứ nhất là hiểu rõ chân tướng sự thật, con người này nhất 

định  có  thể  nhẫn.  Nguyên  nhân  thứ  hai  là  tường  tận  đại  đạo.  Đây  là  người  tu  hành. 

Người chân thật có thành tựu là họ có thể nhẫn. Chúng ta xem thấy Nhan Hồi, Nhan 

Hồi đích thực là loại người thứ hai, ở nhà Nho là một người tu hành chứng quả. Quả vị 

của nhà Nho cũng có ba loại là Thánh nhân, Hiền nhân, Quân tử, giống như ba quả vị 

trong  Phật  pháp  là  A  La  Hán,  Bồ  Tát,  Phật.  Mức  thấp  nhất  của  Nhan  Hồi  là  vị  đại 

Hiền, tiếp cận quả vị Thánh nhân. Đối với đại đạo lý của vũ trụ nhân sanh, ông thông 

đạt tường tận rồi, cho nên ông không những có thể nhẫn, mà còn trải qua được an vui. 

- 297 - 

Một  loại  kế  tiếp  là  tường  tận  đối  với  chân  tướng  sự  thật.  Như  chúng  ta  xem  thấy  ở 

trong “Liễu Phàm Tứ Huấn”, đời sống của tiên sinh Viên Liễu Phàm những năm đầu 

không giàu có, thế nhưng có thể trải qua được, gọi là nhà khá giả. Ông có thể nhẫn. 

Tại  vì  sao  ông  có  thể  nhẫn?  Ông  được  Khổng  Tiên  Sinh  đoán  mạng  cho  ông,  mạng 

của một đời ông đã đoán định rồi, thu nhập của ông mỗi năm có bao nhiêu là đã nhất 

định rồi; vào lúc đó ông còn trẻ, đi học thi cử được hạng thứ mấy cũng là nhất định 

rồi; gia nghiệp về sau của ông cũng đều đoán được rất chuẩn, đoán ông sống đến 53 

tuổi thì hết mạng, trong mạng không có con trai, không có con gái. Ông chính mình 

vào những năm trước y theo Khổng tiên sinh đoán mạng cho ông tỉ mỉ mà đối chiếu 

thì không sai một chút nào, mỗi năm thu nhập quả nhiên đúng như lời Khổng tiên sinh 

đã nói, năm thứ hai cũng như vậy, năm thứ ba cũng như vậy,  “thôi vậy! Không thèm 

 nghĩ thứ gì, tất cả trong mạng đã định rồi, nghĩ cũng là uổng công” , cho nên ông cùng 

Pháp sư Vân Cốc ở Nam Kinh ngồi ba ngày ba đêm ở trong Thiền đường không khởi 

một vọng niệm nào. Đừng nói ba ngày ba đêm, chỉ cần bạn ngồi ở đó ba giờ đồng hồ, 

bạn xem thử, bạn có bao nhiêu vọng niệm? Ba ngày mà không khởi một vọng niệm, 

đây  là  người  rất  có  công  phu.  Thiền  sư  Vân  Cốc  tán  thán  ông:   “Tuổi  tác  của  anh 

 không  lớn  lắm,  công  phu  Thiền  định  đáng  được  người  kính  phục” .  Ông  ấy  liền  nói: 

 “Tôi chẳng có công phu gì. Mạng của tôi đã được người đoán định rồi, nghĩ cũng là 

 uổng  công,  chẳng  bằng  không  nghĩ  cho  xong” .  Sau  khi  Thiền  sư  Vân  Cốc  nghe  rồi 

cười to lên:  “Ta nghĩ rằng anh là Thánh Hiền, thì ra anh vẫn là phàm phu” . Cho nên, 

người phàm phu biết được vận mạng của chính mình, vọng niệm cũng không có, đây 

không phải là công phu, không phải Thiền định, mà đây là thuộc về nhẫn nhục, họ có 

thể nhẫn. Tiên sinh Viên Liễu Phàm có thể nhẫn. 

Hai loại người này nội nhẫn đều có thể làm đến được. 

Hiện tại chúng ta trên thì không trên, dưới thì không dưới; trên thì không đủ đến được 

Thánh Hiền, dưới thì không so được với Viên Liễu Phàm, thế nhưng ngày nay chúng 

ta có nhân duyên thù thắng, gặp được đạo của Thánh Hiền. Ngày nay chúng ta bước 

vào  giảng đường này  là  để học  đạo, là  để  tu đạo. Học  đạo, tu đạo  từ  chỗ nào?  Nhất 

định phải từ nhẫn nhục Ba La Mật mà học. Thế nhưng phía trước nhẫn nhục còn có 

hai  giai  đoạn  không  thể  không  biết.  Phật  ban  đầu  dạy  chúng  ta  bố  thí,  dạy  chúng  ta 

buông xả, dạy chúng ta có thể xả. Các vị nghĩ xem, nếu như không thể xả thì không 

thể nói đến nhẫn nhục. Có thể xả, có thể buông xả, đây là phương pháp ban đầu, chúng 

ta bắt tay vào từ chỗ này. Xem thấy người thế gian có khổ nạn, họ cần phải giúp đỡ, 

chúng ta hoan hỉ mà giúp đỡ họ, một tí bỏn xẻn đều không có, có thể xả. Người có thể 

xả  thì tự  nhiên  hoan  hỉ  thủ  pháp, quyết  định không làm  những việc phạm  pháp, cho 

nên vĩnh viễn liền đoạn trừ những việc làm phi pháp. Có nền tảng này thì nhẫn nhục 

dễ  dàng, không  có  nền  tảng này  thì khó nhẫn nhục. Đồng  tu học Phật đều biết nhẫn 

nhục Ba La Mật là quan trọng, thế nhưng khi cảnh giới hiện tiền thì không thể nhẫn, 

ngạn ngữ có câu: "Nhìn được thấu, nhẫn không được". Nhẫn không được thì còn cách 

nào! Kỳ thật, không thể nhẫn là chưa nhìn thấu. Quả nhiên nhìn thấu rồi thì thật có thể 

nhẫn. Nếu nói nhìn được thấu, nhưng nhẫn không được, vậy cái "nhìn được thấu" là có 

vấn  đề,  quyết  không  phải  thật  đã  nhìn  thấu.  Thật  nhìn  thấu  rồi  thì  nhất  định  có  thể 

nhẫn. Đây là thuộc về nội nhẫn. 

 Loại thứ hai là "Ngoại Nhẫn".  

- 298 - 

Cái "ngoại" này chúng ta liền biết được chắc chắn là từ cảnh giới bên ngoài đến. Đặc 

biệt là trên hoàn cảnh nhân sự, người khác ác ngôn ác ngữ mắng chửi (ở trước mặt bạn 

gọi là "mắng", sau lưng mắng người gọi là chửi); hoặc giả là vũ nhục, hủy báng đối 

chính mình; hoặc giả là người khác ở trước mặt chúng ta hoặc là ở sau lưng hủy báng, 

vũ nhục cha mẹ anh em thân thuộc của chúng ta, thậm chí đến thầy giáo bạn học của 

chúng ta. Nhiều thứ hủy báng mà phải có thể nhẫn, không sanh sân hận, quyết định sẽ 

không khởi ý niệm báo thù, loại này thuộc về ngoại nhẫn. Con người hủy báng thậm 

chí đến hãm hại, đây đều là rất không dễ gì làm được. Chúng ta muốn thành tựu mà 

không  nhẫn  nhục  thì  không  được,  không  chỉ  là  Phật  pháp,  mà  thế  pháp  cũng  không 

ngoại lệ. Trong lịch sử chúng ta cũng có rất nhiều tấm gương tốt. 

Các vị đọc sách đều biết, Hàn Tín chịu nhục lòn trôn. Cái nhẫn của ông ấy là thuộc về 

ngoại  nhẫn  mà  chỗ  này  nói.  Đây  là  anh  hùng  hào  kiệt  chân  thật,  những  hãm  hại  vũ 

nhục nho nhỏ này không cần để ý đến, cho nên ông ấy có thành tựu lớn. Chúng ta gặp 

tình hình này có làm được không? Sau đó tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, chúng ta có được thành 

tựu gì? Đúng như người xưa đã nói:  "Nhỏ không nhẫn thì hỏng việc lớn" . Những việc 

nho nhỏ không vừa ý mà không thể nhẫn chịu thì người này không có tiền đồ. Đây là 

khẳng định. Chúng ta muốn biết một người có tiền đồ hay không, từ ngay những chỗ 

này  xem  thì  tương  đối  chuẩn  xác.  Quay  đầu  nghĩ  lại  mình,  chúng  ta  gặp  phải  hoàn 

cảnh bên ngoài vũ nhục, chúng ta có thể nhẫn hay không? Chúng ta có lòng nhẫn nại 

bao lớn? Có người nói, nhẫn nhục là có hạn độ. Đúng! Cái hạn độ đó là gì? Chính là 

họ thành tựu lớn nhỏ. Nhẫn nhục của Phật Bồ Tát là không có hạn độ, cho nên thành 

tựu của các Ngài là quá vĩ đại, không có người có thể so được với các Ngài. Do đây có 

thể biết, thành  tựu  của  thế  xuất  thế  gian  pháp  cùng  nhẫn nhục  có  thể  thành  so  sánh. 

Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân tướng sự thật, liền hoan hỉ học tập, không 

thể nhẫn cũng phải nhẫn. Có thể tu cái nhân này, đây là nhân thiện, quả thiện tự nhiên 

ở phía sau. 

 Loại thứ ba là "Pháp Nhẫn".  

"Pháp"  chủ  yếu  là  nói  Phật  pháp.  Bạn  hiểu  Phật  pháp,  bạn  cũng  liền  thông  thế  gian 

pháp. Trong Phật pháp, đặc biệt là Kinh Đại Thừa, Phật Bồ Tát nói với chúng ta cảnh 

giới của các Ngài thân chứng, người thông thường rất không dễ gì tiếp nhận. Thí dụ, 

nói cái thuận tiện nhất, Thích Ca Mâu Ni Phật giới thiệu cho chúng ta Thế giới Tây 

Phương Cực Lạc, việc này có rất nhiều người không thể tiếp nhận, nhất là nói Thế giới 

Tây Phương Cực Lạc cách Thế giới Ta Bà chúng ta mười vạn ức cõi nước Phật. Đây 

là con số thiên văn mà hiện tại khoa học kỹ thuật của chúng ta vẫn không cách gì đột 

phá. Phạm vi của Thế giới Ta Bà, Thế giới Ta Bà bao lớn? Căn cứ trên Phật Kinh nói 

là mười ức hệ ngân hà. Các vị nghĩ xem, mười ức hệ ngân hà, khoa học kỹ thuật của 

chúng ta ngày nay tương đối phát triển, dùng vô tuyến điện, kính viễn vọng vẫn không 

cách gì đột phá mười ức hệ ngân hà. Thích Ca Mâu Ni Phật nói mười vạn ức đại thiên 

thế giới, các vị phải nên biết, một cái đại thiên thế giới chính là mười ức hệ ngân hà. 

Không  cách  gì  làm  cho  người  tin  tưởng!  Phật  nói  lời  nói  này,  chúng  ta  không  hoài 

nghi, chúng ta có thể tin tưởng lời của Phật, đây gọi là pháp nhẫn. Người thông thường 

sau  khi  nghe  rồi  không  thể  tin  tưởng,  không  thể  tiếp  nhận,  họ  không  có  pháp  nhẫn. 

Đây là đại pháp. Sự phát hiện của khoa học kỹ thuật thế gian, nếu cùng Phật pháp so 

sánh  thì  đây  là  pháp  nhỏ.  Thế  nhưng  những  nhà  khoa  học  đó  không  có  "Phật  pháp 

- 299 - 

nhẫn", họ có "thế pháp nhẫn", gần như dùng toàn bộ thời gian, toàn bộ tinh thần của 

họ ngày ngày đang nghiên cứu, cho nên họ có phát hiện, họ có phát minh, lại chẳng 

phải là nhờ vào công phu của nhẫn hay sao? Cái nhẫn này chính là họ có lòng nhẫn 

nại, họ có thể nhẫn nại, cho nên họ có thành tựu. Trong Phật pháp tu học, đích thực 

Phật nói được không sai chút nào,  "tất cả pháp đắc thành ư nhẫn" . 

Chúng ta muốn học Phật, cái ải đầu tiên muốn vào cửa Phật… Thành thật mà nói, hiện 

tại chúng ta chưa có vào cửa, ở bên ngoài cửa lớn của Phật. Cái ngạch cửa này là gì? 

Ngã chấp. Bạn xem, phàm phu sáu cõi có người nào không chấp trước cái thân thể này 

là  ta?  "Kinh  Kim  Cang"  nói  “ngã  tướng,  nhân  tướng,  chúng  sanh  tướng,  thọ  giả 

tướng”. Nếu ngã tướng phá rồi thì mới vào cửa lớn của nhà Phật. 

Nói "ngã tướng" mọi người không dễ dàng gì thể hội được, không chỉ sơ học rất khó 

thể hội được, mà lão tu hành cũng không dễ dàng thể hội được. Chúng ta dùng ngôn 

ngữ hiện đại để nói thì mọi người tương đối dễ hiểu. "Ngã chấp" chính là người hiện 

tại gọi là "tự tư tự lợi", dùng từ này thì mọi người dễ hiểu. Người nào không tự tư? Tự 

tư thì không thể vào cửa. Muốn vào cửa lớn của Phật thì bạn phải buông xả tự tư tự 

lợi. Trong đó còn có cửa hai, cửa ba, sau cùng mới đăng đường vào nhà. Cái đầu tiên 

"tự tư tự lợi" mà bạn không thể buông xả thì bạn liền vĩnh viễn ở bên ngoài cửa Phật. 

Đạo lý này nhất định phải biết. Trên Kinh Phật nói, những đại chúng hiện tiền chúng 

ta nhìn thấy tượng Phật đều biết đảnh lễ ba lạy, xem thấy ở nơi đây giảng Kinh đều rất 

là  hoan  hỉ  đến  nghe,  nhưng  chưa  thể  vào  cửa.  Vì  sao  vậy?  Vẫn  là  tự  tư  tự  lợi.  Đây 

chính  là  nói  chúng  ta  có  duyên  với  Phật,  chúng  ta  tiếp  cận  từ  không  khí  của  Phật, 

người hiện tại gọi là "từ trường". Từ trường này không tệ, rất tốt, rất thoải mái, chúng 

ta đến nơi đây để hưởng thụ một chút, vẫn chưa khế nhập, hay nói cách khác, thọ dụng 

chân  thật  của  Phật pháp  bạn  chưa đạt được.  Thọ dụng  chân  thật là thế  nào?  Nói với 

bạn  cũng không thể nói  rõ  ràng, bạn  cần phải chính mình khế  nhập  thì bạn mới  biết 

được.  Người  xưa  thường  nói:   "Như  người  uống  nước,  nóng  lạnh  tự  biết" .  Bạn  phải 

đích thân nếm được thọ dụng an vui chân thật trong Phật pháp thì bạn mới có thể đạt 

được,  còn  nghe  người  khác  nói,  nghe  Phật  đích  thân  nói  vẫn  là  cách  một  tầng.  Cần 

phải  thân  chứng.  Thân  chứng  nhất  định  phải  buông  xả  tự  tư  tự  lợi.  Khởi  tâm  động 

niệm (đây là Phật dạy cho chúng ta phương pháp, đặc biệt là pháp Đại Thừa, dạy cho 

chúng ta phương pháp này), chúng ta đem ý niệm chuyển đổi lại. Ý niệm tự tư tự lợi là 

sai lầm, khẳng định là sai lầm. 

Các  vị  có  lẽ  xem  thấy,  tôi  lần  trước  ở  HongKong,  truyền  hình  Á  Châu  HongKong 

phỏng  vấn  tôi.  Tiên  sinh  Hà  Thủ  Tín  nói:   “Pháp  sư  à!  Người  thế  gian  thường  nói 

 “người không vì mình, trời chu đất diệt”, hay nói cách khác, con người tự tư tự lợi vì 

 chính mình là chính xác, vậy có lỗi lầm gì chứ?”.  Ông ấy nêu ra vấn đề này. Ngay lúc 

đó tôi liền ngăn ông ấy lại:  “Câu nói này là sai lầm, câu nói này làm sai lầm rất nhiều 

 chúng sanh. Người không vì mình thì thành Phật, thành Bồ Tát thì làm sao mà trời chu 

 đất diệt, làm gì có cái đạo lý này? Nếu người chuyên môn vì chính mình thì mới trời 

 chu đất diệt. Lời nói này là sai!”.  

Chúng ta vô lượng kiếp đến nay ở trong sáu cõi luân hồi. Sáu cõi luân hồi trong sách 

xưa của chúng ta ghi chép rất nhiều, không phải giả. Buổi tối hôm qua có hai vị cư sĩ 

cùng ăn cơm với tôi, chúng tôi đều nói đến sự việc của luân hồi, rất nhiều sự việc họ 

- 300 - 

ngay  đời  này  đích  thân  trải  qua,  quyết  định  là  chân  thật.  Hai  ngày  trước,  có  một  vị 

đồng tu ở Mỹ gởi đến cho tôi hai quyển sách, là một vị giáo thọ người Mỹ, đã dùng 

thời gian đại khái là hai ba chục năm để hội tập những câu chuyện về luân hồi. Ông 

viết ra hai quyển sách này, nêu ra hai mươi thí dụ thiết thực về luân hồi. Đây là bản 

tiếng Anh, tôi giao cho đồng tu chúng ta phiên dịch. 

Người Trung Quốc có rất nhiều tâm bệnh không tốt, lời của lão tổ tông chúng ta nói 

thì không tin tưởng, lời của người nước ngoài nói thì tin tưởng, trăng của nước ngoài 

tròn. Hiện tại, chúng ta xem thấy người nước ngoài nói về chuyện luân hồi này, xem 

bạn có tin hay không, bạn có thể tiếp nhận hay không? Chúng ta tại vì sao đời đời kiếp 

kiếp luân hồi, không ra khỏi được sáu cõi luân hồi vậy? Chính là bị tự tư tự lợi làm 

hại. Phật dạy chúng ta đem quan niệm sai lầm này chuyển đổi lại, khởi tâm động niệm 

chúng ta vì xã hội mà nghĩ, vì chúng sanh mà nghĩ, đặc biệt phải vì những chúng sanh 

khổ  nạn  mà  nghĩ,  không  nên nghĩ  chính mình. Phải nghĩ nhiều  cho  người  khác, làm 

nhiều việc cho người khác thì chúng ta rất là an vui. Chúng ta toàn tâm toàn lực vì xã 

hội, vì chúng sanh phục vụ, không cầu quả báo thì quả báo thù thắng không gì bằng. 

Những thí dụ này quá rõ ràng rồi. 

“Liễu Phàm Tứ Huấn”, hiện tại có không ít người đang ra sức đề xướng, Malaysia còn 

dùng phương thức kịch truyền hình để diễn nó ra. Những băng ghi hình kịch dài tập 

này đã đưa đến chúng ta nơi đây. Tôi đã xem qua một lần, trên đại thể vẫn xem không 

tệ, đương nhiên vẫn chưa diễn được tận thiện tận mỹ. Nghe nói họ cần phải cải tiến, 

làm  mới lại một lần nữa bộ phim này. Hiện tại bộ phim này tôi cảm thấy có thể lưu 

thông, tuy bên trong còn có một số sai sót, thế nhưng có một số người không chịu đọc 

sách, xem kịch truyền hình thì được, họ có thể được lợi ích, cho nên tôi chủ trương bộ 

phim này có thể lưu thông. Từ trong đây chúng ta hiểu rõ đạo lý nhân quả. 

Chân  tướng  sự  thật  của  nhân  quả  chân  thật  thông  đạt  rồi,  công  phu  nhẫn  nhục  của 

chúng ta liền nâng cao. Thí dụ bày ra ngay trước mắt chúng ta thật vô cùng nhiều, chỉ 

cần các bạn đồng tu lưu ý, bạn xem thấy người không vì mình thì trời có chu họ hay 

không, đất có diệt họ hay không? Không thể nào! Chúng ta phải rất tỉ mỉ mà quán sát, 

chúng ta liền sẽ có tâm đắc. 

Tôi lần đầu đến Singapore để hoằng pháp, đã quen biết cư sĩ Lý Mộc Nguyên, dường 

như năm thứ hai, năm thứ ba, ông bị ung thư. Những chẩn đoán X quang của ông có 

hơn 30 tấm, tôi đều xem qua. Tế bào ung thư đã khuếch tán đến nội tạng, gần như đều 

đã lan đến mỗi bộ phận. Bác sĩ nói là ông chỉ còn 3 tháng. Ông bị bệnh bức không thể 

không buông xả, không còn cách nào, không phải ông cam tâm tình nguyện buông xả, 

mà là vì sắp chết. Chết rồi, bạn còn có thứ gì có thể mang đi được? Thế là buông xả 

vạn duyên, đến Cư Sĩ Lâm làm công quả, sống một ngày thay Phật làm việc một ngày, 

vì Phật giáo, vì xã hội, vì đại chúng phục vụ, chăm chỉ nỗ lực mà làm. Mười năm qua 

rồi, bệnh của ông đã khỏi, đi kiểm tra lại thì không còn nữa. Người ta nói đây là kỳ 

tích. Khi người đến không vì mình, trời cũng không chu ông, đất cũng không diệt ông. 

Nếu như ông vì chính mình thì mười năm trước đã qua đời rồi. Đây là một thí dụ rất 

tốt. Cho nên, mọi người phải tỉ mỉ mà quán sát. 

Cho đến có một số sự việc không thể thỏa  mãn được lòng người, sự việc này thì rất 

bình  thường.  Cả  đời  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  ở  đời  làm  việc  cũng  không  thể  nói  là 

- 301 - 

người người đều vừa lòng. Hiện tại bên ngoài người nói lời thừa rất nhiều,  “các người 

 nhận  tiền  của  thôn  Di  Đà  nhiều  đến  như  vậy  rồi,  tại  vì  sao  thôn  Di  Đà  vẫn  chưa 

 xây?” . Không phải là không xây, mà vì không tìm được đất. Ban đầu, miếng đất bên 

cạnh đàm phán không thành công. Lão cư sĩ Hồng Cung Lan đến tìm ông ấy, nói ông 

ở Dương Thố Cảng có một miếng đất, chúng ta cũng đi xem rồi, không tệ, rất hoan hỉ, 

thế  nhưng  đáng  tiếc  là  miếng  đất  của  Hồng  lão  cư  sĩ  cho  người  Nhật  Bản  thuê,  khế 

ước 30 năm, người ta mới dùng 8 năm, còn đến 22 năm, họ không chịu giao lại, vì vậy 

chúng ta lại không còn cách nào. Nghe nói Hồng lão cư sĩ hôm trước vãng sanh rồi. 

Tuy sự việc hiến đất của ông vẫn chưa thành, nhưng tâm của ông là thiện, ông thật tâm 

muốn hiến cho, không phải ông vọng ngữ, ông vẫn là sẽ có quả báo thiện. Sự việc này 

vẫn chưa đàm phán xong. Về sau, chúng ta ở trên báo chí nghe nói Đường Thành kinh 

doanh thất bại, đóng cửa rồi. Chúng ta liền nghĩ, nếu như chúng ta làm thôn Di Đà ở 

Đường Thành thì vô cùng lý tưởng. Tuy cũng rất nỗ lực đàm phán, đã đàm phán hai ba 

tháng rồi, nhưng sau cùng vẫn không thể thành công. Cho nên Lý Mộc Nguyên bất đắc 

dĩ đến nói với tôi:  “Chúng ta đem Cư Sĩ Lâm xây cao lên trên” . Ông chuẩn bị đem tòa 

lầu lớn này của chúng ta xây cao lên thêm hai tầng. Tôi liền hỏi ông:  “Nền móng có đủ 

 sức hay không?”.  Ông nói:  “Trên kỹ thuật thì có thể làm được” . Lần này ông ở Bắc 

Kinh, mấy ngày sau khi trở lại thì phải chuẩn bị khai công rồi. Cư Sĩ Lâm bên dưới, ở 

bên cạnh đại điện (chính là bên cạnh nhà bếp hiện tại của chúng ta) dường như có một 

khoảng đất hình tam giác, đem miếng đất đó xây thành 7 tầng lầu. Ông nói:  “Tương 

 lai Cư Sĩ Lâm xây xong rồi, bảy tầng lầu đại khái có thể có đến hơn 300 gian phòng” . 

Ba bốn trăm gian phòng, tương lai chúng thường trụ ở đây cũng có thể dung nạp mấy 

trăm  người.  Tôi  nghĩ,  năm  sáu  trăm  người  là  có  thể  cùng  sinh  hoạt  với  nhau,  cùng 

nhau cộng tu. Đây là bất đắc dĩ, không cách gì tìm được đất trống. Sự việc này nhất 

định phải làm, chắc chắn không có tâm tư riêng. Số tiền này nhất định không thể chính 

mình dùng tiêu hết, không có đạo lý này. Nếu như ông có tâm tư riêng, đem tiền cúng 

dường của mười phương để vào trong hầu bao của mình, vậy thì trời chu đất diệt rồi. 

Rất nhiều thí dụ ở chung quanh chúng ta, chúng ta tỉ mỉ quán sát thì liền tường tận. 

Bản thân tôi cũng là một thí dụ. Ngày trước tôi giảng Kinh cũng nhiều lần nói qua với 

mọi người. Khi tôi còn trẻ, xem tướng đoán mạng đều nói tôi không qua khỏi 45 tuổi. 

Qua năm này nữa là tôi 75 tuổi rồi. Do nguyên nhân gì vậy? Sau khi tường tận, đem tự 

tư tự lợi buông xả, tất cả vì chúng sanh, tất cả vì Phật pháp. 

Phật pháp là giáo hóa chúng sanh. Mỗi niệm vì người khổ nạn thế gian này. Người già, 

người bệnh, người khốn khó, đặc biệt là người ở cuối đời, chúng ta thường hay để ở 

trong  lòng, thường  hay  tìm  cầu  cơ  hội giúp đỡ họ. Hiện tại  xã hội này, con  cái  hiếu 

thuận gần như là không tìm ra. Cuối đời rất khổ, cho dù bạn có tiền tài, đời sống tinh 

thần  của  bạn  rất  khổ,  không  có  người  chăm  sóc,  huống  hồ  thế  gian  này  người  khổ 

nhiều, người khốn khó nhiều. Chúng ta phải làm thế nào giúp đỡ họ. Không chỉ phải 

an định đời sống của những người này, mà quan trọng hơn là phải nâng cao đời sống 

tinh  thần  của  họ, giúp  đỡ  họ  phá  mê  khai  ngộ,  giúp  đỡ  họ  lìa  khổ  được  vui.  Những 

việc này đều là thuộc về "pháp nhẫn". 

 Thứ tư là "Tùy Phật Giáo Nhẫn".  

- 302 - 

Tùy  là  tùy  thuận, giáo  là  giáo  huấn.  Làm  thế  nào  tùy  thuận  giáo  huấn  của  Phật  Đà? 

Đây  giống  như thế gian cầu học  vậy. Các  vị nghĩ  xem, chúng ta  lúc nhỏ đi học tiểu 

học,  bạn  không  có thời gian sáu năm  nhẫn nại thì bạn không thể tốt nghiệp tiểu học 

được, sơ trung và cao trung hợp lại lại là sáu năm, đại học và nghiên cứu sinh hợp lại 

cũng là sáu năm, tổng cộng là 18 năm, nếu như lấy học vị Tiến sĩ thì cần phải 20 năm. 

Bạn không có thời gian nhẫn nại của 18, 20 năm, học nghiệp của bạn làm sao có thể 

hoàn  thành?  Cầu  học  trong  Phật  pháp  siêu  quá thế  gian. Thế  gian  cầu  học,  giáo  dục 

trường học 20 năm, vẫn có một niên hạn. Trong Phật pháp cầu học là không có niên 

hạn. Từ  sơ  phát  tâm  đến  Như Lai  địa, thông  thường  Kinh  Phật thường  nói  ba đại  A 

Tăng Kỳ kiếp, bạn có thể chịu nổi không? Bạn nói:  “Ây da! Thời gian này quá dài rồi. 

 Thôi vậy, tôi không học nữa” , vậy thì bạn liền buông bỏ. Bạn phải chân thật có lòng 

nhẫn nại, không sợ trải qua thời gian nhiều kiếp, chăm chỉ nỗ lực học tập. Việc này rất 

quan trọng. Tiếp nhận giáo huấn của lão sư, lão sư dạy bảo chúng ta có lúc không hề 

nói rõ cho chúng ta biết, chúng ta cảm thấy họ rất không có đạo lý. Rất không có đạo 

lý thì làm sao? Phải tùy thuận, không tùy thuận thì học nghiệp của chúng ta không thể 

nào thành tựu. 

Năm xưa, tôi theo học Phật với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam. Nghe nói có một người có đại 

trí tuệ, đại tu hành như vậy, trong tâm tôi rất ngưỡng mộ, đến Đài Trung bái ông làm 

thầy. Còn có hai người giới thiệu, một vị xuất gia là Pháp sư Sám Vân, một vị tại gia 

là lão cư sĩ Chu Kính Trụ. Chu lão cư sĩ đồng tuổi với thầy, đồng tham đạo hữu rất tốt. 

Hai vị Đại đức này giới thiệu tôi đến Đài Trung. Khi vừa gặp mặt, thầy liền đưa ra ba 

điều kiện. Ba điều kiện này, ngay lúc đó nghe ra cảm thấy không hợp đạo lý. 

 Điều kiện thứ nhất:  Anh đến Đài Trung học với tôi, bắt đầu từ ngày nay, chỉ nghe một 

 mình tôi giảng Kinh nói pháp. Ngoài tôi ra, bất cứ pháp sư đại đức nào khác giảng 

 Kinh nói pháp cũng không được phép nghe. 

Bạn xem, đây là điều kiện gì? 

 Điều kiện thứ hai:  Từ ngày hôm nay, anh xem văn tự (chính là xem sách), không luận 

 xem sách Phật hay sách thế gian, nếu không được sự đồng ý của tôi thì không được 

 phép xem. 

 Điều kiện thứ ba:  Những gì đã học mấy năm trước, tôi không thừa nhận, một mực phế 

 bỏ. Bắt đầu ngày nay, học lại từ đầu. 

Thầy  nói :  “Anh  có thể tiếp nhận hay  không?  Anh  có thể  tiếp nhận  thì  tôi  nhận anh. 

 Không thể tiếp nhận thì anh đi đến nơi khác” . 

Chúng ta ngay lúc đó nghe lời nói này, đích thực cảm thấy rất là mông lung, trước giờ 

chưa từng nghe nói qua. Vì sao vị lão sư này cao ngạo như vậy, tự đại đến như vậy, 

chỉ có thể nghe ông ấy, không được nghe người khác? Thế nhưng nghĩ lại, đã đến đó 

rồi, hơn nữa, có hai vị đại đức đặc biệt giới thiệu cho tôi, nên tôi liền tiếp nhận. Sau 

khi tiếp nhận, ngữ khí lời nói của lão sư liền hòa ái hơn nhiều. Thầy nói với tôi:  “Điều 

 kiện của tôi, anh chỉ cần giữ 5 năm” , còn có kỳ hạn. Lúc đó chẳng biết được sự việc là 

thế nào. Đây là gì vậy? Đây là phải "tùy Phật giáo nhẫn". Nếu như lúc đó mình không 

thể nhẫn nại, nghe đến lời nói này dường như điều kiện quá hà khắc, chúng ta liền rời 

- 303 - 

khỏi thì chúng ta không thể nào có được thành tựu của ngày nay. Rốt cuộc là đạo lý 

gì?  Chúng  ta  cũng  không  dám  hỏi,  có  hỏi  thầy  cũng  sẽ  không  nói.  Mãi  đến  lúc  nào 

mới được rõ ràng? Mười năm trước tôi đến Singapore giảng Kinh, gặp được Pháp sư 

Diễn Bồi mới được rõ ràng. Kỳ thật, Pháp sư Diễn Bồi cũng không rõ ràng. Tôi biết 

được rồi. 

Ông nói với tôi về chuyện học Phật. Ông xuất gia từ nhỏ, làm Sa Di, mười mấy tuổi 

thì xuất gia làm tiểu Sa Di. Ông là người rất thông minh, cũng rất ngoan cố. Sự ngoan 

cố của Pháp sư Diễn Bồi đại khái rất nhiều người Singapore đều biết. Vì sao vậy? Ông 

có một vị lão sư ở nơi đây, Pháp sư Quảng Hiệp. Pháp sư Diễn Bồi rất là ngoan cố, 

Pháp sư Quảng Hiệp phải dùng roi đánh ông. Đánh bằng cách nào? Bảo ông đi tắm, 

tắm thì y phục cởi ra hết, Pháp sư Quảng Hiệp lấy y phục của ông mang đi hết, sau đó 

lấy đôi dép trúc, vào trong nhà tắm đánh ông. Ông là người rất ngoan cố, thông minh. 

Năm  xưa,  ông ở  Chùa Quán  Tông, thân  cận  lão  Hòa  thượng Đế  Nhàn. Ông  nói  Lão 

Hòa thượng Đế Nhàn dạy ông cũng với ba điều kiện này. Thế là sau khi tôi nghe rồi 

mới bỗng nhiên hiểu ra, ba điều kiện này không phải của lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam, cũng 

không phải của Lão Hòa thượng Đế Nhàn, mà là trong nhà Phật tổ tổ truyền nhau, đây 

gọi là "sư thừa". Chúng ta mới hiểu được, ba điều kiện này hoàn toàn giống nhau. Thế 

nhưng Pháp sư Diễn Bồi không phục, âm  thầm bỏ đi. Ông trốn đến Hạ Môn (lúc đó 

Pháp sư Thái Hư ở Hạ Môn mở Phật Học Viện), đến Phật Học Viện mà học tập. Ông 

nói ông theo Pháp sư Đế Nhàn đại khái chỉ có một năm thì bỏ trốn. Đáng tiếc! Tôi vào 

lúc đó đáng tiếc cho ông. Nếu ông không rời khỏi Lão Hòa thượng Đế Nhàn, thì thành 

tựu của ông không phải ngay đời này chúng ta đã thấy được, mà thành tựu đó sẽ rất to 

lớn. Cho nên, thân cận thiện tri thức nếu như không có lòng nhẫn nại thì làm sao được! 

Chẳng qua tôi may mắn hơn ông, bởi vì lúc đó ông mới  mười  mấy tuổi, không hiểu 

chuyện. Nếu tôi mười mấy tuổi mà gặp lão sư Lý thì có thể cũng giống như ông ấy, tôi 

bỏ chạy mất rồi. Tôi đến thân cận Lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam khi tôi 30 tuổi rồi, nhà Nho 

gọi là "tam thập nhi lập", tất nhiên lý trí có thể hàng phục cảm tình, cho nên tôi không 

chạy đi, tôi còn rất chăm chỉ học tập. Thế nên y theo qui củ này của lão sư mà học tập, 

sau nửa năm liền có hiệu quả rõ ràng. Tôi mới hiểu được phương pháp này hay, thực 

tế  là  cao  minh.  Vì  sao  vậy?  Chỉ  nghe  một  mình  lão  sư  giảng  Kinh,  các  vị  khác  đều 

không thể nghe, cũng giống như là đoạn đi cái duyên xen tạp âm thanh. Chúng ta tiếp 

xúc Phật pháp tương đối thuần, tương đối chuyên, hướng về một phương hướng này, 

không như ngày trước tạp loạn như vậy. Về việc xem sách thì sao? Lão sư không đồng 

ý thì không được xem. Việc này sau nửa năm thì tinh thuần, đạt được chút thọ dụng, 

phiền não nhẹ, trí tuệ thêm lớn. 



Tập 202 

Đại đức xưa dạy học, chúng ta mới nghĩ đến  "một môn thâm nhập, trường kỳ huân tu" . 

Thầy  dùng  phương  pháp “không  cho  phép  bạn  xem,  không  cho  phép  bạn  tùy  tiện 

 nghe”   để  ràng buộc bạn, làm  cho tâm  của  bạn từ  tạp loạn  chuyển  hướng  tinh thuần. 

Thời gian dài tu tập như vậy, bất tri bất giác vào thiền định. Thiền định không phải là 

chéo  chân,  quay  vào  vách  mới  xem  là  thiền  định.  "Thiền"  là  bên  ngoài  không  dính 

- 304 - 

tướng,  "định"  là  trong  không  động  tâm.  Cho  nên, người  xưa dùng  phương  pháp  này 

đích thực là cao minh. Chúng ta sâu sắc thể hội được, bất tri bất giác được lợi ích. 

Lão sư hạn định tôi năm năm. Vẫn chưa đến năm năm, đại khái vào năm thứ tư thì tôi 

liền  nói  với  lão  sư,  phương  pháp  này  tốt, tôi  bằng  lòng  làm  mười  năm. Lão  sư  mỉm 

cười. Đích thực giống loại người căn tánh trung đẳng như chúng ta, mười năm thì gốc 

của chúng ta mới chân thật cắm xuống ổn định; không có mười năm, gốc của chúng ta 

không đủ sâu. Cho nên, lão sư yêu cầu năm năm là gì vậy? Xem thử chúng ta còn có 

thể tiếp nhận, nếu như ông nói mười năm thì có lẽ chúng ta liền hoài nghi, sẽ không 

học, quá dài rồi. Mười năm là gì? Nhất định phải chính mình phát tâm, bạn cảm thấy 

phương  pháp  này  tốt,  lại  kéo  dài  thêm  năm  năm.  Còn  có  20  năm,  30  năm,  chúng  ta 

xem thấy trong truyện ký của người xưa có 20 năm, 30 năm  mới có thể khai trí tuệ, 

mới có thể triển khai quyển Kinh  "đắc tâm ứng thủ, tả hữu phùng nguyên" . Nếu không 

trải qua huấn luyện nghiêm khắc thì làm sao có thể thành tựu? Việc này cần phải có 

công phu nhẫn nại rất lớn. 

 Thứ năm là "Vô Phương Sở Nhẫn".  

Trên Kinh nói thí dụ này cũng rất hay, nói rằng có người ban ngày có thể nhẫn, ban 

đêm  không  thể  nhẫn;  có  người  ban  đêm  có  thể  nhẫn,  ban  ngày  không  thể  nhẫn;  có 

người ở nơi đây có thể nhẫn, đổi một hoàn cảnh khác thì không thể nhẫn; còn có người 

ở trước đại oai đức trưởng giả có thể nhẫn, ở đồng hạng hoặc ở trước những đại chúng 

không như mình thì họ không thể nhẫn. Những người này gọi là  "vô phương sở".  Cho 

nên, Phật dạy Bồ Tát tất cả thời, tất cả mọi nơi, tất cả cảnh duyên (cảnh là hoàn cảnh 

vật chất, duyên là hoàn cảnh nhân sự) thảy đều phải nhẫn. 

Nhẫn nại quyết định không có phạm vi, quyết định không có bờ mé. Đối với đại oai 

đức trưởng giả hoặc giả là cao tăng chân thật có tu có chứng đắc đạo, chúng ta phải 

nhẫn.  Đối  với  một  người  vô  tri  vô  thức  không  học  không  thuật,  chúng  ta  cũng  phải 

nhẫn. Nhẫn biểu hiện ở chỗ nào?  "Lễ kính chư Phật"  trong hạnh Phổ Hiền. Chỉ có từ 

nhẫn nhục thì tâm bình đẳng của chúng ta mới có thể hiện tiền. Chúng ta có một phần 

thành  kính  đối  với  Phật  Bồ  Tát  thì  đối  đãi  tất  cả  chúng  sanh  cũng  là  một  phần  tâm 

thành kính này, quyết định không có khác biệt. Nếu như có khác biệt thì chữ  "nhẫn" 

này liền không còn. Bình đẳng cung kính, bình đẳng tán thán, bình đẳng cúng dường, 

đây là đại đạo. Phật đạo là đạo bình đẳng, không bình đẳng thì không phải Phật đạo. 

Chúng  ta  học  với  Phật,  quan  trọng  nhất  chính  là  học  Phật  thật  bình  đẳng,  dùng  tâm 

chân  thành,  tâm  cung  kính  đối  nhân  xử thế  tiếp  vật.  Người  khác  lừa  gạt  ta,  ta  quyết 

không  thể  lừa  gạt  người  khác;  người  khác  nhục  mạ  ta,  ta  không  thể  nhục  mạ  người 

khác.  Vì  sao  vậy?  Người  tâm  địa  không  bình  đẳng,  họ  đang  mê  muội,  họ  không  có 

giác ngộ, hiện tại tuy chúng ta vẫn là chưa giác ngộ, nhưng chúng ta đang học giác. 

Học giác, Phật là tấm gương giác ngộ tốt nhất. Phải học tập với Phật Đà, chúng ta mới 

có thể có thành tựu. Phật không có thứ nào không thể nhẫn nại. Đây gọi là  “vô phương 

 sở nhẫn”.  

 Thứ sáu là "Tu Xứ Xứ Nhẫn".  

Trong Kinh này cũng có một thí dụ nói, có người đối với cha mẹ có thể nhẫn, đối với 

thầy của họ cũng có thể nhẫn, đối với vợ của họ và thân bằng quyến thuộc họ có thể 

- 305 - 

nhẫn,  thế  nhưng  người  bên  ngoài  thì  họ  không  thể  nhẫn.  Phật  nói,  Bồ  Tát  nhân  giả 

không phải là như vậy, cũng giống như một loại tâm nhẫn nại đối với cha mẹ, đối với 

Chiên Đà La cũng phải có lòng nhẫn nại như vậy. Chiên Đà La là tiếng Phạn, là một 

tộc quần ty tiện nhất thời Ấn Độ xưa, hiện tại chúng ta gọi là  "nô lệ" . Phật nêu ra thí 

dụ này, chúng ta đối đãi nô lệ, loại nhẫn nại đó cũng giống như cha mẹ vậy. Phật pháp 

gọi đây là bình đẳng, đây gọi là  "tu xứ xứ nhẫn".  Do đây có thể biết cái  "xứ xứ nhẫn"  

này  là  ở  trong  hoàn  cảnh  nhân  sự.  "Vô  phương  sở  nhẫn"   là  chủ  yếu  ở  tất  cả  không 

gian,  tất  cả  thời  gian,  là  thuộc  về  một  tâm  nhẫn  nại  cảnh  giới  bên  ngoài,  "xứ  xứ"   là 

nhẫn nại đối với trong hoàn cảnh nhân sự. 

 Loại thứ bảy là "Phi Sở Vi Nhẫn".  

Trên Kinh có nói:  "Bất dĩ sự cố sanh nhẫn, bất dĩ lợi cố sanh nhẫn, bất dĩ úy cố sanh 

 nhẫn, bất dĩ thọ tha ân cố sanh nhẫn, bất dĩ tương thân hữu cố sanh nhẫn".  Chúng ta 

xem qua những Kinh văn này, liền hiểu được nhẫn nại là có điều kiện. Có điều kiện 

chính là có sở vi.  "Phi sở vi"  dùng lời hiện tại để nói là  “vô điều kiện”.  Đây là Bồ Tát 

phải  nên  tu.  Phàm  hễ  bên  trong  có  mang  điều  kiện,  đó  không  phải  là  nhẫn  nại  chân 

thật, là bạn có ý đồ, là bạn có mục đích ở trong đó. Đây không phải là giáo huấn của 

Phật Đà. Giáo huấn của Phật Đà là không có ý đồ, không có mục đích. Chúng ta nhẫn 

nại không phải muốn được quả báo tốt gì, cho nên thông thường người ta gọi là  "nhẫn 

 nhỏ thành tựu nhỏ, nhẫn lớn được thành tựu lớn".  Ta hy vọng tương lai có thành tựu, 

mà đến tu nhẫn nhục Ba La Mật, bạn vẫn là có sở vi rồi. Có sở vi chính là nhà Phật gọi 

là  pháp  hữu  vi. Hữu vi pháp thành  tựu  cao  nhất  chẳng  qua là ở  trong  Tương  Tợ  Vị, 

Chân Thật Vị không có phần. Đây cũng xem là không dễ dàng rồi. Đạo lý này chúng 

ta càng nghĩ càng có lý. Chúng ta phải học chư Phật Bồ Tát. Những Bồ Tát này gọi là 

Pháp Thân Đại Sĩ. Các Ngài là vô điều kiện mà làm. Tuy là vì tất cả chúng sanh khổ 

nạn, trong tâm có dính tướng hay không? Nếu như có dính tướng thì họ lại biến thành 

có điều kiện mà làm. Vì tất cả chúng sanh thị hiện tấm gương, Chư Phật Như Lai ứng 

hóa ở thế gian chính là làm như vậy, làm ra tấm gương tốt cho chúng ta. Các Ngài đến 

biểu diễn ở thế gian này giống như người diễn nghệ thuật vậy. Họ lên vũ đài biểu diễn 

là  họ  muốn lấy  thù  lao. Nếu  như không có  phần thù  lao  rất  cao  thì  họ  sẽ  không  đến 

biểu diễn. Phật Bồ Tát biểu diễn ở chín Pháp giới rất là thiết thực, các Ngài không cần 

thù đáp, danh vọng lợi dưỡng thảy đều không cần, tâm địa thanh tịnh không hề lưu lại 

dấu vết.  Đây gọi là  "vô sở vi nhi vi chi" .  Đây chính là ý nghĩa  "phi sở vi nhẫn" .  Đích 

thực  cái  cảnh  giới  này  không  phải  phàm  phu  có  thể  làm được,  hay  nói  cách  khác, 

phàm phu sáu cõi không thể nào. Không chỉ sáu cõi không thể nào, mà Pháp Giới Bốn 

Thánh cũng không làm được. A La Hán, Bích Chi Phật, Huyền Giáo Bồ Tát, Phật quả 

của  Tạng  Thông  đều  vẫn  không  thể  làm  được.  Ai  làm  được  vậy?  Pháp  Thân  Đại  Sĩ 

làm được. Hay nói cách khác, bạn ở thế gian này quả nhiên có thể làm được thì bạn 

chính  là Pháp  Thân  Đại  Sĩ;  nếu  như  không  phải  Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  thì  là  bạn  cách 

Pháp Thân Đại Sĩ rất gần. Đây là loại thứ bảy. 

 Loại thứ tám là "Bất Bức Não Nhẫn" .  

Điều này là chúng ta tưởng tượng. Phật dạy cho chúng ta những giới luật này, cơ bản 

nhất là năm giới mười thiện, y theo năm giới mười thiện. Vì sao chúng ta làm không 

tốt  năm  giới  mười  thiện? Là vì  không  thể  nhẫn, không  có  công  phu  nhẫn  nhục. Nếu 

- 306 - 

như có  "bất bức não nhẫn"   (bức là bức bách, não là não hại chúng sanh) thì giới cùng 

thiện của bạn liền thanh tịnh, năm giới mười thiện bạn có thể tu được viên mãn. Trong 

mười thiện, không sát sanh là bao gồm không não hại chúng sanh; không trộm cắp là 

quyết  định  không  thể  có  ý  niệm  chiếm tiện  nghi  của  người  khác.  Nếu  như  có  một  ý 

niệm chiếm tiện nghi của người khác, thì cái ý niệm này gọi là tâm trộm, tuy là bạn 

không có hành vi trộm, nhưng bạn đã động cái tâm trộm rồi. Tiểu Thừa tuy là không 

phạm giới, nhưng Đại Thừa đã phạm giới rồi, ở chỗ khởi tâm động niệm. Do đây có 

thể biết, đến phía sau là không vọng ngữ, không hai chiều, thậm chí đến không tham, 

không sân, không có một điều không phải não hại chúng sanh, không những bức não 

chúng sanh, thực tế mà nói, đó là bức não chính mình. Chúng ta bình lặng mà tư duy, 

tỉ mỉ mà quan sát, hại chính mình, tự hại, hại người, nguyên nhân căn bản là không thể 

nhẫn nhục. Có thể nhẫn thì mười nghiệp thiện không khó tu, tự nhiên liền viễn ly mười 

ác, thành tựu mười thiện. Không chỉ là năm giới, thậm chí Thế Tôn 49 năm đã nói tất 

cả giáo huấn đều có thể tuân thủ mà không trái phạm, gốc của nó chính là ở điều  "bất 

 bức não nhẫn"    này. 

 Loại thứ chín là "Bi Tâm Nhẫn" . 

Cái ý này càng sâu. Đây là đại từ đại bi. Bi tâm nhẫn. Tịnh nghiệp tam phước điều sau 

cùng, câu thứ nhất dạy chúng ta phát tâm Bồ Đề. Tâm Bồ Đề là gì? Tâm Bồ Đề chính 

là tâm đại bi. Tâm Bồ Đề thực tiễn biểu hiện ở trên sự tướng chính là yêu thương vô 

điều kiện, yêu tất cả chúng sanh vượt hơn cả chính mình. Chúng ta phải nhận thức rõ 

ràng,  cái  tâm  này  không  thể  hiển  thị  ra  khi  tâm  Bồ  Đề  chưa  phát.  Phát  tâm  Bồ  Đề 

không phải ở ngoài cửa miệng. Chúng ta từ ngay trong Kinh luận lý giải lời Phật đã 

nói, thể của tâm Bồ Đề là chân thành, trên Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật nói là tâm 

chí  thành,  chân  thành  đến  cực  điểm.  Chân  thành  là  gì?  Không  lừa  gạt  chính  mình, 

không lừa gạt chúng sanh, đây là chân thành. Hai câu này nói thì dễ dàng, nhưng có 

thể thể hội được thì rất khó, bạn có thể làm đến được thì càng khó hơn. 

Tự thọ dụng của tâm chân thành, danh từ Phật học gọi là thâm tâm. Nói thâm tâm mọi 

người cũng không dễ hiểu, chúng ta phải đem ý nghĩa nói ra. Hiếu thiện hiếu đức (cái 

hiếu này là yêu thích) là tự thọ dụng của tâm Bồ Đề. Đại từ đại bi là tâm chân thành 

đối nhân xử thế tiếp vật. Đại từ đại bi, tâm chân thành thực tiễn ở trên sự tướng, như 

thị, như thị. Chúng ta chính mình không có cái hiếu thiện hiếu đức, đối với người khác 

không có tâm yêu thương vô điều kiện, chính là bạn chưa có  "bi tâm nhẫn" ,  tâm Bồ 

Đề của bạn chưa phát khởi. 

 Điều sau cùng là “Thệ Nguyện Nhẫn”.  

Điều  này  khó!  Bạn  phát  nguyện  thì  phải  thực  tiễn.  Nếu  bạn  không  có  công  phu 

nhẫn nhục thì nguyện của bạn phát ra không thể hiện thực. Rõ ràng nhất là Tứ Hoằng 

Thệ  Nguyện, đồng tu học  Phật  chúng  ta, không luận tại gia  hay xuất  gia, có  ở trước 

mặt Phật Bồ Tát phát nguyện này hay không?  “Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ. 

 Phiền não vô tận thệ nguyện đoạn. Pháp môn vô lượng thệ nguyện học. Phật đạo vô 

 thượng  thệ  nguyện  thành” .  Thời  khóa  sớm  tối  ngày  ngày  đều  ở  trước  Phật  Bồ  Tát 

phát nguyện mà một điều cũng không thể thực hiện. Nguyên nhân gì vậy? Không có 

thệ nguyện nhẫn. Chúng ta xem thấy trên Kinh nói mười loại nhẫn này, thành thật mà 

nói, một chính là mười, mười chính là một. Quả nhiên một điều đầy đủ thì mười điều 

- 307 - 

thảy đều đầy đủ, một điều không có thì chín điều kia cũng không có. Vậy  mới chân 

thật thể hội được trên “Kinh Kim Cang Bát Nhã” nói với chúng ta:  “Tất cả pháp đắc 

 thành ở nhẫn” . Ngày nay chúng ta tu hành lâu đến như vậy rồi mà công phu không có 

lực, cầu sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc tin tức vẫn mờ mịt, không có chút tin tức 

nào. Hỏi bạn có nắm chắc hay chưa? Vẫn chưa nắm chắc. Tại vì sao người trước tu ba 

đến năm năm thì thật có nắm chắc, ngày nay chúng ta tu ba đến năm mươi năm vẫn 

không  nắm  chắc,  nguyên  nhân  này  do  đâu?  Không  có  công  phu  nhẫn  nại.  Như  vậy 

mới biết, nhẫn nại quan trọng đến cỡ nào! 

Thế nhưng, trước khi nhẫn lực thành tựu, ở bổn Kinh cũng nói cho chúng ta một số 

điều kiện tiên quyết. Bạn xem, câu đầu tiên là:  “Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri túc” . 

Đây  đều  phải  nhẫn  nại.  Ham  muốn  hưởng  lạc,  không  thể  chịu  khổ,  con  người  này 

không có nhẫn nhục, hay nói cách khác, họ không có thành tựu, cho dù có thành tựu 

thì cũng rất có hạn. Tám chữ này rất quan trọng, chúng ta quyết định không thể nào 

xem thường. 

Năm xưa Phật ở đời, khi sắp rời khỏi thế gian, rất nhiều học trò thỉnh giáo với Phật: 

 “Khi  Thế  Tôn  còn  ở đời, chúng  con đều theo  Ngài,  nương  theo  Ngài  làm Thầy. Khi 

 Thế  Tôn  Ngài  không  còn  ở  đời,  chúng  con  phải  nương  vào  ai  để  làm  thầy?”.   Mọi 

người đều biết, Phật nói:  “Lấy giới làm thầy” . Thế nhưng Phật còn có một câu nói mà 

chúng ta lơ là đi, đó là:  “Lấy khổ làm thầy” . Hai câu:  “Bất kế chúng khổ, thiểu dục tri 


 túc”  là  “lấy khổ làm thầy” . Đời sống trải qua khổ một chút là tốt. Vì sao vậy? Không 

có tham luyến đối với nhân gian này, dễ dàng xuất ly sáu cõi luân hồi. Nếu như đời 

sống của bạn trải qua được quá dư dả, bạn cảm thấy thế gian này không tệ, Thế giới 

Cực Lạc nghe nói suông nhưng không hề xem thấy, vậy thì không thể tính đến, vẫn là 

ở nơi đây tốt, có tham luyến đối với thế gian này. Việc này có tổn hại rất lớn đối với 

chính mình. Không dễ dàng gặp được cơ hội này, để lỡ qua phải nên làm thế nào? Phật 

Bồ  Tát  làm  ra  rất  nhiều  thị  hiện  để  dạy  bảo  cho  chúng  ta.  Nếu  như  chúng  ta  chính 

mình có phước báo phải nên đem phước báo này bố thí cho những chúng sanh không 

có phước báo, cho họ hưởng chung, chính mình không nên hưởng. Chính mình không 

có phước báo mà hưởng phước, người ta nói đây không phải là thiên Kinh địa nghĩa 

hay sao? Với người tu hành mà nói, bạn sai rồi. Bạn có phước, hưởng phước thì là hại 

bạn,  cái  phước  đó  chính  là  ma,  chướng  ngại  đạo  nghiệp  của  bạn.  Nếu  như  bạn  vừa 

chuyển  đổi  lại,  đem  phước  báo  của  bạn  cho  tất  cả  chúng  sanh  hưởng,  đây  là  trí  tuệ 

chân thật, viễn ly tất cả ma chướng, bạn chân thật siêu việt rồi. 

Cho nên, Đại đức xưa, Thích Ca Mâu Ni Phật làm ra tấm gương tốt nhất cho chúng ta 

xem. Ngài đích thực xuất thân từ nhà phú quý, là thân phận của vương tử, vào thời xưa 

gọi là:  “Phú hữu tứ hải quý vi thiên tử” , đem phú quý chính mình xả bỏ, xuất gia tu 

khổ hạnh. Vì sao vậy? Làm như vậy là chính xác, hưởng thụ phú quý thế gian là sai. 

Bạn phải nên biết, cái phú quý đó không phải  một  đời  mà  tu được.  Nhiều  đời nhiều 

kiếp tu được phú quý, ý niệm hưởng phước vừa khởi lên thì mê rồi, hưởng thụ phước 

báo đế vương của thế gian thì mê rồi. Cái phước báo này xả bỏ hết thì phước báo to 

lớn  hơn  liền  đến  để  làm  Phật.  Cho  nên,  các  vị  đồng  tu  bình  lặng  mà  suy  xét,  các  vị 

xem, đế vương triều đại thời nhà Thanh của chúng ta, phước báo lớn nhất là Hoàng đế 

Càn Long. Phước báo của Càn Long tuyệt đối không phải mười đời có thể tu được, mà 

là phước báo của mấy mươi đời đã tu, nhưng một đời liền hưởng hết. Phước báo của 

- 308 - 

Thích Ca Mâu Ni Phật cũng là mấy mươi đời đã tu, nhưng Ngài không hưởng, cho nên 

phước báo lớn hơn xuất hiện, thành Phật rồi. Hai người này bạn tỉ mỉ mà so sánh một 

chút, bằng lòng làm hoàng đế hay là bằng lòng đi làm Phật? Có lẽ người thông thường 

nghĩ đến làm hoàng đế sẽ tốt hơn, làm Phật ngày ngày ra bên ngoài khất thực, trải qua 

đời sống khổ đến như vậy. Thế nhưng bạn phải nên biết, làm hoàng đế vẫn phải luân 

hồi sáu cõi. Càn Long được xem là một hoàng đế tốt, nhưng ngay trong một đời có tạo 

nghiệp hay không? Không thể tránh khỏi. Bạn xem qua lịch sử một đời của ông ấy thì 

biết,  cũng  giết  oan  không  ít  người,  cho  nên  làm  hoàng  đế  có  so  sánh  thế  nào  cũng 

không thể so được với Phật. Phật tự tại như vậy, trải qua là đời sống trí tuệ cao độ, đời 

sống được đại tự tại. Đây là đế vương không thể hưởng thụ được. Đây chính là mê và 

ngộ. 

Then chốt phá mê khai ngộ là ở nhẫn nại. Cái gì cũng đều phải nhẫn. Chân thật có thể 

nhẫn  nại,  sau  đó  mới  có  thể  hiểu  được   “chuyên  cầu  bạch  pháp  huệ  lợi  quần  sanh” , 

quyết định sẽ không có một ý niệm vì chính mình. Chúng ta tu hành cũng không phải 

vì chính mình, mà là vì chúng sanh. Chúng ta chính mình thường nói rất hay, chúng ta 

tu  học  khổ  hạnh,  đoạn  ác  tu  thiện  có  phải  vì  chính  mình  hay  không?  Không  phải  vì 

chính  mình.  Phá  mê  khai  ngộ  cũng  không  phải  vì  chính  mình,  chuyển  phàm  thành 

Thánh vẫn không phải là vì chính mình. Làm sao biết được không vì chính mình? Ở 

trên Kinh Phật nói:  “Bồ Tát không ngã tướng, không nhân tướng, không chúng sanh 

 tướng, không thọ giả tướng” , họ có chỗ nào vì chính mình? Do đây có thể biết, Phật 

Bồ  Tát  thị  hiện  ở  nhân  gian  này  là  vì  chúng  sanh,  chuyển  ác  thành  thiện  cũng  là  vì 

chúng  sanh,  phá  mê  khai  ngộ,  chuyển  phàm  thành  Thánh,  không  có  thứ  nào  không 

phải vì chúng sanh.  “Chuyên cầu bạch pháp huệ lợi quần sanh” . Chỗ này nói quần 

sanh là tất cả chúng sanh tận hư không khắp pháp giới, không phải hạn cuộc ở khu vực 

này,  cũng  không  phải  nói  cái  địa  cầu  này,  đây  là  phạm  vi  quá  nhỏ.  Trên  Kinh  Đại 

Thừa thường nói:  “Chư Phật Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ, các Ngài là tâm bao thái hư 

 lượng khắp pháp giới” . 

Sau cùng câu này tán thán chí nguyện vô quyện. Chí nguyện không phải chí nguyện 

khác, đây là mười nguyện Phổ Hiền. Thật tu, không phải mỗi ngày đọc qua thì xong 

rồi.  Trong  bổn  khóa  tụng  đem  mười  nguyện  Phổ  Hiền  xếp  vào  Kinh  văn  của  khóa 

tụng,  mỗi  ngày  đều  đọc  tụng,  ngày  ngày  phải  đọc.  Đọc  xong  rồi  là  xong,  nó  không 

khởi tác dụng. Nguyện đầu tiên là  “Lễ Kính Chư Phật” . Bạn ngày ngày đọc, bạn có lễ 

kính đối với người hay không? Không hề làm được, đọc cả đời cũng không làm được. 

Điều  thứ  nhất  không  làm  được  thì  phía  sau  toàn  bộ  đều  không  có.  Lục  độ,  mười 

nguyện đều có thứ lớp, cái sau thù thắng hơn cái trước. Hay nói cách khác, không có 

điều phía trước này tuyệt đối sẽ không có điều phía sau, giống như xây nhà vậy, không 

có  tầng  thứ  nhất  thì  làm  gì  có  tầng  thứ  hai,  phải  từng  tầng  từng  tầng  mà  xây  lên. 

Không  có  lễ  kính  thì  chắc  chắn  sẽ  không  có  tán  thán,  thì  không  thể  nào  có  cúng 

dường.  Không  có  bố  thí  thì  trì  giới,  nhẫn  nhục  không  thể  nói  đến.  Giáo  huấn  của 

Thánh nhân, các Ngài có thứ lớp, có tầng thứ, chúng ta không thể nào làm sai thứ lớp. 

Hoằng nguyện của Phổ Hiền, mỗi một nguyện sau cùng đều nói:  “Hư không giới tận, 

 chúng  sanh  giới  tận,  chúng  sanh  nghiệp  tận,  chúng  sanh  phiền  não  tận,  ngã 

 nguyện  nãi  tận” .  Hư  không  giới  cho  đến  phiền  não  không  có  cùng  tận,  cho  nên 

nguyện của Bồ Tát cũng không có cùng tận. Sau cùng nói được càng hay:  “Niệm niệm 

- 309 - 

 tương tục vô hữu gián đoạn, thân ngữ ý nghiệp vô hữu bị yểm” , hoàn toàn thực tiễn 

rồi. Hiện tại thực tiễn ở nơi thân chúng ta thì như thế nào? Điều này rất quan trọng. 

Chúng ta chính mình nhất định nghĩ đến hiện tại ta là thân phận gì, làm nghề nghiệp 

gì?  Người  quý  là  rõ  biết  chính  mình.  Người  nếu  không  biết  chính  mình  thì  chính  là 

người  hồ  đồ.  Người  hồ  đồ  chính  là  phàm  phu.  Người  nếu  rõ  biết  chính  mình  thì  là 

người giác ngộ rồi, là người minh bạch. Người minh bạch gọi là Bồ Tát. Chuyển phàm 

thành Thánh là ở ngay nơi đây. 

Hiện  tại  thân  phận  của  chúng  ta  là  thân  phận  xuất  gia,  nghề  nghiệp  của  chúng  ta  là 

giáo dục của Phật Đà, là giáo dục đa nguyên văn hóa. Chúng ta có tận tâm tận lực làm 

cho tốt nghề nghiệp này hay không? Giống như Bồ Tát đã nói:  “Thân ngữ ý nghiệp vô 

 hữu bị yểm”.  Đây là trên sự mà nói.  “Niệm niệm tương tục vô hữu gián đoạn”  là từ 

trên tâm mà nói. Đây chính là người thế gian thường hay gọi là kính nghiệp. 

Nguyện thứ nhất của Bồ Tát Phổ Hiền nguyện là:  “Lễ kính chư Phật” . Chúng ta làm 

sao dùng chữ kính này ở trên nghiệp. Dùng ở trên nghiệp là đời sống, sinh hoạt, làm 

việc,  hành  vi  kính  nghiệp.  Ta  nhất  định  phải  đem  sự  việc  này  làm  cho  tốt.  Tổng  đề 

mục của chúng ta là:  “Học vi nhân sư, hành vi thế phạm” . Tổng đề mục này là bao 

gồm  tất  cả  thân  phận  khác  nhau,  nghề  nghiệp  khác  nhau.  Đó  là  tổng  thuyết.  Biệt 

thuyết,  hiện  tại  chúng  ta  là  thân  phận  xuất  gia,  chúng  ta  từ  nơi  công  việc  giáo  học. 

Nghề nghiệp này ta có phải là mỗi ngày  rất chăm chỉ nỗ lực mà đọc tụng Kinh điển 

hay không? Đây là tự hành, là trên cầu Phật đạo. Cái ta đã đọc, cái ta lý giải, cái ta học 

được có phải là chúng ta thực tiễn ngay trong cuộc sống thường ngày của chúng ta hay 

không? Đây chính là thân ngữ ý nghiệp vô hữu bị yểm. Ta làm được rồi, có người đến 

hỏi ta, ta cũng nói rõ ràng rồi, nói tường tận rồi. Ý chính là niệm niệm nối nhau không 

có  gián  đoạn, mỗi  niệm  đều  là  giúp đỡ  tất  cả  chúng  sanh, đây  là  thuộc  về ý  nghiệp. 

Giúp đỡ tất cả chúng sanh, ba sự việc, chúng ta đều phải làm. Thế nhưng trong ba sự 

việc có một cái trọng điểm, trọng điểm là giúp chúng sanh phá mê khai ngộ. Như vậy 

công  việc  này  của  chúng  ta  là  giáo  học.  Giáo  học  là  giúp  người  phá  mê  khai  ngộ, 

những thứ khác là phụ kệ. Đây là chúng ta chủ yếu. Chủ tu và trợ tu phải phân được rõ 

ràng. Đây là tất cả của tất cả, đều là thuộc về  Nhẫn Lực Thành Tựu. Chúng ta không 

thể nào không tường tận, không thể không rõ ràng, nhất định phải chăm chỉ nỗ lực tu 

học. 

Nhà Phật thường nói:  “Thân người khó được, Phật pháp khó nghe” . Lý ở trên Kinh 

Phật nói được rất sâu, sự cũng nói được rất nhiều. Ở trong sáu cõi luân hồi được thân 

người là vô cùng khó, cái cơ suất này quá nhỏ. Lời của Phật nói chúng ta có thể tin 

tưởng hay không? Chỉ cần tỉ mỉ mà tư duy, quan sát, sau đó liền sẽ cảm thấy lời nói 

của Phật có thể tin tưởng. Phật nói với chúng ta, muốn được thân người, điều kiện là 

phải đầy đủ năm giới mười thiện. Chúng ta nghĩ lại xem, chúng ta một ngày từ sớm 

đến  tối,  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc  làm  là  mười  ác  nhiều  hay  là  mười  thiện 

nhiều? Bình lặng mà suy xét thì liền biết. Ý niệm ác của chúng ta nhiều hơn ý niệm 

thiện, ngôn ngữ ác nhiều hơn ngôn ngữ thiện, hành vi ác nhiều hơn hành vi thiện, vậy 

thì xong rồi, thân người thì không thể có được. Muốn được thân người, đích thực thiện 

chắc chắn phải nhiều hơn ác. Trong mười phần, bảy tám phần là thiện, hai ba phần là 

ác; không luận là khởi tâm động niệm, lời nói, việc làm, phải có một so sánh như vậy 

thì bạn liền rất an tâm, vì đời sau vẫn có thể giữ được thân người. Nếu như nói thiện 

- 310 - 

và ác của tôi năm mươi - năm mươi, như vậy rất là không bảo đảm. Luôn phải đến bảy 

tám phần mười, thì mới có thể tin được, không đến nỗi mất thân người. Chúng ta từ 

ngay chỗ này bình lặng mà tư duy quan sát, liền biết được lời của Phật nói có đạo lý, 

đáng được chúng ta tin tưởng. 

Phật nói:  “Được thân người là đáng quý” . Đáng quý ở chỗ nào? Đáng quý ở khai ngộ, 

đáng quý ở siêu việt sáu cõi luân hồi. Nếu muốn khai ngộ, muốn siêu việt sáu cõi luân 

hồi, thì  chỉ  có  Phật pháp. Cơ  hội  nghe  Phật  pháp không  nhiều. Singapore được  thân 

người sắp gần bốn trăm vạn người, có mấy người nghe được Phật pháp? Không thể so 

sánh! Được thân người và nghe được Phật pháp là đại hạnh. Nếu như được thân người 

mà không thể nghe Phật pháp, vẫn cứ khởi tâm động niệm đều đang tạo ác nghiệp, thì 

cái thân người này có gì đáng quý chứ? Khoảng chớp mắt thì đi đến ba đường, vậy thì 

không đáng quý. Hiện tại chúng ta đích thực đáng được vui mừng, chúng ta được thân 

người,  nghe  Phật  pháp,  thực tế  là  không  dễ  dàng.  Vậy  thì  chúng  ta  ngay  đời  này  có 

năng lực siêu việt tam giới hay không, có năng lực trải qua đời sống trí tuệ của Phật 

Bồ Tát hay không, hoàn toàn xem thành tựu nhẫn lực của chính mình. 

Học Phật phải có lòng nhẫn nại, không có lòng nhẫn nại thì không thể thành tựu. Hơn 

nữa,  lòng  nhẫn  nại  này  một  ngày  đều  không  thể  buông  lung.  Chúng  ta  đến  thế  gian 

này, ngay trong một đời này việc gì là việc lớn thứ nhất của ta? Học Phật là việc lớn 

thứ nhất, mới có thể có thành tựu. Việc này nếu không có nhẫn lực tương đương thì 

không thể thành công. Khi mới học luôn luôn là ngày tiếp nối đêm. 

Chúng tôi ngày trước ở Đài Trung cùng học giảng Kinh với thầy. Vào lúc đó tuổi trẻ, 

có  thể  lực,  buổi  tối  mỗi  ngày  dậy  ba  giờ  là  không  vấn  đề,  ngày  thứ  hai  vẫn  cứ  làm 

việc. Cho nên, làm việc gì đều phải tuổi trẻ thì mới dễ dàng thành tựu, trung niên trở 

lên thật khó, thể lực không đủ, cho dù có tâm nguyện, nhưng thể lực không cho phép. 

Ba  ngày  ba  đêm  không ngủ, bạn  còn  có  tinh  thần  hay  không? Lúc  tôi  hơn hai  mươi 

tuổi, có thể lực, ba ngày ba đêm không ngủ mà hoàn toàn bình thường, công việc gì 

đều cũng có thể làm, tuyệt đối không có tình trạng mệt mỏi. Hiện tại thì không được 

rồi. Cho nên, cần phải nắm lấy cơ duyên, phải nắm lấy thời gian. Muốn có thành tựu, 

quyết định tất cả đều phải dựa vào nhẫn nại. 

Đoạn Kinh văn này chỉ giới thiệu với các vị đến chỗ này. 

A Di Đà Phật! 



Tập 203 

"Lợi Tha Hành". 

Kinh  văn:   "Ư  chư  hữu  tình,  thường  hoài  từ  nhẫn,  hòa  nhan  ái  ngữ,  khuyến  dụ 

 sách tấn".  

Đây là một đoạn nhỏ. 

- 311 - 

Phía  trước,  ở  trên  Kinh  Phật  chúng  ta,  câu   "huệ  lợi  quần  sanh"  là  thực  tiễn  từ  bi, 

 "nhẫn  lực  thành  tựu"   là  thực tiễn  nhẫn  nhục  Ba  La Mật. Tiếp theo  nói:  "Ư chư  hữu 

 tình, thường hoài từ nhẫn"  cũng chính là nói  "huệ lợi quần sanh, nhẫn lực thành tựu" . 

Chúng ta phải hằng thường gìn giữ, mỗi niệm không quên lợi ích chúng sanh. 

 "Huệ"  là bố thí. Thường hay có cái tâm bố thí, có ý nguyện bố thí. Bồ Tát bố thí chắc 

chắn là có lợi ích đối với chúng sanh. Người thế gian trong việc bố thí đích thực có lợi 

ích, cũng có có hại. Cho đến bố thí của yêu ma quỷ quái chắc chắn là có hại. Bạn mới 

tiếp xúc, dường như họ rất hòa thiện, đến sau cùng thiệt thòi bị lừa, hối hận không kịp. 

Những chỗ này chúng ta đều phải có thể phân biệt. 

Phật Bồ Tát thuần dùng cái tâm lợi ích chúng sanh làm tâm.  "Hòa nhan ái ngữ, khuyến 

 dụ sách  tấn" . Bốn  cái  chữ  “hòa  nhan  ái ngữ”   này  chúng  ta  cần  phải  làm  cho  được, 

cần phải học tập. Tu hành có tâm đắc hay không, có công phu hay không, ở trên diện 

mạo của bạn thì xem thấy rồi. Đây chính là rất rõ ràng cảnh tùy tâm chuyển. Diện mạo 

của chúng ta chuyển được nhanh nhất, chuyển được rõ ràng nhất. Bạn xem, chư Phật 

Bồ  Tát  thực  tiễn  viên  mãn  bốn  cái  chữ  này,  "Hòa  nhan  ái  ngữ".   Người  xưa  nói  là 

 "trong  không  vọng  nhiễm".   Trong  tâm  của  bạn  không  có  vọng  niệm,  không  có  ô 

nhiễm, bạn biểu hiện ở bên ngoài tự nhiên là ôn hòa, đây chính là  "hòa nhan" . Chúng 

ta ngày  nay  dung  mạo  biểu hiện khiến  một số người không dám  tiếp  cận. Vọng  thật 

đáng  sợ,  vọng  thật  đáng  ghét,  do  nguyên  nhân  gì?  Vọng  tưởng  tạp  niệm  bên  trong 

chúng ta quá nhiều, phải quấy nhân ngã, tham sân si mạn, cái dung nhan này làm sao 

có thể ôn hòa? Đây là chân tướng sự thật. 

Ở  trong  chú  giải,  Hoàng  lão  cư  sĩ  vận  dụng  một  đoạn  lời  trong  "Kinh  Thắng  Thiên 

Vương Bát Nhã" (đây là ở trên Kinh Phật nói):  "Bồ Tát hành Bát Nhã Ba La Mật, như 

 thị  tùy thuận  Phật thanh tịnh  giáo, đỗ  chư  chúng sanh diện  môn tiên tiếu" . Cho nên 

bạn xem, đạo tràng của nhà Phật, tự viện, am đường, Bồ Tát Di Lặc được đặt ngay ở 

cửa  trước,  để  bạn  vừa  bước  vào  cửa,  vị  đầu  tiên  bạn  xem  thấy  là  Ngài.  Gương  mặt 

Ngài đầy nụ cười. Tại vì sao đem Bồ Tát Di Lặc để ở ngay trước cửa, để ở ngay giữa 

cửa lớn? Đây là Thích Ca Mâu Ni Phật dạy chúng ta làm. Đây là Bồ Tát.  "Bồ Tát"  là 

gì, chúng ta phải làm cho rõ ràng. Có lẽ bạn nói:  “Ngài là Bồ Tát, ta không phải là Bồ 

 Tát. Bồ Tát cười với người, ta không phải Bồ Tát” . 

 "Bồ  Tát"   là  lời  của  Ấn  Độ  xưa,  ý  nghĩa  là   "người  giác  ngộ",   Đại  Sư  Huyền  Trang 

phiên dịch thành  "giác hữu tình".  Chúng ta là phàm phu, phàm phu thì gọi là  "hữu tình 

 chúng sanh" . Tình thức của chúng ta chưa đoạn. Tình là gì? Phiền não. Phiền não tập 

khí của chúng ta chưa đoạn. Hiện tại bắt đầu học Phật, quy y Tam Bảo chính là giác 

ngộ  rồi.  Quy  y  Tam  Bảo  là “giác  mà  không  mê,  chánh  mà  không  tà,  tịnh  mà  không 

 nhiễm” . Bạn tu “giác-chánh-tịnh”, xa lìa "mê-tà-nhiễm"  ,  bạn chính là Bồ Tát. Bồ Tát 

sinh hoạt thường ngày hành trì thì gọi là "Bát Nhã Ba La Mật". Chỗ này chúng ta nhất 

định phải hiểu. Cho nên học Phật, cho dù làm Bồ Tát rồi, các vị đồng tu, đồng tu tại 

gia có không ít người đã thọ qua Bồ Tát giới, bạn thọ Bồ Tát giới rồi thì nhất định phải 

học Bồ Tát. Bạn không học Bồ Tát, bạn thọ Bồ Tát giới thì có lỗi với Phật Bồ Tát. 

Học Bồ Tát thì từ chỗ nào mà học? Khi gặp người, trước tiên nở nụ cười đón người, 

đây là điều đầu tiên của Bồ Tát. Khi gặp người mà không biết cười thì không phải Bồ 

- 312 - 

Tát. Bồ Tát gặp người nhất định phải cười trước, mỉm cười đón người, cũng giống như 

Bồ Tát Di Lặc vậy, phải có thể bao dung. 

Người Trung Quốc tạo tượng Bồ Tát Di Lặc không phải tạo Bồ Tát Di Lặc của Ấn Độ. 

Tượng  Bồ  Tát  Di  Lặc Ấn  Độ  đại khái gần  giống  tượng  của  Quán  Thế  Âm, Đại  Thế 

Chí. Người Trung Quốc chúng ta tạo tượng Bồ Tát Di Lặc là tạo tượng Hòa Thượng 

Bố Đại. Bố Đại Hòa Thượng xuất hiện vào Thời kỳ Nam Tống Trung Quốc, cùng một 

thời  đại  với  Nhạc  Phi.  Hiện  tại  là  chúng  ta  tạo  tượng  của  Ngài.  Khi  Ngài  viên  tịch, 

Ngài nói với mọi người Ngài là Bồ Tát Di Lặc hóa thân đến, nói ra thân phận của Ngài 

xong thì Ngài liền đi. Đây là thật, không phải giả. Nếu như nói ra thân phận mà vẫn 

không đi thì là giả, không phải là thật. Trong nhà Phật có một thí dụ như vậy. Nếu bạn 

nói ra thân phận thì bạn nhất định phải đi, nếu bạn không đi thì bạn là yêu ngôn hoặc 

chúng, bạn có ý đồ khác, có mục đích khác, tóm lại là cầu người khác cung kính cúng 

dường. Cho  nên, thân  phận  vừa bộc  lộ  thì  họ  liền  rời  khỏi thế  nhân. Mọi  người  biết 

Ngài là Bồ Tát Di Lặc tái lai, thế là tạo tượng Bồ Tát Di Lặc thì tạo tượng của Ngài. 

Tượng của Ngài rất là tốt, ý nghĩa biểu pháp rất là rõ ràng. Nếu như độ lượng không 

lớn, không thể bao dung, các vị tưởng tượng, Ngài làm sao có thể cười được như vậy? 

Đặc biệt là sinh hoạt vào thời đại hiện đại này của chúng ta, không luận là cá nhân tu 

học  hay  đoàn  thể  cộng  tu,  không  thể  nào  có  thập  toàn  thập  mỹ,  luôn  là  thiện  ác  có 

phần.  Như  vậy  thì  đã  không  tệ  rồi,  thì  đã  đáng  được  tán  thán.  Đạo  tràng  này,  con 

người này có bảy phần đều là làm ác, còn có ba phần tu hành thì đáng được người tán 

thán. Vì sao vậy? Bạn thấy, người thế gian họ tạo ác là một trăm phần trăm, một phần 

tu hành cũng không có, cho nên có thể có ba phần là quá tốt rồi, quá khó được rồi. Nếu 

bạn yêu cầu đến mười phần tu hành, tôi khuyên bạn không nên yêu cầu người khác, 

yêu cầu chính mình thì đúng; yêu cầu chính mình phải tu hành  một trăm phần trăm, 

yêu cầu người khác có ba phần mười thì rất tốt rồi. Nếu như có cái nhã lượng như vậy, 

bạn nhất định chính là mặt đầy nụ cười. 

Hiện tại ở trong xã hội này, hoàn cảnh này, trên "Kinh Lăng Nghiêm" nói: "  Tà sư nói 

 pháp nhiều như  cát  sông  Hằng" . Có đồng tu nói với tôi, có người phản đối Pháp sư 

Tịnh Không đề xướng bổn hội tập của "Kinh Vô Lượng Thọ", phải nên đem bổn hội 

tập đốt bỏ. Bởi vì có rất nhiều đồng tu đã đều đang đọc, sau khi vị Đại đức này xem 

thấy rồi nói:  "Các người đem nó đốt bỏ đi" . Xin hỏi:  “Hiện tại Pháp sư Tịnh Không 

 sáng sớm mỗi ngày đều giảng một tiếng rưỡi đồng hồ "Đại Phương Quảng Phật Hoa 

 Nghiêm Kinh", vậy "Kinh Hoa Nghiêm" có cần đốt bỏ không?” . Phật pháp cần phải có 

trí tuệ, phải giác ngộ, không dùng cảm tình làm việc, dùng cảm tình làm việc thì sai. 

Trên thực tế, họ tuyệt nhiên không phải phản đối Kinh điển, mà là phản đối cá nhân 

tôi. Ngày ngày ở nơi đây giảng Kinh, giảng đến họ không thể chịu nổi. Ngày nay tôi 

rời khỏi Đài Loan rồi, Đài Loan có một số pháp sư rất vui mừng. Vì sao vậy? Từ trước 

họ đã từng đến chỗ này tìm tôi, nói với tôi:  “Pháp sư Tịnh Không! Thầy giảng Kinh đã 

 được nhiều năm rồi, đủ rồi, không nên giảng nữa” . Tôi nói: “Được! Tôi nghe lời thầy, 

 không giảng nữa” . Vì sao vậy? Phật dạy chúng ta hằng thuận chúng sanh, anh bảo tôi 

không giảng thì tôi không giảng. Bên đó lại có một số người nói:  “Pháp sư à! Ngài 

 nên ngày ngày giảng cho tôi nghe” .  “Tốt! Tùy thuận bạn thì tôi giảng tiếp” . Chúng ta 

hằng thuận chúng sanh, không phải hằng thuận một người nào. Cho nên, đây là quyết 

định phải có trí tuệ, phải có lý trí. 

- 313 - 

Nếu như nói hội tập là không được phép… Chúng ta ngày trước đọc qua… Thực tế mà 

nói,  tôi  đọc  Kinh  cũng  không  phải  là  quá  nhiều.  Tôi  đã  đọc  "Lăng  Nghiêm  Kinh 

Thông Dịch" (bộ sách này là Đại Sư Đức Thanh Hám Sơn ở cuối đời nhà Thanh làm 

ra, là trước tác của Ngài). Đại Sư Hám Sơn ở trong bộ phận huyền nghĩa, không gọi là 

huyền  nghĩa,   mà  gọi  là   "huyền  kính" (trên  thực  tế  cũng  chính  là  huyền  nghĩa),  bên 

trong đã nói được rất rõ ràng, "Kinh Lăng Nghiêm" là hội tập, không phải Phật có hệ 

thống nói  ra vào  một  thời điểm. Cho  nên,  "Lăng  Nghiêm"  sau khi  truyền  đến  Trung 

Quốc, Tổ sư Đại đức phán giáo thì vô cùng khó. Có năm thời phán giáo, rốt cuộc phán 

"Lăng Nghiêm" ở vào thời nào? Tỉ mỉ quán sát Kinh văn, có A Hàm. Bạn xem, như 

tôn giả A Nan bị nạn Ma Đăng Già Nữ, đó là thuộc về thời A Hàm. Có thời Phương 

Đẳng, có thời Bát Nhã, lại có thời Pháp Hoa, rốt cuộc là giảng vào thời nào? Cho nên, 

Đại Sư Hám Sơn nói người trước cũng có cách nói này, không phải nói vào một thời. 

Đã không phải nói vào một thời, thì chính là Phật đã nói ở nhiều thời, sau đó đem nó 

hội tập lại thành một bộ sách như vậy. "Lăng Nghiêm" đã là bộ hội tập, chúng ta nghĩ 

xem, ở trong “Đại Tạng Kinh” tất nhiên cũng có một số Kinh điển cũng có loại giống 

như thế này, vậy hội tập làm sao có thể nói là sai? Chúng ta từ ngay chỗ này suy ra, 

nghĩ tưởng Thích Ca Mâu Ni Phật 49 năm nói ra tất cả Kinh giáo lại chẳng phải là hội 

tập hay sao? Thích Ca Mâu Ni Phật chính mình có nói qua Kinh hay không? Đại Sư 

Thanh Lương nói được rất rõ ràng ở trong "Kinh Hoa Nghiêm Sớ Sao", Thế Tôn cả 

đời 49 năm đã nói ra, Ngài chính mình không nói qua một câu nào, Kinh mà Ngài nói 

ra  là  cổ  Phật  đã  nói.  Cổ  Phật  thì  nhất  định  không  phải  một  vị.  Do  đây  có  thể  biết, 

Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  49  năm  là  hội  tập  lại  của  cổ  Phật  đã  nói,  giống  như 

Khổng Lão Phu Tử vậy, Phu Tử cả đời  "thuật nhi bất tác" , tổ hợp thuật lại giáo huấn 

của cổ Thánh tiên Hiền. Vậy thì có gì sai? Hiện tại có rất nhiều những đại đức xuất gia 

tại gia, chúng ta nghe họ giảng khai thị ở các nơi, họ cũng là đem lời nói của cổ Thánh 

tiên Hiền chỗ này lấy một chút, chỗ kia lấy một chút để cúng dường đại chúng, cũng là 

hội tập. Cũng giống như chúng ta chiêu đãi khách vậy, chúng ta bày một bàn trái cây, 

trong đó có rất nhiều loại màu sắc, rất nhiều loại khác nhau, đó không phải là hội tập 

hay  sao?  Cái  cúng  dường  này  của  chúng  ta  bưng  đem  ra,  người  ta  hoan  hỉ.  Hội  tập 

không có lỗi lầm! 

Đại  Sư Ấn  Quang  ở trong  "Văn  Sao" phê  bình  mấy  bổn  Kinh hội tập của "Kinh  Vô 

Lượng Thọ" ngày trước, không phải Ngài phê bình hội tập, mà là phê bình người hội 

tập sửa đổi nguyên văn trên Kinh, Ngài phản đối việc này. Hội tập không phải là phiên 

dịch. Phiên dịch có thể dùng ý của chính mình cân nhắc câu chữ, còn hội tập thì không 

được, hội tập thì nhất định phải dùng nguyên văn của người ta, một chữ cũng không 

được sửa đổi, vậy mới đáng được người tôn kính. Sửa đổi nguyên văn của mấy vị Đại 

đức hội tập là chắc chắn không có vấn đề. Vì sao vậy? Họ sửa đổi đích thực tốt hơn so 

với nguyên văn, đổi được tốt. Đổi được tốt nhưng tại vì sao còn muốn phản đối? Phản 

đối là cái thí dụ này không thể khai ra. Bạn sửa thì được, không vấn đề, nhưng bạn làm 

cái  tiền  đề  này, người  sau  không  có  đức hạnh  như bạn, cũng  không  có  học  vấn  như 

bạn, họ xem Kinh điển không hiểu, họ lại tùy tiện sửa đổi, vậy chẳng phải đem Kinh 

điển sửa  đổi  lộn xộn lên hết  hay  sao?  Như vậy  mỗi  người  đều  muốn sửa,  Kinh điển 

truyền đến đời sau còn có thể xem hay sao? Phản đối là phản đối cái điểm này. Cho 

nên nhất định phải hiểu được tổ sư phản đối việc gì. Chúng ta phải đem nó làm cho rõ 

ràng, không  phải  phản  đối  hội  tập, cũng  không  phải  phản  đối cư sĩ  Long  Thư,  cư  sĩ 

Ngụy  Mặc  Thâm.  Họ  sửa  đổi  Kinh  văn  không  có  vấn  đề,  sửa  đổi  được  hay,  những 

- 314 - 

người này đều là người có tu có chứng, ở trên vãng sanh truyện đều có tên của họ. Đây 

là một tiền lệ không thể khai mở, sau khi khai mở rồi thì hậu hoạn vô cùng, là cái ý 

nghĩa như vậy. Cũng như Ấn Tổ phản đối phế bỏ độ điệp của người xuất gia (sự việc 

này là Hoàng đế Thuận Trị nhà Thanh làm), bạn xem, Ngài đã nêu lên bao nhiêu lần ở 

trong "Văn Sao", cảm thấy rất là đáng tiếc đối với việc này. Năm xưa Hoàng đế Thuận 

Trị phế bỏ độ điệp là  một việc tốt, vì sao chướng ngại người thông thường phát tâm 

xuất gia? Ngày trước người xuất gia không dễ dàng, phế bỏ độ điệp chính là phế bỏ 

chế độ thi cử, hay nói cách khác, người nào xuất gia đều có thể xuất gia, chính là như 

vậy mà tố chất của người xuất gia nhà Phật bị xuống thấp. Lão pháp sư là phản đối cái 

di chứng về sau này. 

Vào trước nhà Thanh, người xuất gia trải qua thi cử, tố chất trình độ rất cao, đạt được 

xã hội đại chúng tôn kính, cho nên trên Kinh điển đều nói được rõ ràng, người xuất gia 

là  "nhân thiên sư",  ở trong xã hội trên từ hoàng đế dưới đến thứ dân, không ai không 

tôn kính, đích thực có đạo đức có học vấn, là tấm gương cho xã hội đại chúng. Phế bỏ 

chế độ thi  cử thì phiền phức  liền đến. Cho nên,  cửa Phật  chúng ta ngày  nay, tố  chất 

của người xuất gia rơi xuống ngàn trượng, xã hội xem thường đối với chúng ta là có 

nguyên  do. Chúng xuất gia nhà  Phật  chúng  ta  đích  thực là  không  thể  sánh  được  với 

người  xuất  gia  của  Thiên  Chúa  Giáo.  Tu  sĩ  tu  nữ  của  Thiên  Chúa  Giáo,  chúng  ta 

không thể sánh được với họ. Tôi đọc ở trong sách Giáo hội Thiên Chúa, nếu họ muốn 

làm tu sĩ (chúng nam), làm tu nữ chí ít phải tốt nghiệp cao trung, sau đó vào viện Thần 

Học học ba năm đến bốn năm, sau khi tốt nghiệp xong mới có thể được thân phận của 

tu sĩ, tu nữ. Trình độ của họ cao, tốt nghiệp đại học, tốt nghiệp nghiên cứu sinh, mức 

độ thấp nhất đều là trình độ của tốt nghiệp cao trung. Xem qua người xuất gia trong 

nhà Phật chúng ta, còn có một số ngay đến tiểu học cũng chưa tốt nghiệp. Đây là tôi 

xem thấy ở Đài Loan. Ở phương diện trình độ văn hóa này không thể sánh được với 

người. Thần phụ, tu nữ đi ra, đại chúng xã hội rất tôn kính họ, đích thực họ có trình độ 

tri thức ở ngay trong đó. Cho nên chế độ thi cử là tốt, không nên phế trừ. Ấn Tổ đối 

với sự việc này cảm thấy vô cùng đáng tiếc. Cho nên, nếu chúng ta tường tận, việc Tổ 

sư tán thành hay không tán thành, nhất định phải biết chân tướng sự thật, phải biết đạo 

lý mà Ngài đã nói. 

Vậy thì Bồ Tát hạnh, Bồ Tát là trải qua đời sống trí tuệ cao độ. Cách nói này của tôi 

mọi  người  đều  dễ  hiểu.  Nếu  nói  "Bồ  Tát  Hành  Bát  Nhã  Ba  La  Mật"  thì  bạn  không 

hiểu. Ý nghĩa của câu nói này chính là  "Bồ Tát trải qua là đời sống trí tuệ cao độ" , 

không luận là họ làm việc hoặc giả đối nhân xử thế tiếp vật, lý trí cao độ, họ không 

phải dùng cảm tình mà làm việc. Đây là chúng ta phải nên học. Đặc biệt quan trọng là 

câu sau cùng, đó là dạy sơ học chúng ta:  "Tùy thuận Phật thanh tịnh giáo" , tùy thuận 

giáo huấn của Phật Đà. Giáo huấn của Phật Đà đều là thanh tịnh giáo huấn. 

 "Thanh tịnh"  có hai ý nghĩa. Phật dạy chúng ta phải tu tâm thanh tịnh. Bạn xem, bản 

dịch Hán đề Kinh của bộ Kinh này là "Thanh Tịnh Bình Đẳng Giác". Trong Kinh điển 

dạy  chúng ta phải tu thanh tịnh bình đẳng giác, đây là giáo huấn thanh tịnh. Ngoài ra 

còn một ý nghĩa, Phật giáo hóa tất cả chúng sanh đều là từ trong tâm thanh tịnh lưu 

xuất  ra. Chúng  ta  phải  từ  ngay  chỗ  này  mà  tỉ  mỉ  thể  hội.  Phật  giáo  hóa  chúng  sanh, 

chúng ta xem thấy ghi chép ở trong Kinh điển, Thế Tôn Ngài năm xưa còn ở thế gian 

vì đại chúng giảng Kinh nói pháp 49 năm, nhà Phật thường nói  "giảng kinh hơn 300 

- 315 - 

 hội, nói  pháp  49  năm" .  Hơn  300  hội, nếu  dùng  lời  hiện  đại mà  nói  thì  giống  như  là 

thành  lập  Phật  học  giảng  tòa  của  chúng  ta  vậy,  lập  giảng  tòa  mọi  người  cùng  nhau 

nghiên cứu 300 lần. Mỗi lần thời gian dài ngắn không nhất định, tùy nội dung của Phật 

nói. Kinh dài thì thời gian giảng dài một chút, khóa trình ngắn một chút thì thời gian 

cũng ngắn một chút. Không phải Phật thích làm những hoạt động này. Thực tế mà nói, 

Phật thì  "nhiều một việc không bằng ít một việc, ít một việc không bằng không việc" . 

Hoạt động là làm thế nào? Đều là có người khải thỉnh. Hơn 300 hội chính là hoạt động 

hơn 300 lần, 49 năm tổ chức hơn 300 lần hoạt động. 

Như hôm nay, Malaysia có mười mấy vị đồng tu đến thăm tôi, nói với tôi là chúng ta 

đến  Malaysia  tổ  chức hoạt động, đây  chính là  pháp hội, như vậy  mà  hình thành. Họ 

đến thương lượng với tôi,  muốn mời đồng tu chúng ta đến Malaysia để hoằng pháp. 

Tôi nói: “Tốt! Anh mời pháp sư đến nơi đó ở bao lâu?” . Họ nói:  “Ở một tháng đến ba 

 tháng  có  được  không?”.  Tôi  nói:   “Không  được!  Một  người  đến  nơi  đó  ở  một  tháng 

 đến  ba  tháng  thì  ở  nơi  đây  họ  không  thể  học  rồi,  lớp  bồi  dưỡng  chúng  ta  đều  bị 

 chướng  ngại” .  Cho  nên  tôi  kiến  nghị  với  họ:   “Không  được  vượt  quá  một  tuần  lễ” . 

Đây  là  qui  mô  pháp  hội  nhỏ  thời  gian  ngắn.  Họ  nói:   “Chúng  tôi  hy  vọng  ở  nơi  đó 

 giảng Kinh cũng không gián đoạn” . Tôi nói:  “Có thể không gián đoạn” . Họ hỏi: “Một 

 tuần lễ thì làm sao không gián đoạn?” . Tôi nói:  “Vị pháp sư này giảng một tuần lễ, vị 

 pháp sư kia giảng tuần lễ thứ hai thì chẳng phải không gián đoạn rồi sao?” . Họ liền 

bỗng nhiên hiểu ra. Tôi nói:  “Tốt! Anh đi tìm hội trưởng, chúng ta nói với ông ấy” . 

Tiếp theo là Indo, có mấy vị đồng tu đến thăm tôi, họ cũng muốn mời chúng ta đến thủ 

đô  Jakarta  Indo  để  hoằng  pháp.  Tôi  nói:   “Indo  tôi  chưa  đi  qua.  Nếu  như  có  cơ  hội 

 chúng  ta  đi  trước  xem  qua  hoàn  cảnh  nơi  đó.  Hơn  nữa,  tôi  còn  nhắc  nhở:  hiện  tại 

 người  chân  thật  phát  tâm  làm  việc  tốt,  tu  phước  báo  lớn  nhất  là  gì?  Là  thành  lập 

 trường học. Đây là lợi ích chân thật. Từ thiện cứu tế, họ có khổ nạn, họ không có cái 

 ăn, bạn tặng một ít thức ăn cho họ; không có áo mặc, bạn tặng quần áo đến cho họ, 

 đó  là  bạn  chỉ  có  thể  cứu  họ  nhất  thời,  bạn  không  thể  nào  giúp  họ  cả  đời.  Giúp  đỡ 

 người cả đời là giáo học, là giáo dục. Cho nên, nếu như các vị có năng lực thì phải 

 nên lập trường học” . Nếu như có cái sức mạnh này, có cơ duyên này thì phải nên nhìn 

vào ở ngay chỗ này. Như chúng ta lần trước ở Malaysia, tham  quan trường học Hoa 

Văn. Malaysia có không ít trường tiểu học của Hoa Kiều, trung học độc lập của Hoa 

Kiều đều làm được rất tốt, làm được rất có thành tựu. Tân Sơn ở bên đó, tôi đến tham 

quan  một  trường  tiểu  học  Hoa  Văn  Quốc  Quang,  học  trò  lên  đến  hơn  4.500  người. 

Trường học làm được tương đối tốt. Nghe nói có rất nhiều trò muốn đến trường học 

này, nhưng bị hạn chế số người nên không thể vào. Chúng ta hy vọng Indo cũng có thể 

giống như Malaysia vậy, thành lập nhiều trường trung tiểu học Hoa Văn hơn nữa. Việc 

này đối với việc nâng cao trình độ văn hóa Trung Văn, đối với tương lai học Phật mới 

chân thật xây dựng nền móng. Phiên dịch của Kinh điển rất gian nan, bao nhiêu năm 

có rất nhiều người đang làm công tác này, rất không dễ dàng, cho nên tốt nhất là có thể 

học Hoa Ngữ, trực tiếp đọc tụng, nghiên cứu Kinh điển của Hoa Văn. 

Vào thời xưa, pháp sư dịch Kinh đều là người chứng quả, tuyệt nhiên không phải nói 

khai  ngộ,  chân  thật  chứng  quả,  cho  nên  Kinh  điển  Hoa  Văn  phiên  dịch  được  tốt. 

Không chỉ là nghĩa lý không có sai lầm, mà ý nghĩa thuần chánh của Phật được giữ lại, 

văn tự rất là hoa mỹ. Phật Kinh là tác phẩm văn học, ở trong văn học nó cũng có địa vị 

- 316 - 

tương đương, được giới văn hóa tôn trọng, cho nên Hoa Văn phải nên chăm chỉ nỗ lực 

học tập. Đây là giáo huấn thanh tịnh. 

Chư Phật Bồ Tát, lịch đại Tổ sư giáo hóa tất cả chúng sanh, tiếp nhận đại chúng cúng 

dường,  đây  cũng  là  giáo  huấn  của  Phật.  Thế  nhưng  phải  ghi  nhớ,  dạy  bảo  của  Phật, 

tiếp  nhận  cúng  dường  hạn  chế  ở  bốn  sự  việc.  Thứ nhất là  "ẩm  thực".   Phật  Đà ở đời 

mỗi ngày ra ngoài khất thực, tiếp nhận cúng dường một bát. Thân thể này của chúng ta 

sống ở thế gian là thân nghiệp báo, mỗi ngày phải ăn cơm, đây là cúng dường ăn uống. 

Thứ hai là  "y phục".  Quần áo mặc cũ rách rồi thì có thể tiếp nhận người tại gia cúng 

dường quần áo. Thứ ba là  "ngọa cụ",  cũng chính là hiện tại chúng ta gọi là ngủ nghỉ. 

Người xuất gia vẫn phải ngủ nghỉ. Phật tuyệt nhiên không có qui định người xuất gia 

không nằm giường, không nằm giường là việc của cá nhân, trên Kinh Phật không có 

qui định này. Tóm lại mà nói một nguyên tắc, đời sống trải qua được càng đơn giản 

càng tốt, cho nên tiếp nhận cúng dường ngọa cụ. Thứ tư, thân thể này chúng ta có thể 

bị bệnh, bệnh đau là không thể tránh khỏi, khi bệnh khổ tiếp nhận  "thuốc thang"  cúng 

dường.  Phật  chỉ  nói  cho  chúng  ta  nghe  bốn  sự  việc  này,  gọi  là   "tứ  sự  cúng  dường" . 

Đây  là  như  pháp,  người  xuất  gia  phải  nên  tiếp  nhận.  Ngoài  cúng  dường  này  ra  thì 

không nên tiếp nhận. Đây gọi là  "giáo huấn thanh tịnh" . Ngoài tứ sự cúng dường này 

ra thì không thanh tịnh, chúng ta chính mình nhất định phải hiểu được. 

Tôi ở rất nhiều nơi cũng có không ít tín đồ rất tốt, hảo tâm muốn xây đạo tràng cúng 

dường tôi. Ở trên Kinh Phật không có dạy điều này, không có nói tiếp nhận đạo tràng 

của người khác. Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời cũng không tiếp nhận người khác cúng 

dường đạo tràng. Chúng ta học Phật luôn phải lấy Phật làm tấm gương. Bạn xem, năm 

xưa Thế Tôn giảng Kinh nói pháp, có không ít đại phú trưởng giả cung cấp nơi chốn 

giảng Kinh, những nơi chốn đó là mượn dùng, quyền sở hữu chủ nhân đều là tín đồ tại 

gia. Bạn xem "Kinh Di Đà", "Kinh Kim Cang", Kỳ Thọ Cấp Cô Độc Viên là nơi Phật 

giảng qua không ít Kinh, sản quyền ở nơi đó là của Trưởng giả Cấp Cô Độc, Thái tử 

Kỳ Đà. Họ hai người cùng có tài sản, Thích Ca Mâu Ni Phật chỉ là mượn dùng. Như 

vậy  thì  được.  Tuyệt  đối  không  thể  nào  tiếp  nhận  sản  quyền  của  họ.  Tiếp  nhận  sản 

quyền thì sai rồi. Phật dạy chúng ta xuất gia, rời khỏi nhà rồi, kết quả không nghĩ đến, 

lại tiếp nhận một cái nhà. Ra một cái nhà nhỏ, lại tiếp nhận một cái nhà lớn, cái phiền 

phức này thì lớn rồi! Phải biết nhà là phiền lụy, gọi là  "gia lụy" . Xuất gia là gạt bỏ gia 

lụy. Kết quả bạn làm một cái đạo tràng lớn, mệt chết người! Đây là chúng ta phải hiểu 

cho rõ ràng, hiểu cho tường tận, thường hay nghĩ đến Thích Ca Mâu Ni Phật. Chúng ta 

trải qua đời sống của Phật Đà, đó chính là đời sống trí tuệ cao độ, chính là hành Bát 

Nhã Ba La Mật Đa, như vậy mới là chân thật tùy thuận giáo huấn của Phật Đà. 

Tôi  cũng  khuyên  đồng  tu  trẻ  tuổi  chúng  ta,  chính  mình  không  nên  làm  đạo  tràng. 

Chính mình làm đạo tràng thì sau cùng là hại chính mình, bạn cả đời đều không tự tại. 

Đã  xuất  gia  rồi  thì  phải  chăm  chỉ  nỗ  lực  học  Kinh  giáo.  Bạn  nói:   “Tôi  rất  ngu,  tôi 

 không có thiên phú, tôi học Kinh giáo không tốt!” . Trên "Kinh Di Đà", 16 vị tôn giả 

có một vị Châu Lợi Bàn Đà Gia, lẽ nào bạn còn ngốc hơn Ngài hay sao? Tôi nghĩ bạn 

thông minh hơn Ngài nhiều. Ngài ngốc đến trình độ đó. Trên Kinh điển ghi chép, Phật 

dạy ông bốn câu kệ, dạy ông câu trên thì không biết câu dưới, dạy câu dưới thì quên 

mất câu trên. Người căn tánh như vậy, Thích Ca Mâu Ni Phật rất có tâm nhẫn nại, đều 

đem  ông  dạy  thành  công, sau  cùng  ông  cũng  đại  triệt  đại  ngộ, giảng  Kinh  nói pháp. 

- 317 - 

Người  xưa  chúng  ta  gọi  là   "chỉ  cần  có  hằng  tâm" .  Cây  sắt  còn  mài  thành  kim.  Con 

người  có  thể  có  hằng  tâm,  phấn  đấu  nỗ  lực  tinh  tấn  thì  không  ai  không  thành  tựu, 

huống  hồ  còn  có  oai  thần  Tam  Bảo  gia  trì,  làm  gì  mà  học  không  tốt?  Thế  nhưng 

phương pháp tu học nhất định phải hiểu được, quyết định là một môn thâm nhập. Cả 

đời học một bộ Kinh, chuyên giảng một bộ Kinh, chuyên hoằng một bộ Kinh, bạn liền 

có thể thành công. Một bộ Kinh không cần nói quá dài, giả định nói giảng bộ Kinh này 

một tháng thì viên mãn, nếu giảng đến mười năm, xin nói với các vị sẽ không có người 

nghe, trong giảng đường chỉ có bàn ghế thì cũng giảng với chúng. Mười năm từng lượt 

từng lượt giảng không gián đoạn, vậy bạn thành công rồi, bạn trở thành chuyên gia của 

bộ Kinh này, là thế giới đệ nhất, bạn có thể y giáo tu hành. Y giáo gì? Chính là chỗ 

này đã nói:  "Ư chư hữu tình, thường hoài từ nhẫn, hòa nhan ái ngữ, cần dụ sách tấn" . 

Chỉ cần bạn đem bốn câu này học cho tốt, chân thật làm đến được thì pháp duyên của 

bạn thù thắng, đến đâu cũng có người mời bạn đi giảng Kinh, một năm bạn có mười 

chỗ  để  giảng.  Thế  giới  ngày  nay  rất  lớn,  bạn  giảng  đến  100  tuổi  cũng  giảng  không 

xong, bạn còn muốn có nơi chốn làm gì? Không cần nơi chốn rồi. Mỗi một nơi đến ở 

một  tháng,  giảng  Kinh  một  tháng,  đến  khắp  nơi  làm  khách.  Làm  khách  thì  tốt  hơn, 

người ta đều cung kính đối với bạn. Làm chủ nhân rất khổ sở, làm khách rất thoải mái, 

rất tự tại. Nơi nơi làm khách, toàn thế giới mỗi  một nơi đều đến làm khách. Nhất là 

hiện tại giảng Kinh, thính chúng đều đến từ khắp mọi nơi, họ nghe rồi hoan hỉ, họ liền 

mời bạn đến nơi của họ để giảng. Đồng tu bên Canada mời chúng ta qua giảng Kinh, 

chẳng phải là ở nơi đây nghe qua vài lần sao? Họ nghe rồi hoan hỉ, mới mời chúng ta 

đi. Cho nên, học xong một bộ Kinh rồi, cả đời bạn an vui không gì bằng, hà tất phải 

xây đạo tràng? Mệt chết người! Việc này quyết không phải người thông minh nên làm. 

Đạo tràng để ai? Đạo tràng để cho cư sĩ tại gia. Cư sĩ tại gia hộ pháp, người xuất gia 

chúng ta chỉ làm việc hoằng pháp. Hoằng pháp cùng hộ pháp hợp tác mật thiết, như 

vậy người hoằng pháp làm được rất tốt, hộ pháp cũng làm được rất tốt, Phật pháp mới 

có thể hưng vượng. Đây là làm thế nào tùy thuận giáo huấn thanh tịnh của Phật. Cùng 

tiếp xúc với đại chúng, nội tâm đích thực thanh tịnh, chân thành, bình đẳng, tự nhiên là 

biểu hiện ra là  “hòa nhan ái ngữ”.  

 "Ái  ngữ"   là  một  trong  Tứ  Nhiếp  Pháp.  Tứ  Nhiếp  Pháp  vô  cùng  quan  trọng.  Hoằng 

nguyện của Phật Bồ Tát là nhiếp thọ chúng sanh. Cái nhiếp thọ này, dùng lời hiện đại 

để nói là giáo hóa chúng sanh. Muốn dạy chúng sanh, bạn dùng phương pháp gì để đối 

phương khởi tâm cung kính đối với bạn, tôn kính bạn, ưa thích bạn, bằng lòng nghe lời 

của bạn thì bộ phương thức này thì gọi là nhiếp thọ. Cái nhiếp thọ này, Phật đã nói bốn 

loại pháp. Người với người cùng ở chung phải hiểu được bốn loại pháp này. Bạn cùng 

tất cả chúng sanh nhất định phải làm một người bạn tốt. Tứ Nhiếp Pháp, nếu dùng ở 

gia đình thì gia đình bạn hòa thuận. Tứ Nhiếp Pháp dùng ở vợ chồng thì vợ chồng ân 

ái hảo hợp. Hiện tại thường hay nghe đến ly hôn, do không hiểu Tứ Nhiếp Pháp cho 

nên  hôn  nhân xảy  ra  vấn  đề, gia đình  xảy  ra  vấn  đề. Chúng ta  thường hay  nghe đến 

trường học hiện tại, học trò không nghe lời lão sư là do lão sư không hiểu Tứ Nhiếp 

Pháp, công  nhân  không nghe lời ông  chủ là  do ông  chủ  không  hiểu  Tứ  Nhiếp  Pháp, 

cho nên xã hội này, các ngành các nghề đều phải cố gắng học tập Tứ Nhiếp Pháp. Khi 

Tứ  Nhiếp  Pháp  học  xong  rồi,  bất  cứ  cái  gì  cũng  đều  thông, vấn  đề  gì  cũng  đều  giải 

quyết  được.  Việc  thế  gian  khó  xử  nhất  là  nhân  sự,  người  với  người  cùng  ở  chung, 

người cùng ở chung với tất cả chúng sanh, bốn loại pháp này của Phật nói thông hết. 

- 318 - 

Cho nên, chúng ta không chỉ phải học, mà phải cố gắng thể hội đại đạo lý trong đây, 

biết được chính mình phải nên làm thế nào học tập, làm thế nào đem nó thực tiễn. 

A Di Đà Phật! 



Tập 204 

TỨ NHIẾP PHÁP 

 Thứ nhất là "Bố Thí" . 

Bố  thí  chính  là  chúng  ta  thông  thường  gọi  là  tặng  quà.  Ngạn  ngữ  nói:   "Quà  nhiều 

 người  không  trách" . Thường  hay  tặng  quà,  món  quà nhỏ  biểu  thị  quan  tâm,  biểu  thị 

yêu thương. Quà không ở quí trọng, mà là biểu thị cảm tình, nhất là khi ra khỏi cửa. 

Hiện tại thường hay ra nước ngoài du lịch, xem thấy những vật kỷ niệm nhỏ, có những 

món  kỷ  niệm  rất  rẻ,  không  mắc  lắm,  thế  nhưng  sau  khi  trở  về  tặng  cho  bạn  bè  thân 

thích,  tặng  cho  người  nhà  của  bạn,  thì  người  nhà  sẽ  cảm  kích,  bạn  du  lịch  ra  nước 

ngoài vẫn không quên họ. Việc này quan hệ rất lớn. Làm ông chủ, các vị nghĩ xem, 

ông chủ đi du lịch, không luận đi đến nơi nào đó, khi trở về có mang chút quà nhỏ tặng 

cho công nhân hay không? Không cần phải phí tổn quá nhiều, biểu thị tuy là ta ra khỏi 

cửa, nhưng đối với các người mỗi một người đều không quên đi. Một tấm thiệp cũng 

là  vật  kỷ  niệm  rất  trân  quý.  Điều  này  không  thể  không  hiểu.  Giao  tế  giữa  người  và 

người, lễ vật quan trọng hơn bất cứ thứ gì, cho nên phải hiểu được tặng quà. 

Có một số pháp sư biết được, họ nói pháp duyên của Pháp sư Tịnh Không rất tốt. Pháp 

sư  Diễn  Bồi  còn  đến  thỉnh  giáo  tôi,  muốn  học  tập  với  tôi.  Tôi  nói,  việc  này  rất  đơn 

giản mà,  "tặng quà" , bất cứ nơi nào mời tôi đi giảng Kinh, tôi đều mang theo rất nhiều 

sách Phật, sách thiện, băng ghi hình, băng ghi âm để kết duyên cùng mỗi một vị đồng 

tu. Đây là bố thí. 

Khi chúng tôi mới theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam học, lão sư Ngài rất xem trọng đối với 

Tứ Nhiếp Pháp. Thầy dạy chúng tôi:  “Các người học giảng Kinh nhất định phải kết 

 duyên với đại chúng” . Bạn không kết duyên thì tương lai bạn không còn pháp duyên. 

Chúng  ta  cũng không  biết làm  cách  nào để  kết,  làm  gì  có nhiều  tiền  như vậy  để  kết 

duyên? Đơn giản mà, bạn mua một bao đậu phộng, đứng ở cửa, mỗi người bước vào 

cho  họ  một  hạt  thì  đã  kết  duyên  rồi.  Việc  làm  đơn  giản  như vậy.  Chúng  ta  mới  học 

được, mua một bao lớn kẹo, đậu phộng. Giảng đường giảng Kinh lúc đó của lão sư Lý 

thính  chúng  đại  khái  có  đến  400  người,  cho  nên  học  trò  chúng  tôi  đều  ở  trước  cửa, 

mỉm cười hoan nghênh mỗi một người đi đến, nào nào kết duyên với bạn nào. Duyên 

này chính như vậy mà kết được. Lão sư dạy, vạn nhất không nên cho rằng đây là việc 

nhỏ. Pháp duyên như vậy bạn kết được. Bạn học giảng Kinh, bạn gặp mặt những thính 

chúng  này, ngó  mà  bạn  cũng  không  thèm  ngó, vậy  khi  bạn  giảng  Kinh, ai  thèm  đến 

nghe bạn? Tôi thấy các vị đồng tu mỗi tối giảng Kinh, thính chúng đều không nhiều, 

nguyên  nhân  gì  vậy?  Chưa  kết  duyên.  Nếu  như  các  vị  mua  một  ít  kẹo  kết  duyên  ở 

ngoài cửa, thính chúng của các vị liền sẽ nhiều. Các vị học được rồi, đây cũng xem là 

đời đời truyền nhau. Cho nên phải hiểu được, phải xem trọng, phải biết được cái quan 

- 319 - 

hệ này rất lớn. Bạn xem những năm gần đây, thường hay liên hệ qua lại với chín tôn 

giáo khác, mỗi lần gặp mặt đều có lễ vật nhỏ mang tặng, có  đi  có  lại  mới  toại  lòng 

nhau. 

 Thứ hai là “Ái Ngữ” . 

Ái ngữ không phải là lời nói đường mật, mà  "ái ngữ"  là gì? Ái hộ họ, quan tâm  họ, 

chăm sóc họ, giúp đỡ họ. Trong đây, quan trọng nhất là giúp đỡ họ tiến bộ, giúp đỡ họ 

cải  thiện  phẩm  chất  đời  sống,  giúp  đỡ  họ  đoạn  ác  tu  thiện,  giúp  đỡ  họ  phá  mê  khai 

ngộ. Phương tiện khéo léo  trong đây  nhiều. Đến nơi nào để học vậy?  Kinh  điển  của 

Phật nơi nơi đều có. Kinh điển là văn tự. Văn tự ghi chép là lời nói của Phật năm xưa, 

mỗi câu nói của Ngài đều là ái ngữ, ái hộ tất cả chúng sanh. Đây là chúng ta phải học 

tập. Đặc biệt là ở thời đại này, thời đại này là một thời đại rất khổ nạn. Khổ từ chỗ nào 

đến?  Từ  chúng  sanh  tạo  tác  nghiệp  bất  thiện  mà  chiêu  cảm  ra.  Nếu  chúng  ta  muốn 

thoát ly cái khốn khó này, tiêu tai miễn nạn, đây quyết không phải từ trên quả mà nói. 

Nếu từ trên nhân mà nghĩ, có thể đoạn tất cả ác, tu tất cả thiện thì tai nạn liền có thể 

hóa giải. 

Ngày nay, chúng ta xem cả thảy thế giới, xã hội động loạn, lòng người bất an, tùy thời 

tùy  lúc  đều  có  thể  bạo  phát  ra  thiên  tai  nhân  họa.  Đây  là  vấn  đề  lớn,  là  vấn  đề  rất 

nghiêm túc. Làm thế nào giải quyết? Người học Phật chúng ta thường hay nghe Tổ sư 

Đại đức nói  "tu từ căn bản" . Chúng ta đem ý nghĩa câu nói này nói rộng ra, suy rộng 

ra, chúng ta đối với xã hội ngày nay cũng phải hiểu được giải cứu từ căn bản mới là 

biện pháp. Nhà Phật gọi căn bản là năm giới mười thiện, nhà Nho nói căn bản là năm 

thường tám đức. Chúng ta xem, căn nguyên của động loạn là do đã mất đi căn bản, căn 

bản dao động. Lấy  mười nghiệp thiện để nói, hiện tại tất cả chúng sanh, thân thì tạo 

sát, đạo, dâm; khẩu thì vọng ngữ, hai chiều, ác khẩu, thêu dệt; trong tâm thì tham, sân, 

si. Người người đều tạo mười ác nghiệp thì xã hội làm sao an định, thiên hạ làm sao có 

thể thái bình? Giữa người và người đôi bên không tín nhiệm nhau, nghi ngờ lẫn nhau, 

phòng  ngừa lẫn  nhau,  thế  là  giao  tình  giữa  người  và  người  có  thể  bị  phá  hỏng,  thân 

duyên chi giao cũng có thể bị phá hỏng. Quân thần, bằng hữu, chồng vợ là đạo nghĩa 

chi giao, cha con anh em là thân tình. Hiện tại chúng ta thường hay xem thấy trên báo 

chí cha con đoạn tuyệt quan hệ với nhau, vậy thì thành ra thứ gì chứ, còn gì để nói hay 

không? Đây là vấn đề vô cùng nghiêm trọng. Ngay thân tình đều bị phá hỏng thì đạo 

nghĩa không cần nói rồi, con người sống ở thế gian có ý nghĩa gì, còn có giá trị gì nữa? 

Đôi bên không còn tín nhiệm lẫn nhau. Một ngày từ sớm đến tối phòng lo người khác 

tổn hại ta, người ta cũng phòng lo ta tổn hại họ. Trải qua những ngày tháng này, thành 

thật mà nói, ngay cả súc sanh cũng không bằng. Hiện tại tạo ác, đời sau đọa ba đường 

ác. Cho nên, phương pháp giải quyết vẫn là từ căn bản, giúp đỡ đại chúng giác ngộ, 

phải  mau  quay  đầu,  đoạn  ác  tu  thiện.  Trước  tiên  phải  xây  dựng  lòng  tin  với  tất  cả 

chúng sanh. Nếu ta tin tưởng họ, mà họ không tin tưởng ta thì làm sao? Họ không tin 

tưởng ta, ta vẫn cứ tin tưởng họ, phải dùng thời gian dài để cảm hóa họ, vậy thì phải tu 

nhẫn nhục Ba La Mật. Chúng ta không có lòng nhẫn nại thì làm sao có thể thành tựu? 

Ngay trong đời này cũng không thể cảm hóa họ quay đầu thì vẫn còn đời sau, đời sau 

không thành thì còn đời sau nữa. Phật Bồ Tát giúp đỡ tất cả chúng sanh đời đời kiếp 

kiếp, vĩnh viễn không có thoái chuyển, vĩnh viễn không có ngơi nghỉ. Chúng ta dùng 

tâm chân thành mà làm, quyết định không hư ngụy đối đãi tất cả chúng sanh. Không 

- 320 - 

cần  nói  là đối  với người,  mà  đối với  động  vật  đều  là  dùng  tâm  chân  thành, thì  ngay 

động vật cũng đều bị cảm động. Chúng đến tổn hại ta, ta không tổn hại chúng. 

Lần  trước,  chúng  ta đến  Cổ  Tấn, tôi  đã  ở  trên núi  Cổ  Tấn  năm  ngày. Cư  sĩ  Lý  Kim 

Hữu nói với tôi, trên núi chính mình trồng rau, năm đầu rau trồng xuống, đại khái sáu-

bảy  phần  mười  đều  bị  sâu  ăn  hết.  Tâm  địa  của  ông  rất  từ  bi,  cũng  rất  hoan  hỉ.  Ông 

cúng dường những súc sanh này, tuyệt đối không có một ý niệm sát hại chúng, đuổi 

chúng đi, mà trái lại ông còn thương yêu chúng, nên động vật nhỏ này bị cảm động. 

Đến năm thứ hai thì trùng sâu giảm đi rất nhiều, đại khái có thể thu hoạch được phân 

nửa, phân nửa thì bị trùng sâu ăn. Hiện tại ông trồng đã được sáu năm, năm nay là năm 

thứ sáu. Chúng ta đến vườn rau xem qua, vẫn có sâu nhưng rất ít, trên một lá rau chỉ 

xem thấy chúng cắn một - hai lổ nhỏ. Không cần phải dùng thuốc trừ sâu, cũng không 

cần phải đuổi trùng sâu đó đi, không cần thiết, tùy chúng đi, yêu thương chân thành. 

Trong vườn rau, ông ấy mở âm nhạc cho rau nghe, cũng là cho trùng sâu nghe. Ông 

chăm sóc thật chu đáo. Sau khi tôi đi xem rồi, tôi nói:  “Anh mở Phật hiệu thì tốt hơn 

 so với âm nhạc nhiều, mang máy niệm A Di Đà Phật qua cho trùng nhỏ nghe” . Cho 

nên, chúng ta quyết định không nên có ý niệm tổn hại chúng sanh. Chúng có hồi báo 

đối  với  chúng  ta.  Quyết  định  không  nên  sát  sanh.  Không  những  không  thể  sát  hại 

chúng sanh, để chúng sanh vì ta mà sanh phiền não thì ta có lỗi lầm, có tội lỗi rồi. 

Trên  Kinh  Phật  dạy  Bồ  Tát,  Bồ  Tát  ở  nơi  nào  thì  khiến  tất  cả  chúng  sanh  sanh  tâm 

hoan hỉ, chẳng phải là  "hòa nhan ái ngữ"  hay sao? Nếu như thế gian này người người 

đều hòa nhan ái ngữ thì làm gì có chiến tranh? Không thể nào xảy ra chiến tranh, chắc 

chắn là hòa thuận cùng sống, hợp tác lẫn nhau. Cho nên, bốn chữ này quan trọng hơn 

tất cả, quyết định không nên xem thường. Học Phật từ chỗ nào mà học? Từ ngay chỗ 

này mà học. 

 Thứ ba là "Lợi Hành".  

Lợi là lợi ích, hành là hành vi của chính chúng ta. Hành vi đời sống của ta, tư tưởng 

của ta, ngôn ngữ của ta. Ngôn ngữ là hành vi của khẩu nghiệp, tư tưởng là hành vi của 

ý nghiệp. Hành vi của chính chúng ta chắc chắn là có lợi ích đối với tất cả chúng sanh, 

lợi ích xã hội, quyết định không nên tổn hại xã hội, tổn hại chúng sanh. Phật dạy bảo 

chúng ta, nếu như chúng ta khởi tâm động niệm, tất cả hành vi đều là tự lợi thì nhất 

định liền tổn hại người khác. Tự lợi là làm cho chính mình thêm phiền não. Khởi tâm 

động niệm, tất cả hành vi là lợi ích xã hội, là lợi tha, không phải tự lợi. Nói với các vị 

đồng tu rõ ràng, tường tận, không phải tự lợi thì chính mình mới đạt được lợi ích chân 

thật, chính mình thường hay nghĩ đến tự lợi thì kết quả này là tự hại chính mình. Đạo 

lý này rất sâu, rất rộng. 

Chúng ta chỉ lấy trùng nhỏ trong vườn hoa để nói, bạn mỗi niệm nghĩ ngợi cho chúng, 

mỗi niệm giúp đỡ chúng thì chúng hồi báo bạn rất hậu. Đây là chân thật có lợi ích đối 

với bạn. Không cần bận tâm nông sản có bệnh hại, trùng sâu đến xâm hại, bạn không 

cần phải lo việc này, chúng lớn lên rất tốt. Tự tư tự lợi là gì? Đem những trùng bệnh 

hại này  thảy  đều  giết  hết, bạn  được  chút  lợi  nhuận, bạn  cùng  với  những  chúng  sanh 

này đã kết biết bao oán cừu. Chúng cũng là một sinh mạng. Bạn đã giết nhiều chúng 

sanh  đến  như  vậy,  tương  lai  đời  đời  kiếp  kiếp  phải  đi  đền  mạng,  bạn  phải  đền  bao 

nhiêu  lần  thì  mới  xong?  Việc  này  người  thế  gian  không  thể  lý  giải,  chúng  ta  nói  họ 

- 321 - 

cũng không chịu tin. Vì sao vậy? Họ không dám tin tưởng, họ chết cũng không thừa 

nhận. Đây gọi là tự gạt mình gạt người. Phật Bồ Tát nói cho chúng ta nghe mỗi câu 

đều là chân thật. Người chân thật thông minh thì cả đời ở thế gian tuyệt đối không kết 

oán thù với một người. Không những không kết oán thù với người mà còn không kết 

oán thù với tất cả động vật, thì bạn ngay đời này trải qua được rất sáng lạn, bạn đời sau 

hậu  phước  vô  cùng.  Bạn  có  thể  có  cách  làm  như  vậy,  nhà  Phật  nói  "phú  quý,  khỏe 

mạnh, trường thọ" bạn đều có thể làm được. Nguyên nhân của trường thọ là gì? Vô úy 

bố thí, không sát sanh là vô úy bố thí, ăn chay, không ăn thịt tất cả chúng sanh là vô úy 

bố thí. Bạn giết hại chúng sanh vì hưởng thụ của chính mình, thì trước sau bạn không 

thể tránh khỏi bệnh kỳ kỳ quái quái. 

Bệnh từ chỗ nào mà ra? Người xưa nói rất hay:  "Bệnh từ miệng mà vào, họa từ miệng 

 mà ra" . Miệng không lựa lời thường hay tạo tác khẩu nghiệp, rước lấy họa hại. Cho 

nên, trong  "ái ngữ"  còn phải cẩn thận, không nói lỗi lầm của người khác. Nói lỗi lầm ở 

trước mặt người nào? Vào thời xưa đã nói ở trước mặt cha mẹ, ở trước mặt lão sư có 

thể nói. Vì sao vậy? Như vậy người nghe là người có trí tuệ. Sau khi họ nghe rồi họ sẽ 

giáo huấn bạn, giúp đỡ chính mình thay đổi tự làm mới. Không nên khinh xuất nói lỗi 

lầm ở trước mặt người khác. Điểm này rất quan trọng. Khi nói chuyện, luôn phải nghĩ 

đến lời nói này sẽ sanh ra hậu quả gì. 

Tôi nghe những đồng tu nói với tôi, họ từ Đông Thiên Mục Sơn trở về, nói là có một 

người phát tâm muốn lên trên núi để tu hành, nghe ngóng tình hình trên núi, gặp được 

một  người  dưới  núi,  họ  hỏi  thăm  tình  hình  trên  núi.  Người  dưới  núi  này  nói  lời  rất 

không tốt về cư sĩ Tề, cho nên chính là ác ý hủy báng, làm cho người phát tâm đến núi 

tu hành này thoái tâm. Hơn nữa còn đến khắp nơi tuyên truyền Thiên Mục Sơn không 

tốt thế nào thế nào đó. Nghe nói đã gặp báo ứng rồi, báo ứng này báo được rất nhanh. 

Những việc này đều là những việc chân thật. Các vị đồng tu tìm thời gian, đem những 

câu chuyện này tỉ mỉ cặn kẽ nói rõ ràng, nói tường tận. Chúng ta làm băng ghi hình, 

chúng  ta  không  lưu  thông  bên  ngoài,  mà  lưu  thông  nội  bộ,  để  mọi  người  sanh  tâm 

cảnh  giác.  Lời  nói  phải  gánh  lấy  trách  nhiệm,  không  thể  do  ân  oán  riêng  tư  mà  phá 

hoại  đạo  tràng.  Lỗi  lầm  này  nặng  hơn  bất  cứ  thứ  gì.  Người  xưa  thường  nói:   "Giết 

 mạng người tội lỗi không lớn" , 49 ngày là họ lại đầu thai đến rồi, còn  "đoạn huệ mạng 

 của người, cái tội này cực lớn" .  "Huệ mạng"  là gì? Cơ hội học Phật. Bạn đoạn dứt đi 

cơ hội học Phật của người khác, quả báo này nặng hơn bất cứ thứ gì. Chỉ có nghe Phật 

pháp trồng thiện căn mới có thể vĩnh thoát luân hồi, cơ duyên khó được, nên có câu là 

 "trăm ngàn muôn kiếp khó được gặp" . Rất không dễ gì họ gặp được cơ hội lần này, 

bạn nhẫn tâm cắt đứt đi, cái tội này của bạn bao lớn? Lời nói không thận trọng, có ý 

hay vô ý phá hòa hợp tăng, phá hoại Phật pháp, quả báo đều ở A Tỳ Địa Ngục. 

 Thứ tư là "Đồng Sự".  

Từ phạm vi lớn mà nói, chúng ta cùng ở trên địa cầu này, chúng ta đối với tất cả chúng 

sanh  trên  địa  cầu  đều  phải  yêu  thương.  Vì  sao  vậy?  Đây  là  rất  thân  thiết,  đều  phải 

chăm sóc. Nơi nào có khổ nạn, chúng ta có năng lực chu cấp, nhất định phải đưa tay 

cứu vớt, phải đi giúp đỡ họ, không phân cõi nước, không phân chủng tộc, cũng không 

phân tôn giáo. Chúng ta cùng ở trên cái địa cầu này cũng giống như cùng ngồi thuyền 

qua sông, làm sao có thể không quan tâm? Đây là cách nói nghĩa rộng. Cách nói nghĩa 

- 322 - 

hẹp, đồng sự là cùng với chúng sanh cùng làm sự việc mà họ hoan hỉ. Bồ Tát như vậy 

mà độ chúng sanh. Cho nên trong Tứ Nhiếp Pháp, cái điều này rất không dễ dàng làm 

được. Vì sao vậy? Chính mình cần phải có trí tuệ, có sức định chân thật, bạn mới có 

thể làm. Nếu bạn không có trí tuệ cao độ, không có sức định tương đối thì xong rồi. 

Họ ưa thích khiêu vũ, ta cùng đồng sự với họ, ta ngày ngày đi khiêu vũ với họ, vậy là 

xong rồi! Khiêu vũ không được mấy ngày, Phật pháp của bạn không còn nữa, bị họ độ 

đi mất. Đồng sự là bạn có năng lực cảm hóa họ, bạn có thể độ họ quay đầu. Cho nên, 

đồng sự là phương thức, không phải mục đích. 

Bồ Tát hạnh, Bồ Tát có vô lượng trí tuệ, vô lượng đức năng, cho nên họ thị hiện ở thế 

gian  này,  chúng  ta  xem  thấy  Thắng  Nhiệt  Bà  La  Môn,  Phạt  Tô  Mật  Đa  Nữ  ở  trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" đều là trong Tứ Nhiếp Pháp đặc biệt tu  "đồng sự nhiếp",  đến sau 

cùng đều quay đầu học Phật, niệm Phật. Đây là đồng sự nhiếp. Vậy chúng ta không có 

năng lực này, nói nghĩa rộng như vừa rồi tôi đã nói, chúng ta cùng ở chung trên cái địa 

cầu này, cùng ở chung khu vực Singapore này, chúng ta nhất định phải quan tâm lẫn 

nhau, chăm sóc lẫn nhau, vậy thì không có sai sót. Cách nói theo nghĩa hẹp, chúng ta 

cần phải suy xét sức định của chính mình, trí tuệ của chính mình. Trong lịch sử từ xưa 

đến nay, cái này không nói đồng tu tại gia, mà rất nhiều đại đức xuất gia không cẩn 

thận ở trong đồng sự, kết quả đều thoái thất đạo tâm, đều bị người khác độ đi. Sự việc 

này đâu đâu cũng có, chúng ta không thể không lưu ý. 

 Câu Kinh văn sau cùng: "Khuyến Dụ Sách Tấn" . 

Khuyến  là  khuyến  đạo.  Dụ  là  hiểu  dụ.  Sách  là  khích  lệ,  muốn  họ  phải  tiến  bộ.  Con 

người này là tri thức chân thật, là thiện hữu chân thật. Lão cư sĩ Hoàng Niệm Tổ chú 

giải, dùng  "khai thị ngộ nhập Phật tri kiến" , bốn câu nói này để giải thích khuyến dụ 

sách tấn. Giải thích được hay. Mỗi giờ mỗi phút đều có thể thể hội được khổ tâm của 

Phật độ chúng sanh, phải khai đạo họ. 

 "Khai  Phật  tri  kiến" ,  thực  tế  mà  nói  ngày  nay  chúng  ta  có  thể  làm,  đem  Phật  pháp 

chánh tri chánh kiến dạy bảo họ, đặc biệt là đồng tu học Phật. Người học Phật có bao 

nhiêu? Quá nhiều rồi. Thế nhưng  "Phật là gì"  thì không hề biết. Không biết nhưng họ 

học Phật rồi, cho rằng thường hay vào trong chùa miếu để thắp hương bái Phật, đi hứa 

nguyện, đi cúng dường, vậy gọi là học Phật. Đó là sai rồi. Dùng bốn chữ  "Phật chi tri 

 kiến"  này để nói thì không có vấn đề. Đối với tất cả người, tất cả vật, tất cả việc, Phật 

có cách nhìn thế nào? Phật có nhận biết thế nào? Phật là kiến giải thế nào? Từ ngay 

chỗ này mà bắt tay, mà hướng vào, đương nhiên là không có sai lầm. Đây là chúng ta 

trước tiên phải giúp đỡ họ. 

Cho nên, tôi giới thiệu "Nhận Thức Phật Giáo", chúng ta đem Phật giáo giới thiệu cho 

người khác, từ chỗ này  mà bắt tay vào. "Truyền Thọ Tam Quy", đây là vào cửa của 

Phật pháp. Họ nhận thức Phật pháp, phát tâm học Phật, tiếp theo là truyền thọ tam quy 

cho họ, không thể làm sai. Lại xem căn tánh của họ, giúp đỡ họ chọn lựa pháp môn, 

khuyên họ một  môn thâm nhập, trường kỳ huân tu, chuyên tu chuyên hoằng. Đây  là 

chân thật  "khuyến dụ sách tấn".  

Chúng ta học Phật, ngày nay không luận tại gia xuất gia, chướng ngại lớn nhất thực tế 

mà nói không gì hơn danh vọng lợi dưỡng. Cái thứ này vây quanh chúng ta, bạn còn 

- 323 - 

có thể thoát ra hay sao? Ngày nay chúng ta công phu không đắc lực, nguyên nhân ở 

ngay chỗ này. Cho nên, tôi thường hay khuyến khích đồng tu chúng ta, nếu bạn muốn 

chân thật khế nhập vào cảnh giới của Phật Bồ Tát, thứ nhất là phải xả bỏ tự tư tự lợi, 

thì bạn liền vào cửa. Các vị không chịu xả thì các vị ngay trong đời này trải qua đời 

sống rất khổ cực. Nếu như bạn chân thật chịu xả, bạn ngay đời này trải qua đời sống 

rất hạnh phúc, rất tự tại, rất an vui. Tôi nói thì bạn không tin tưởng. Tại vì sao không 

tin tưởng? Bạn  không chịu buông xả. Bạn buông xả thì bạn tin tưởng rồi. Cái thứ này 

là căn nguyên của phiền não nghiệp chướng. Tự tư tự lợi không buông xả, thì các thứ 

khác không cần nói đến, tu thế nào cũng đều rất có hạn, đều là thuộc về pháp tương tợ, 

tuyệt đối không phải là pháp chân thật. Xả bỏ đi tự tư tự lợi, bạn tu là pháp chân thật, 

bạn đạt được là lợi ích chân thật. Đạo lý này không thể không hiểu. 

Chúng ta giảng Kinh thường hay nói trên miệng, không ngại lặp lại, cho nên hiện tại 

có  số  người  đề  nghị,  nói  tôi  giảng  Kinh  chỗ  trùng  lặp  quá  nhiều,  phải  đem  nó  tinh 

giản. Tôi nghe rồi cũng gật đầu, là việc tốt, thế nhưng tinh giản là sai. Vì sao vậy? Có 

chúng  sanh  nào  nghe  qua  một  lần  mà  có  thể  quay  đầu?  Cho  nên,  Thích  Ca  Mâu  Ni 

Phật rất dài dòng, bạn xem trong “Đại Tạng Kinh”, một câu nói không biết đã lặp lại 

mấy ngàn lần, mấy vạn lần. Nói lời trọng yếu, vì sao Ngài phải dài dòng như vậy? Vì 

bạn không thể quay đầu. Nếu bạn chân thật một lần quay đầu thì Phật tự tại rồi, hà tất 

phải  dài  dòng,  tuyệt  đối  sẽ  không  lôi  thôi!  Bạn  không  thể  quay  đầu  thì  ngày  ngày 

khuyên, ngày ngày nhắc lại. Đây mới là đại từ đại bi của Phật Bồ Tát. 

Cho nên chúng ta nói, tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, tham sân si mạn, năm dục sáu 

trần bên ngoài là cái gốc. Bạn có thể đem bốn câu 16 chữ này chân thật thấy được rõ 

ràng, làm cho thông rồi, chân thật buông xả, thì bạn liền được đại tự tại, sau đó bạn 

mới  biết  được  Phật  pháp  không  sâu,  Phật  pháp  không  khó.  Phật  pháp  tỏ  ra  sâu  như 

vậy, tỏ ra khó như vậy, chính là 16 chữ này đã chướng ngại bạn mất rồi. Lại nói một 

lời chân thật, Phật Bồ Tát cùng phàm phu khác biệt chính ngay chỗ này. Phàm phu có 

tự tư tự lợi, có danh vọng lợi dưỡng, có tham sân si mạn, có năm dục sáu trần là phàm 

phu sáu cõi. Phật Bồ Tát hoàn toàn không có, các Ngài sống ở thế gian này tùy duyên 

tự tại. Tùy duyên chắc chắn không nhiễm trước; thuận cảnh, thiện duyên quyết không 

sanh  tâm  tham  luyến;  nghịch  cảnh,  ác  duyên  quyết  không  sanh  chút  phiền  não  nào, 

không có tâm oán hận bất bình, cho dù là cảnh giới gì, hoàn cảnh vật chất, hoàn cảnh 

nhân  sự,  vĩnh  viễn  giữ  gìn  chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng.  Đây  chính  là  Phật  Bồ 

Tát. Phàm phu làm gì không thể thành Phật? Thành Phật cần phải bao nhiêu thời gian? 

Khoảng một niệm, bạn chuyển đổi lại thì phàm phu liền thành Phật rồi. Không chuyển 

đổi được thì vẫn là làm phàm phu. Cho nên, Thế Tôn ngàn vạn lời đã giảng 49 năm, 

bạn  hôm  nào  quay  đầu  thì  Phật  không  nói,  bạn  chính  mình  cũng  được  đại  hoan  hỉ, 

được đại tự tại. Cho nên, chúng ta phải thường hay giữ cái tâm khích lệ người khác, 

giúp đỡ người khác. Giúp đỡ người phải có trí tuệ, phải có phương tiện khéo léo. 

Tuần lễ trước, bạn bè ở Malaysia tặng đến hai đĩa VCD cho tôi xem. Tôi xem rồi, đây 

là kịch điện ảnh của “Liễu Phàm Tứ Huấn”. Trong đây tuy là không phải rất viên mãn, 

còn có một số lỗi lầm, nghe nói do họ bị hạn chế bởi kinh phí. Viên Liễu Phàm có hai 

con trai, nhưng chỉ xem thấy một, thiếu một người là bởi vì không đủ tiền để mời diễn 

viên. Tôi xem trên đại thể thì rất tốt. Cho nên, chuyến đi giảng Kinh ở HongKong lần 

này,  tôi  bảo  họ  làm  cho  tôi  mười  bộ  VCD,  20  đĩa  là  mười  bộ.  Tôi  mang  đến 

- 324 - 

HongKong, đồng tu bên phía HongKong xem rồi rất là hoan hỉ, hỏi tôi muốn làm ra. 

Tôi nói:  “Tốt!” . Sau khi trở về, chúng ta làm ra số lượng lớn. Đây là phương tiện khéo 

léo, rất  thích  hợp  đối  với  căn  cơ  trước  mắt.  Chúng  ta  làm  thế  nào  có  thể  đem  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn”, sự thật và quan niệm lý luận của nhân quả báo ứng để xã hội quần 

chúng rộng lớn đều có cơ duyên tiếp xúc được, nhận thức rõ ràng, tin sâu không nghi. 

Cái này đối với  "khuyến dụ sách tấn" , sự việc đầu tiên này thì chúng ta làm tốt rồi, làm 

được viên mãn, đến giúp đỡ xã hội an định, cứu vãn thế giới hòa bình có hiệu quả trực 

tiếp không thể nghĩ bàn. Chúng ta không thể không lưu ý! Ngày nay nói làm việc tốt, 

làm công đức, còn có việc tốt nào có thể tốt hơn được việc này? Còn có việc tốt nào có 

thể quan trọng hơn việc này? Việc này chúng ta phải rất chăm chỉ nỗ lực mà làm. 

Ở HongKong chúng ta có một đạo tràng nhỏ đang được trùng tu, đại khái cuối tháng 

này có thể hoàn thành, bên trong có một phòng ghi hình nhỏ. Tôi nói, ở HongKong, 

công tác của chúng ta quyết không phải lấy thính chúng nhiều ít làm chủ, mà chúng ta 

ghi hình, chế tác ra băng ghi hình, lấy việc này làm chủ. Máy móc thiết bị sau khi lắp 

đặt xong, tôi nghĩ, bộ đầu tiên mà chúng ta phải giảng là “Liễu Phàm Tứ Huấn”. "Hoa 

Nghiêm 40" chúng ta tạm thời phải dừng lại, giảng “Liễu Phàm Tứ Huấn” là cấp cứu 

khẩn cấp. "Hoa Nghiêm 40" không thể cứu kịp, “Liễu Phàm Tứ Huấn” có thể cấp cứu. 

Cho nên, tôi hiện tại ngày ngày đang nghĩ dùng phương thức gì để giảng. Tương lai, 

băng ghi hình này sẽ phát sóng ở đài truyền hình, hình ảnh tương đối sinh động hoạt 

bát. Như vậy  rất  nhiều người sơ học nói,  phương thức lên lớp  của chúng ta đây, hai 

giờ đồng hồ thì họ chịu không nổi, họ không cách gì tiếp nhận, cho nên còn phải có 

động  tác,  còn  phải  biểu  diễn.  Hiện  tại,  tôi  giảng  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”,  tôi  có  một 

phương  pháp  rồi,  đem  bộ  phim  truyền  hình  “Liễu  Phàm  Tứ  Huấn”  này  của  họ  từng 

đoạn từng đoạn chiếu lên, sau đó chúng ta có thể giảng từng đoạn đó, như vậy có phải 

là sinh động hơn một chút hay không? Khi họ xem thì sẽ tương đối hoạt bát một chút. 

Phương  thức  giảng,  chúng  ta  cũng  có  thể  có  ba  bốn  người  cùng  nhau  thảo  luận. 

Truyền hình để ở phía kia, mọi người đều có thể xem thấy. Giảng một đoạn thì dừng 

lại, chúng ta thảo luận nội dung của đoạn này. Dùng biện pháp này để giảng, thử qua 

xem. Làm  thế  nào  có  thể khế hợp với  căn  tánh  của  người  hiện  đại?  Đây  là  bố  thí ái 

ngữ lợi hành đồng sự trong Tứ Nhiếp Pháp, bốn điều này đều đầy đủ rồi. Họ ưa thích 

xem  phim  ảnh  thì  chúng  ta dùng  phương pháp  truyền  hình  này  cùng  xem  chung với 

họ,  cùng  nhau  xem,  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo  luận.  Đây  cũng  thuộc  về  đồng  sự. 

Phương  pháp  này  có  thể  thử  nghiệm  thành  công,  về  sau  tiết  mục  giảng  Kinh  ở  đài 

truyền hình của chúng ta cũng phải thay đổi phương thức, hy vọng có thể nhận được 

hiệu quả tốt nhất. Do đây có thể biết, Phật dạy cho chúng ta giúp đỡ chúng sanh, tổng 

cương  lĩnh,  tổng  nguyên  tắc,  trên  khế  hợp  với  lý  chư  Phật  đã  nói,  dưới  khế  cơ  của 

chúng sanh được độ. 

Chúng ta không thể nào xem thường căn cơ của chúng sanh. Nếu như không khế cơ thì 

hiệu quả này liền bị trừ đi rất nhiều. Khế lý là không thể có thay đổi, khế cơ cũng là vô 

cùng quan trọng. Cho nên, chúng ta phải hiểu rõ căn tánh của chúng sanh, phải thích 

ứng  hoàn  cảnh  học  tập,  hoàn  cảnh  sinh  hoạt  của  người  hiện  đại.  Bộ  sách  nhỏ  “Liễu 

Phàm Tứ Huấn” này, các vị đồng tu đại khái đều xem qua. Chúng ta sẽ đem bộ phim 

truyền hình dài tập này (thời gian của nó không dài lắm, đại khái tổng cộng chỉ có hơn 

hai giờ đồng hồ) làm thành VCD kết duyên với đại chúng ở nơi đây. Hy vọng các vị 

đồng tu sau khi xem rồi thì các vị cho ý kiến, các vị đưa ý kiến cho tôi. Tôi đem những 

- 325 - 

vấn đề trên thực tế của các vị đây giảng lại lần nữa để làm tư liệu tham khảo, như vậy 

thì càng khế cơ. Ở trong đây giải đáp các vị đối với quyển sách này, hoặc giả là cái tiết 

mục này, cách nghĩ, cách nhìn của các vị, hy vọng của các vị. Các vị sẽ tận tâm tận 

lực, hy vọng làm được càng viên mãn. Cho nên, không thể không tiếp nhận ý kiến của 

nhiều phương diện để giúp cho tiết mục này của chúng ta càng làm được tốt hơn. Đây 

cũng là một phương hướng mới đối với đại chúng giảng Kinh hoằng pháp về sau. Cho 

nên về sau, hoằng pháp của Phật giáo đích thực đã không phải ở đạo tràng tự viện, mà 

nhất định phải đi đến truyền hình vệ tinh, phải hướng đến internet. 

Sự tiến bộ của khoa học kỹ thuật rất nhanh. Ngay trong suy nghĩ của tôi, sau năm năm 

đến mười năm, máy truyền hình cỡ nhỏ có thể nằm ở trong lòng bàn tay của bạn, cái 

này truyền phát đi bằng điện vô tuyến. Chúng ta phải đem Phật pháp giảng diễn đưa 

đến trong tay người. Cho đến tu hành, cộng tu… Chắc chắn là sau khi về hưu, như nhà 

dưỡng  lão  của  nước  ngoài,  thôn  nghỉ  hưu,  viện  an  dưỡng,  những  đạo  tràng  tu  hành 

này,  họ  ngay  đời  này  đã  qua  đi  rồi,  con  cái  đều  trưởng  thành,  tất  cả  đều  buông  xả, 

buông  xả  vạn  duyên,  vào  lúc  này  ở  chung  một  nhóm  cùng  cộng  tu,  mỗi  ngày  nghe 

Kinh. Kinh không thể không nghe. 

Lão cư sĩ Trần Quang Biệt vãng sanh, nghe Kinh bốn năm, niệm Phật bốn năm, bốn 

năm không gián đoạn, cho nên người biết trước giờ ra đi, đi được tự tại như vậy. 

Kinh  ngày  ngày  phải  nghe, không  nghe  Kinh  thì  niệm  Phật. Đó  chính  là  người 

xưa  dạy,  niệm  mệt  rồi  thì  nghỉ  ngơi,  nghỉ  ngơi  khỏe  rồi  thì  tiếp  tục  nghe  Kinh, 

tiếp  tục  niệm  Phật,  cứ  như  vậy  ba  năm  đến  năm  năm  thì  chắc  chắn  thành  tựu. 

Chúng ta phải nắm lấy cơ hội quá tốt này. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ giảng đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 



Tập 205 

"Trực Tâm Kính Sự". 

Kinh văn:  "Cung kính Tam Bảo, phụng sự sư trưởng, vô hữu hư ngụy, siểm khúc 

 chi tâm" . 

Kinh văn tuy là chỉ có ba câu, nhưng ba câu này là trung tâm của cả thảy tu học Phật 

pháp. Thế Tôn ở trong "Kinh Quán Vô Lượng Thọ Phật" vì chúng ta nói nền tảng tu 

học,  ba  đời  chư  Phật  cùng  đồng  nền  tảng  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước".  Câu  thứ  nhất 

chính là nói:  "Hiếu dưỡng phụ mẫu, phụng sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện 

 nghiệp" . Phật pháp bắt đầu từ ngay chỗ này, sau cùng viên mãn cũng là một câu này. 

Phải làm thế nào từ bắt đầu đạt đến viên mãn? Việc này chính là ngày nay trong đây 

đã nói ba câu này, triệt thỉ triệt chung chúng ta nhất định phải tuân thủ. 

 Câu thứ nhất: "Cung kính Tam Bảo" . 

- 326 - 

Tam Bảo là lão sư của chúng ta. Nếu như không thể cung kính Tam Bảo, thì hiếu thân 

và tôn sư cũng sẽ không có. Cho nên, người xưa trắc nghiệm người đến tham học, xem 

qua người này có thể có thành tựu hay không, người ngày trước nói là  "người này có 

 phải là pháp khí hay không" , dùng lời hiện đại để nói, họ có đầy đủ điều kiện để học 

Phật hay không. Nếu như đầy đủ điều kiện để học Phật, con người này gọi là  "pháp 

 khí" , họ ở ngay trong một đời này có thể thành tựu. Nếu như không đầy đủ điều kiện 

này thì họ không thể nào có thành tựu. 

Tam  Bảo  là  Phật-Pháp-Tỳ  Kheo  Tăng.  Không  luận  là  tại  gia  hay  xuất  gia,  học  Phật 

trước tiên phải bắt đầu từ cung kính Tam Bảo. Thế nhưng hiện tại có rất nhiều người 

đưa ra nghi vấn, có rất nhiều Tỳ Kheo Tăng - Ni không đúng pháp, chúng ta vẫn phải 

cung kính đối với họ sao? Không những không có tâm cung kính, mà tâm khinh mạn 

hủy  báng,  thậm  chí  hủy  nhục  thảy  đều  có  ra.  Đây  là  sự  thật  phổ  biến  trong  xã  hội 

chúng ta ngày nay. Không hề sai! Người xuất gia làm không đúng pháp, đó là việc của 

họ, không liên quan với ta. Nếu ta muốn thành Phật thì ta nhất định phải cung kính. Họ 

là người ác, họ ngày ngày làm việc xấu, ngày ngày phá giới, ngày ngày phạm qui, ta 

vẫn phải cung kính đối với họ hay sao? Không hề sai! Ta vẫn là cung kính đối với họ. 

Cách nói này của tôi, người hiểu được không nhiều, mọi người nghe rồi đều cảm thấy 

mù tịt. Tại vì sao phải cung kính? Họ có Phật tánh, tất cả chúng sanh đều có Phật tánh, 

chúng ta nhìn ở trên Phật tánh mà cung kính họ. Hành vi tạo tác của họ là nhân quả 

báo ứng, đó là sự việc của họ, không liên quan với ta. Cho nên, Bồ Tát Phổ Hiền mười 

đại nguyện vương, điều thứ nhất là  "lễ kính chư Phật" , tuyệt nhiên không có nói Tỳ 

Kheo - Tỳ Kheo Ni phá giới có thể không cần cung kính, không hề có cách nói này. 

Nếu đã không có nói thì phải lễ kính bình đẳng. Vì sao vậy? Lễ kính là tánh đức của 

chính mình, nó không phải khác. Chúng ta tu hành là tu cái gì? Đem phiền não tập khí 

của chính mình tu hết (tu là cải chính); đem tự tư tự lợi, danh vọng lợi dưỡng, tham-

sân-si-mạn của chính mình (đây đều không phải là thứ tốt) tu sửa lại. 

Tánh đức vốn đủ trong tự tánh của chúng ta chính là lễ kính. Cho nên, chúng ta học lễ 

kính  không  phải  học  gì  khác,  là  hồi  phục  tánh  đức  của  chính  mình.  Sự  việc  này  rất 

quan trọng, quyết không thể bởi vì nghịch cảnh ác duyên bên ngoài, chúng ta liền tùy 

theo nó xoay chuyển, đem tánh đức của chính mình vĩnh viễn bị chôn mất đi. Vậy thì 

đáng tiếc, đây là ngu si! Huống hồ nếu bạn chân thật y theo phương pháp này mà tu 

hành, cái tốt và lợi ích mà bạn đạt được là quá nhiều. Đây là mọi người đều có thể rõ 

ràng  quán  sát  ra  được.  "Kính  người  thì  người  kính  lại",   bạn  tôn  kính  người  khác  thì 

người khác nhất định tôn kính bạn, bạn xem thường người khác thì người ta làm sao 

không xem thường bạn? Chính là đạo lý đơn giản như vậy.  "Ái nhân giả, nhân hằng ái 

 chi. Trợ nhân giả, nhân hằng trợ chi".  Bạn trồng cái nhân như thế nào thì liền có hồi 

báo như thế đó. Đây là chân lý, là định luật, vĩnh viễn sẽ không thay đổi. Phật Bồ Tát 

cũng không thể nào thay đổi định luật này. 

Phật  dạy  bảo  chúng  ta  là  chí  thiện.  Phật  đối  với  tất  cả  chúng  sanh  chính  là  lễ  kính. 

Không chỉ  là dạy  chúng  ta  cung  kính  Tam  Bảo,  mà  chư Phật Như Lai  các  Ngài dẫn 

đầu làm. Cho nên nhà Phật thường nói, ngay trong mắt của Phật xem thấy tất cả chúng 

sanh đều là chư Phật Như Lai. Lời nói này là thật, không giả chút nào. Trên Phật Kinh 

thường  nói ba  đời  Phật, có  Phật quá khứ,  Phật hiện  tại, Phật vị lai.  Những vị nào là 

Phật vị lai? Tất cả chúng sanh đều là Phật vị lai. Cách nói này thực tế mà nói là Phật 

- 327 - 

phương tiện nói, chúng ta nghe rồi có thể tiếp nhận. Nếu như Phật chân thật nói, chúng 

ta nghe rồi sẽ không hiểu. Phật ở "Kinh Hoa Nghiêm", "Kinh Viên Giác" nói:  "Tất cả 

 chúng sanh vốn dĩ thành Phật" . Lời nói này chúng ta rất khó hiểu. 

Chư Phật Như Lai cung kính bội phần đối với tất cả chúng sanh, một chút hư giả đều 

không có. Chúng ta học Phật từ chỗ nào mà học? Chính là bắt đầu học từ  "cung kính" . 

Bồ  Tát  Phổ  Hiền  mười  đại  nguyện  vương,  điều  thứ  nhất  là   "lễ  kính  chư  Phật" , điều 

này  chúng  ta  làm  không  được  thì  các  điều  khác  đều  không  có.  Mười  nguyện  cũng 

giống như tòa lầu mười tầng, lễ kính là tầng thứ nhất, không có tầng thứ nhất, các vị 

nghĩ xem, làm gì có tần thứ hai, thứ ba? Toàn bộ đều không có! 

Không chỉ Phật pháp vào cửa từ lễ kính, mà học vấn của thế gian cũng vào cửa từ lễ 

kính. Ngày trước, chúng ta đã in "Lễ Ký Thanh Hoa Lục". Quyển sách "Lễ Ký" này là 

của  nhà  Nho, cũng  như Luật  Tạng  của  Phật  giáo  chúng  ta, đó là  Luật  Tạng  của nhà 

Nho. Phân lượng quá lớn, nên chúng ta không cách gì hoàn toàn đọc tụng. Người xưa 

có tâm, như ở trong sách này, bộ phận quan trọng ghi chép lại làm cái Thanh Hoa Lục. 

Đồng tu chúng ta mỗi một người đều có một quyển. Các vị mở ra, câu đầu tiên ở thiên 

thứ nhất:  "Khúc lễ viết vô bất kính".  Ý nghĩa câu nói này cùng câu thứ nhất:  "Lễ kính 

 chư Phật"   của mười nguyện Phổ Hiền hoàn toàn giống nhau, nói rõ học vấn của thế 

gian làm thế nào thành tựu?  "Vô bất kính"  thì thành tựu; kính người, kính việc, kính 

vật, tất cả cung kính thì mới có thể thành tựu. 

Ngày  nay  chúng  ta  học  Phật  vì  sao  không  thể  thành  tựu?  Không  biết  cung  kính.  Từ 

xưa đến nay, Tổ sư Đại đức, đại thiện tri thức tiếp chúng (chính là nhà Phật gọi là  "tiếp 

 dẫn đại chúng"), họ tuyệt nhiên không phải có thần thông, không nên cho rằng  "những 

 người này có thần thông".  Thần thông là gì? Họ xem nghi thái, lời nói, động tác của 

bạn, người ta là quán sát cái này. Xem thấy bạn là người có tâm cung kính, đối người, 

đối việc, đối vật có tâm cung kính, thì vị thiện tri thức này liền đặc biệt chăm sóc bạn. 

Vì sao vậy? Bạn có thành tựu, chính là nói bạn là một pháp khí, bạn đầy đủ điều kiện 

học tập, dạy bạn sẽ không uổng phí. Nếu như bạn đối với người, sự vật không có tâm 

cung kính, tuy là bạn thân cận họ, nhưng họ sẽ không dạy bạn, bạn chỉ cùng đại chúng 

đi theo nghe thì tốt rồi, sẽ không đơn độc đặc biệt quan tâm đến bạn. Vì sao vậy? Bạn 

không thể thành tựu, nếu họ đem tinh thần và thời gian để ở nơi bạn thì là lãng phí. 

Chúng ta từ ngay chỗ này  mà học được làm thế nào nhận biết  một người. Nhận biết 

một người chân thật có thể có thành tựu, chỉ quán sát họ có kính ý, có tâm cung kính 

đối với tất cả người, sự vật hay không. 

 "Tam Bảo"  ở chỗ này rất là đơn giản, cái đã chỉ chính là  "trụ trì Tam Bảo".  Cái thứ 

nhất là  "Phật bảo".  Ngày nay Phật không còn ở thế gian, sớm đã rời khỏi chúng ta, thế 

nhưng giáo hóa của Phật vẫn còn lưu truyền đến ngày nay, giáo hóa này là Kinh điển. 

Chúng ta tiếp nhận giáo hóa của Phật, biểu thị cung kính, cảm ân đội đức đối với Phật, 

cho nên chúng ta tạo tượng Phật để biểu đạt kính ý của chúng ta. 

Tượng Phật có qui củ nhất định. Cái qui củ này, ở trong “Đại Tạng Kinh” có một bộ 

gọi là "Tạo Tượng Độ Lượng Kinh". Trong đây nói rõ tạo hình tượng của Phật, hình 

tượng của Bồ Tát, hình tượng của A La Hán, hình tượng của thần hộ pháp, rất nhiều 

rất nhiều. Chiếu theo phương pháp trong đó mà tạo. Chủng loại tạo tượng rất nhiều, có 

bằng xi măng, có điêu khắc gỗ, có điêu khắc đá, còn có kim thuộc tạo nên, thậm chí 

- 328 - 

đến họa vẽ, họa vẽ ra hình Phật. Những tượng Phật này trên đại thể là giống nhau, diện 

mạo  đương  nhiên  là  không  như  nhau.  Không  thể  nào  làm  cho  mỗi  tượng  Phật  diện 

mạo hoàn toàn giống nhau, việc này có quan hệ gì không? Bởi vì Phật không có tướng 

nhất định. Không chỉ Phật không có tướng nhất định, mà tướng của A La Hán cũng có 

thể  tùy  theo  tâm  của  chúng  sanh  mà  khởi  tác  dụng  biến  hóa.  Trên  "Kinh  Lăng 

Nghiêm" nói:  "Tùy chúng sanh tâm ứng sở tri lượng".  

Như  lần  trước  chúng  ta  đến  Malaysia  thăm  viếng  một  Phật  tự  của  Miến  Điện,  xem 

thấy  họ  dùng  đá  điêu  khắc  theo  Miến  Điện,  thông  thường  gọi  là   "Phật  ngọc  Miến 

 Điện" , đồng  thời  chúng  ta  xem  thấy  hơn  20  tượng  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật, diện  mặt 

của Thích Ca Mâu Ni Phật, tượng thứ nhất là khuôn mặt của người Ấn Độ, tượng thứ 

hai là người Nê Ban, khuôn mặt của người Trung Quốc chúng ta là xếp ở hàng thứ ba, 

phía  sau  chính  là  Hàn  Quốc,  Nhật  Bản,  từng  tượng  từng  tượng  mà  xem,  chính  là 

khuôn mặt của các dân tộc Đông Nam Á. Vậy mới biết được tướng mạo của Phật Bồ 

Tát thật là thân thiết, bạn là người ở nơi nào thì tướng mạo đó của Ngài giống y như 

bạn, cùng đồng chủng tộc với bạn, cùng đồng một quốc gia, một chủng tộc. Cho nên, 

tướng mạo của Phật Bồ Tát có thể thay đổi, để bạn xem thấy rồi sanh tâm hoan hỉ. Một 

tổ tượng này vô cùng hiếm có, tôi đã chụp lại hết tất cả những tượng đó, cho chúng ta 

khải thị  rất lớn, Phật đích thực là  "tùy  chúng sanh  tâm ứng sở  tri  lượng" , thiên biến 

vạn hóa, không phải là không thể thay đổi. 

Chúng  ta  đối  với  Phật,  Phật  là  lão  sư của  chúng  ta, ân  huệ  đối  với  chúng  ta  rất  lớn, 

không thể nào có thể so sánh được với Ngài. Chúng ta nhận được giáo hóa của Ngài, 

mới có thể ở ngay trong một đời vĩnh thoát luân hồi, vĩnh thoát sanh tử. Hiện tại thế 

gian  này  nhiều  khổ, ít  vui,  đại  khái  90% là  khổ, vui  chẳng  qua  chiếm  10%  mà  thôi. 

Đây là nói khu vực Đông Nam Á này của chúng ta, có rất nhiều khu vực bần cùng lạc 

hậu, họ chỉ có khổ, không có vui. Chúng ta phải thường hay  nghĩ đến. Hôm nay,  có 

đồng tu đến nói với tôi, cư sĩ Hứa Triết còn chăm sóc mười mấy người già rất là bần 

cùng. Những người già này rất là đáng thương, mỗi ngày ở trong quán nhỏ ăn một bữa 

cơm  hai  đồng  cũng  không  có  tiền  trả.  Cư  sĩ  Hứa  Triết  giúp  họ  qua  ngày  tháng, mỗi 

ngày cúng dường họ hai bữa cơm, cơm trưa, cơm tối, mỗi ngày bốn đồng. Ở khu vực 

Singapore vẫn có người khổ đến như vậy. Nuôi mười mấy người già này, họ nói với 

tôi,  mỗi  năm  phải hơn 30 ngàn. Chúng ta nghe  rồi, làm  sao có thể  không đưa tay  ra 

cứu  giúp?  Thế  gian  người  khổ  vẫn  còn  rất  nhiều  rất  nhiều.  Chúng  ta  phải  biết,  phải 

lắng nghe, phải toàn tâm toàn lực đi giúp đỡ họ, đời sống của chính mình có thể tiết 

kiệm hai đồng, có thể tiết kiệm bốn đồng thì có thể giúp cho họ sống được một ngày. 

Bạn thường hay giữ cái tâm này thì bạn có phước. Lãng phí là tạo tội nghiệp. Nghĩ lại 

xem cách ta dùng tiền, ta có thể tiết kiệm bốn đồng thì họ có thể qua được một ngày, 

một ngày no ấm, làm sao chúng ta có thể lãng phí? Thế gian này còn có người còn khổ 

hơn họ. 

Hai tháng trước, tu nữ Thiên Chúa giáo đến nói với tôi, người bên Phi Châu rất khổ, 

còn  khổ  hơn  người  già  của  Singapore  chúng  ta,  không  chỉ  bần  cùng  mà  còn  có  rất 

nhiều bệnh tật sanh ra. Chúng ta rất tôn kính đối với những tu sĩ tu nữ này của Thiên 

Chúa giáo. Họ ở bên đó làm việc đến mười năm, hai mươi năm, cứu tế những người 

khổ  nạn  này.  Chúng  ta  nghe  được  tin  tức  này,  họ  ở  bên  đó  làm,  chúng  ta  cũng  tặng 

một  ít tiền giúp  cho họ. Có  một số  Phật giáo đồ  xem  thấy  chúng ta làm  như vậy  thì 

- 329 - 

không cho là đúng. Họ cho là thế nào?  “Pháp sư! Tiền của ông là mười phương cúng 

 dường đến, ông phải nên dùng vào trong Phật pháp, vì sao ông có thể đem đi giúp cho 

 ngoại đạo?” . Tôi nghe được rất nhiều. Bạn nói tôi phải nên dùng vào trong Phật pháp, 

thế nhưng tôi là dùng ở trong Phật pháp.  “Ông đem tiền cho các tôn giáo khác, làm 

 sao  mà  dùng  ở  nơi  Phật  pháp?” .  Tứ  Hoằng  Thệ  Nguyện  các  vị  đều  đã  đọc  qua: 

 "Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ" . Câu nói này nói bằng cách nào? Các tôn giáo có 

phải là chúng sanh hay không? Vậy bạn đọc Tứ Hoằng Thệ Nguyện này còn phải thêm 

vào chú giải:  "Chúng sanh vô biên thệ nguyện độ, các tôn giáo khác một mực không 

 độ",  có phải như vậy hay không? Làm gì có loại đạo lý này! Họ là chúng sanh mà. Đã 

là chúng sanh thì chúng ta phải giúp đỡ họ. Bạn tỉ mỉ quán sát Thích Ca Mâu Ni Phật, 

Thế Tôn Ngài năm xưa ở đời, Ngài không phải là một nhân vật khu vực, không phải 

một  nhân  vật  của  quốc  gia,  mà  Ngài  là  nhân  vật  của  thế  giới.  Chúng  ta  ở  trên  Kinh 

điển thường hay xem thấy, 16 vị đại quốc vương quy y hộ pháp, đó chính là nói với 

bạn  16  quốc  gia,  không  phải  là  một  quốc  gia.  Thế  Tôn  giúp  đỡ  tất  cả  chúng  sanh, 

không phân cõi nước, không phân tộc loại, không phân tôn giáo, một  mực quan tâm 

yêu  thương  bình  đẳng,  giúp  đỡ  họ.  Thực  tế  chúng  ta  gọi  là  mê  hoặc  điên  đảo,  tâm 

lượng quá nhỏ hẹp, sự phân biệt quá sâu, khô cứng ở trong Phật giáo, ở trong cái vòng 

này không có cách nào vượt qua một bước, bạn còn có thể thoát luân hồi hay sao? Sai 

rồi, đặc biệt sai lầm, đây chân thật là không hiểu được chân thật nghĩa của Như Lai. 

Cho nên, chúng ta học Phật thì phải hướng đến Thích Ca Mâu Ni Phật mà học tập. 

Chúng  ta  tạo  tượng  của  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật,  mỗi  niệm  không  quên  nhớ  đến  Thế 

Tôn Ngài, mỗi giờ mỗi phút dùng hình tượng này nhắc nhở chính mình. Chúng ta xem 

thấy tượng Phật phải đảnh lễ ba lạy. Lễ vào thời xưa còn phải nhiễu quanh ba vòng, 

hiện  tại  chúng  ta  không  còn,  chỉ  đảnh  lễ  ba  lạy,  biểu  thị  chân  thành  cung  kính  của 

chúng ta. Thế nhưng ý nghĩa càng quan trọng hơn, phải đem cái phần chân thành cung 

kính này dùng vào ngay trong cuộc sống thường ngày, đối với tất cả người, tất cả việc, 

tất  cả  vật  cũng  cung  kính  chân  thành  giống  như  đối  với  Phật.  Đây  gọi  là  học  Phật. 

Chúng ta khinh mạn đối với người, với việc, với vật, vậy thì không phải học Phật, cho 

nên đạo nghiệp của chúng ta không thể thành tựu, học được bao nhiêu năm, đừng nói 

đại ngộ, ngay tiểu ngộ cũng không thể khai. Vì sao đại đức vào thời xưa, chúng ta xem 

"Cao Tăng Truyện", xem "Tỳ Kheo Ni Truyện", xem "Cư Sĩ Truyện", xem "Thiện Nữ 

Nhân Truyện", vào thời xưa người tu hành ba năm đến năm năm khai ngộ quá nhiều 

quá nhiều, tám năm, mười năm chứng quả đâu đâu cũng có. Tại vì sao người vào lúc 

đó  có  thể,  hiện  tại  chúng  ta  không  thể?  Chúng  ta  phải  nghĩ  nhiều  đến  nguyên  nhân 

này. Nguyên nhân rốt cuộc ở chỗ nào? Pháp của Phật không hề sai, đây là nói lý luận 

cùng phương pháp Phật đã nói đều không có sai lầm, sai nhất định ở nơi chính chúng 

ta.  Nhất  định  phải  tìm  ra  tâm  bệnh  của  chính  mình.  Phật  Bồ  Tát  từ  bi,  sợ  bạn  tìm 

không ra, nên ở trong Kinh giáo mỗi giờ mỗi phút nhắc nhở bạn. Chúng ta cũng mỗi 

ngày đều đang đọc tụng, thậm chí một ngày trùng lặp lại nhiều lần, thế nhưng vẫn cứ 

là  trơ  trơ  không  cảm  giác,  vậy  thì  còn  cách  nào  chăng?  Loại  hiện  tượng  không  cảm 

giác này chính là trong Phật pháp thường nói  "nghiệp chướng quá nặng".  

Chúng  ta  trong  lúc  giảng  dạy  thường  nói,  tâm  tự  tư  tự  lợi  quá  nặng,  khởi  tâm  động 

niệm đều là vì chính mình, không chịu giúp đỡ chúng sanh, đây chính là thường nói 

không  có  tâm  Bồ  Đề,  vậy  làm  sao  có  thể  thành  tựu?  Không  phát  tâm  Bồ  Đề,  ngày 

ngày  đi  theo  Phật  cũng  không  lợi  ích  gì,  cũng  không  thể  thành  tựu.  Không  cần  nói 

- 330 - 

Phật, chúng ta xem "Lục Tổ Đàn Kinh", bao nhiêu người thân cận Tổ sư Ngài, cả đời 

ở bên cạnh Ngài không hề rời khỏi, có thể thành tựu hay không? Không có thành tựu, 

nhưng cũng  có người  chân thật thành tựu,  ngay  trong  một  đời  chỉ cần  thời  gian  một 

ngày thân cận Tổ sư Ngài. Như Thiền sư Vĩnh Gia, Ngài đến Tào Khê thăm viếng Lục 

Tổ. Lục Tổ giữ Ngài lại một ngày. Ngài gặp mặt Lục Tổ, vừa hỏi vừa đáp, đáp xong 

Ngài liền đi. Lục Tổ giữ Ngài lại và nói:  “Ông đi quá nhanh vậy! Ở một ngày, ngày 

 mai  hãy  đi” ,  cho  nên  trong  Thiền  tông  gọi  là   "nhất  túc  giác".   Do  đây  có  thể  biết, 

người  chân  thật  thành  tựu  có  cần  ở  trước  mặt  lão  sư  hay  không?  Không  cần,  thân 

không  cần,  nhưng  tâm  cần;  tâm  theo  tâm  của  lão  sư,  đồng  tâm,  đồng  nguyện,  đồng 

đức, đồng hạnh, đó là chân thật đang ở chung. Ngày ngày ở bên cạnh lão sư, nhưng tư 

tưởng, kiến giải, ngôn hạnh hoàn toàn không như nhau, thì cả đời cũng không cách gì 

thành tựu. Thiền sư Vĩnh Gia là một tấm gương tốt. 

Hiện tại tôi ở Singapore giảng Kinh dạy học, tôi biết cũng có rất nhiều người không ở 

Singapore nhưng học được chân thật có thành tựu. Họ học được từ chỗ nào vậy? Học 

được từ trên mạng. Tôi ở Singapore mỗi một lần diễn giảng, họ đều ở trên mạng thu 

nghe. Những người này thật làm, nên họ có thành tựu. Vì sao họ có thành tựu? Họ có 

tâm cung kính Tam Bảo, then chốt chính ở một câu này. Cung kính không phải nói ở 

ngoài cửa miệng. Cung kính là gì? Chân thật cung kính là y giáo phụng hành. 

 "Phật bảo"  này, ngày nay là Phật tượng. Khi Phật còn ở đời, Tam Bảo là lấy Phật làm 

trung  tâm. Sau  khi  Phật diệt độ, Tam  Bảo  lấy  pháp  làm  trung  tâm.  Chúng ta  có tâm 

cung kính đối với  "Pháp bảo"  hay không? Điểm này là do cư sĩ Lý Mộc Nguyên nói 

qua  với  tôi.  Ông  nói,  trước  khi  đi  qua  Trung  Quốc  đại  lục,  ông  cho  rằng  người  học 

Phật ở Singapore đều rất tốt, tương đối cung kính đối với Tam Bảo, sau khi đến đại lục 

thăm viếng mới biết được, nếu chúng ta so sánh với đồng bào đại lục thì như trên trời 

dưới đất, không thể sánh. Người ta xem thấy  một quyển Kinh Phật, thì hai tay bưng 

lấy, để lên trên đầu. Pháp bảo đối với họ mà nói là quá hi hữu, quá trân quý, họ rất trân 

trọng. Chúng ta ở bên đây in ấn được quá nhiều, có được quá dễ dàng, nên không hề 

xem là quan trọng, không có tâm cung kính, cho nên thành tựu của chúng ta không thể 

sánh được với người bên đó. Cư sĩ Lý Mộc Nguyên mỗi năm đều muốn đến các nơi 

của Trung Quốc để thăm viếng, mỗi năm đều phải đi sáu, bảy lần. Ông chứng thực cho 

chúng ta. Ông nói thật đấy. Mấy năm trước, vào lúc đó tôi vừa mới đến nơi đây, ông 

từ Ngũ Đài Sơn trở về. Ở nơi đó bần cùng lạc hậu, đời sống vật chất rất là gian nan, 

thế nhưng tặng tiền cho họ, họ không cần; tặng vật chất cho họ, họ cũng không cần. 

Họ bằng lòng trải qua ngày tháng khổ nhất. Họ cần cái gì? Họ cần Pháp bảo, cho nên 

bạn  tặng  Kinh  sách, tặng băng  ghi  hình, hiện  tại tặng  VCD,  họ  đội trên  đầu  mà  tiếp 

nhận. Xem thấy tâm chân thành cung kính đó của họ, chúng ta sanh tâm hổ thẹn. Năm 


trước tặng băng ghi âm, băng ghi hình qua bên đó, họ nghe đi nghe lại, cái băng từ đó 

bị  mòn  giãn,  hình  ảnh  của  băng  ghi  hình  đều  rất  mờ  nhạt,  âm  thanh  gần  như không 

nghe được, nhưng họ vẫn quỳ ở nơi đó mà chuyên tâm lắng nghe. Chúng ta từ ngoài 

đến, xem thấy cảnh tượng này trong lòng rất đau xót, rơi lệ. Nghĩ lại chính chúng ta có 

được  quá  dễ  dàng,  không  hề  có  ý  niệm  trân  trọng,  bạn  làm  sao  có  thể  so  được  với 

người ta? 

Pháp bảo quyết định phải lưu thông, Pháp bảo không thể tích chứa ở nơi đó, ta chính 

mình  không  học  thì  phải  mau  tặng  cho  người  khác  học,  đó  là  vô  lượng  công  đức. 

- 331 - 

Không  nên  cất  giữ,  tài  vật  cũng  không  nên  cất  giữ.  Ngày  nay  thiên  hạ  có  rất  nhiều 

người ở ngay bên bờ vực đói khát, của cải của chúng ta quá nhiều, cất giấu ở nơi đó, 

người ta ở nơi đó chịu khổ chịu nạn. Phải nên đem của dư ra cứu giúp cho họ. 

Thế nhưng chúng ta phải có thể thể hội được giáo huấn chân thật của Phật Đà. Phương 

pháp  cứu  khổ  cứu  nạn  triệt  để  nhất,  phương  pháp  viên  mãn  nhất  là  giáo  dục.  Nếu 

người không nhận qua giáo dục, không có trí tuệ, không có năng lực thì họ vĩnh viễn 

sẽ không thể cải thiện đời sống của họ. Người có từ bi hơn cũng chỉ cứu họ một đời, 

nuôi họ một đời, cũng không có ý nghĩa quá lớn. Nhất định phải dạy họ, giúp đỡ họ 

khai trí tuệ, giúp đỡ họ đạt được kỹ năng. Không những cải thiện đời sống của họ, mà 

đồng thời họ cũng có thể đối với xã hội, đối với chúng sanh có cống hiến chân thật. 

Đây mới là cứu tế triệt để. Nhà Phật nói  "từ thiện cứu tế".  Cho nên, Thích Ca Mâu Ni 

Phật 49 năm vì tất cả chúng sanh giảng Kinh nói pháp, đây là điển hình từ bi cứu tế 

viên mãn. Chúng ta phải có thể thể hội được. 

Một thế kỷ gần đây, nhất là nửa thế kỷ gần đây, sau khi đại chiến thứ hai kết thúc, khu 

vực quốc gia thông thường đều định ra một mục tiêu truy cầu tiền của, truy cầu khoa 

học  kỹ  thuật.  Không  sai!  Những  năm  gần  đây,  khoa  học  kỹ  thuật  phát  triển,  có  bao 

nhiêu khu vực thu hoạch được tiền của. Chúng ta muốn hỏi, cách làm này của họ có 

đích thực chính xác hay không? Truy cầu tiền của thì họ được tiền của sao? Nếu như 

là  thật, thì  từ  xưa đến  nay, không  chỉ  là Phật  giáo, mà  gần  như tất  cả  tôn giáo, giáo 

huấn của cổ Thánh tiên Hiền nói cho chúng ta nghe định luật nhân quả chẳng phải đã 

bị lật đổ rồi sao? Hiện tại người thế gian này không tin tưởng có nhân duyên quả báo. 

Họ cho rằng tiền tài là do họ sáng tạo ra, khoa học kỹ thuật là do họ phát minh ra, cách 

nói nhân quả báo ứng là chính sách ngu dân của người xưa lừa gạt chúng sanh. Họ một 

mực đem nó phủ định. Chúng ta nghe qua lời nói của họ như phải mà quấy. Vì sao nói 

như phải mà quấy? Nếu như nói tiền tài này có thể truy cầu mà được, có người kinh 

doanh  phát  tài,  tại  vì  sao  có  người  kinh  doanh  thất  bại?  Cũng  đồng  là  người  thông 

minh trí tuệ, cũng đồng là người cùng nghề nghiệp này, tại vì sao có người thành công, 

có  người  thất  bại?  Nếu  như  tiền  của  là  do  chúng  ta  sáng  tạo  ra,  thì  phải  là  mỗi  một 

người sáng tạo đều thành công, không thể nào có một người thất bại. Tất nhiên thành 

công thì ít, mà thất bại thì nhiều. Ngày nay trên thế giới, quốc gia giàu có dư giả nhất 

là Hoa Kỳ, nhưng Hoa Kỳ vẫn có người ăn xin. Chúng ta ở Hoa Kỳ vẫn gặp được, đã 

bố thí cho họ. Cho nên, chúng ta tỉ mỉ mà quán sát, vẫn là không tránh khỏi định luật 

nhân quả. 

Phát tài là trong mạng bạn có tiền tài, quyết không phải do bạn chính mình sáng tạo ra 

được tiền tài. Trong mạng không có, cùng làm  một nghề nghiệp giống như bạn, bạn 

làm thì thành công, họ làm thì thất bại, đó là vì trong mạng họ không có. Bạn từ nơi 

bất  cứ  nghề  nghiệp  nào,  đó  là  duyên.  Trong  mạng  của  bạn  có,  đó  là  nhân.  Nhân  và 

duyên kết hợp thì quả báo hiện tiền. Trong mạng không có tiền tài, tuy bạn có đầy đủ 

duyên, nhưng vẫn không đạt được. Cho nên, lời của họ nói như đúng mà sai. Thánh 

Hiền nhân mấy ngàn năm trước truyền lại đại đạo lý là chính xác, chắc chắn không có 

sai lầm. 

Phật dạy cho chúng ta làm thế nào tu tài phú? Tài ở trong mạng từ đâu mà có? Ngay 

trong  đời  quá  khứ đã  tu.  Bạn  tu  nhân, bạn  mới  có  được  quả  báo,  bạn  không  chịu  tu 

- 332 - 

nhân thì làm gì có được quả báo? Nhân là gì? Nhân là bố thí. Phật giảng được hay, tiền 

tài là quả báo, tài  bố  thí  là nhân, ưa thích dùng tài  vật bố thí  tất  cả  chúng  sanh, con 

người này trong mạng có tài, càng thí càng nhiều, tài là do như vậy mà ra. Trong mạng 

có tài, không luận bạn từ một nghề nghiệp nào đều phát tài. Bạn phát tài còn chịu bố 

thí tài, vậy tài trong mạng này của bạn quá nhiều rồi. 

Thông  minh  trí  tuệ  là  quả  báo,  pháp  bố  thí  là  nhân,  hoan  hỉ  dùng  thế  xuất  thế  gian 

pháp giáo hóa tất cả chúng sanh, con người này có trí tuệ, được thông minh trí tuệ. 

Khỏe mạnh sống lâu là quả báo, vô úy bố thí là nhân. 

Cho nên, bạn chỉ cần chịu tu ba loại nhân này, bạn nhất định sẽ được quả báo tiền tài, 

thông  minh  trí  tuệ, khỏe  mạnh  sống  lâu. Trong  đời  quá  khứ không  có  tu, hiện  tại  tu 

vẫn có thể kịp. Các vị tỉ mỉ mà xem quyển sách “Liễu Phàm Tứ Huấn”, bạn liền tường 

tận. Đó là sự thật, không hề lừa dối người. Ba thứ này Liễu Phàm đều đầy đủ. Tài của 

ông  có  một  chút,  không  nhiều;  thông  minh  trí  tuệ  cũng  không  lớn;  thọ  mạng  cũng 

không xem là dài, thọ mạng 53 tuổi. Ông gặp được Thiền sư Vân Cốc, Thiền sư Vân 

Cốc đem những đại đạo lý này giảng cho ông nghe. Ông hiểu rồi, chăm chỉ mà làm, 

cho nên ông ứng nghiệm nhà Phật đã nói:  "Phật Thị môn trung, hữu cầu tất ứng".  Tài 

phú mà ông có được vượt qua trong mạng của ông, thông minh trí tuệ khỏe mạnh sống 

lâu thảy đều vượt qua, thọ mạng của ông chỉ có 53 tuổi, ông đã sống hơn 70 tuổi, sống 

thêm được hơn 20 năm, ngay đời này tu được. Cho nên, bạn chân thật tường tận thì 

bạn biết được làm thế nào để đi tu nhân, làm thế nào đạt được quả báo. 

Quả báo hiện tiền, thành thật mà nói cũng không phải là việc tốt. Vì sao vậy? Có rất 

nhiều người bị quả báo làm cho đầu óc bị mờ mịt rồi, khi chưa phát đạt thì ít làm việc 

xấu, sau khi phát đạt thì làm việc xấu càng lúc càng nhiều, phước báo hưởng xong rồi 

thì quả báo ác liền hiện tiền. Cho nên, Phật dạy cho chúng ta  "xả đắc" . Ý nghĩa của 

 "xả đắc"  rất sâu. Bạn bố thí chẳng phải là có được hay sao? Sau khi có được bạn đem 

cái có được lại xả đi, xả đắc. Đây là người thông minh đến tuyệt đỉnh. Bạn có thể đem 

cái chính mình có được xả hết, bạn mới có thể thành Phật, thành Bồ Tát, bạn mới có 

thể siêu vượt tam giới sáu cõi. 

A Di Đà Phật! 



Tập 206 

Thiên nhân thông minh và căn tánh lợi hơn so với chúng ta. Chúng ta xem thấy trên 

Kinh,  Thế  Tôn  thường  hay  ở  thiên  cung  tiếp  nhận  những  thiên  vương  này  lễ  thỉnh 

giảng Kinh nói pháp. Phật thường hay khuyên bảo họ là  "đại hỉ đại xả tế hàm thức" . 

Phước báo của thiên nhân lớn, vì họ tu nhân lớn. Tôi nói, họ tu nhân lớn hơn so với ta. 

Chúng ta xem họ tu hành, chân thật gọi là tu nhân lớn, “đại hỉ đại xả" . 

Hơn hai mươi năm trở lại đây, mỗi niệm tôi nghĩ đến giúp đỡ người già. Theo xu thế 

của xã hội hiện tại, chân thật tu hành là nhất định phải sau khi thoái hưu. Vì sao vậy? 

Vạn duyên buông xả, tâm của bạn định. Khi còn trẻ, bạn có công việc, lo lắng của bạn 

- 333 - 

rất  nhiều, suy  nghĩ  của  bạn  rất phức tạp, nên  bất  lợi  cho  việc tu hành. Tu hành  nhất 

định phải sau khi thoái hưu, vì con cái của bạn đã trưởng thành, nam cưới nữ gả, sự 

nghiệp cũng đều có người kế thừa, thảy đều buông xả, lúc này bạn phải chăm chỉ nỗ 

lực. 

Tôi ở Hoa Kỳ, xem thấy khu nhà dưỡng lão của Hoa Kỳ, tôi rất là thích. Tôi cũng xem 

thấy thôn nghỉ hưu của Úc châu, cho nên tôi liền nghĩ đến thôn Di Đà này. Các vị phải 

nên biết, tôi chỉ là nghĩ tưởng mà thôi, tôi không thể nào đi làm. Tôi cả đời vẫn là đi 

theo Thích Ca Mâu Ni Phật, cả đời giảng Kinh hoằng pháp dạy học, những việc khác 

một mực không nghe, không hỏi. Nếu hỏi đến việc khác thì công tác hoằng pháp dạy 

học của tôi nhất định liền bị chướng ngại. Nếu như thế gian này người hoằng pháp dạy 

học nhiều thì tôi sẽ đi làm thôn Di Đà. Vì sao vậy? Có người làm. Hiện tại hoằng pháp 

không  có  người  làm.  Tôi  không  làm,  vì  tìm  không  được  người.  Đây  là  bức  bách, 

không còn cách nào, đành phải đi con đường này. Làm thôn Di Đà là hộ pháp làm. Tôi 

thường  hay  nói,  công  đức  của  hộ  pháp  siêu  vượt  hoằng  pháp.  Tôi  nói  thì  chưa  chắc 

mọi người tin tưởng. Sau này tôi xem thấy trong “Kinh Niết Bàn”, quả nhiên Phật có 

cách  nói  này.  Tôi  không  nói  sai.  Khi  tôi  nói  lời  này,  tôi  vẫn  chưa  xem  "Kinh  Niết 

Bàn". Sau khi xem trên "Kinh Niết Bàn", Phật cũng có cách nói này. Tôi không có nói 

sai.  Hộ  pháp  công  đức  vượt  quá  hoằng  pháp.  Nếu  không  có  người  hộ  pháp  thì  Phật 

pháp  không  thể  thường  trụ  ở  thế  gian.  Phật  pháp  có  thể  trụ  ở  thế  gian  thì  nhất  định 

phải có hộ pháp. Hoằng - hộ là một thể, quan trọng hơn bất cứ thứ gì. 

Nhất là vào Thời kỳ Mạt Pháp,  "tà sư nói pháp nhiều như cát sông Hằng" . Đây là Thế 

Tôn  trên  Hội  Lăng  Nghiêm  nói .  Bạn  muốn  hoằng  dương  chánh  pháp  thật  không  dễ 

dàng, đố kỵ chướng ngại quá nhiều quá nhiều. Ở trên tinh thần bạn có nhiều đả kích, 

bạn làm thế nào gánh vác? Còn có người ác ý phá hoại, bạn làm thế nào để chống đỡ? 

Không có hộ pháp thì làm sao có thể thành công? Cho nên, tôi thường hay làm thí dụ, 

giống như lập trường học, người hộ pháp là đổng sự của trường, trường học là do họ 

thành lập, nhân viên hoằng pháp là giáo viên trong trường học đó, giáo viên là do họ 

mời đến. Nếu giáo dục này làm được thành công thì công lao là của đổng sự trưởng và 

đổng sự, không phải của giáo viên; quốc gia khen tặng, phát tặng bằng khen cho họ, 

không phát cho giáo viên. 

Chúng  ta  xuất  gia  giảng  Kinh  nói  pháp  là  làm  giáo  viên,  không  phải  làm  đổng  sự 

trưởng. Ở nơi đây, cư sĩ Lý Mộc Nguyên ông là đổng sự trưởng, ông ấy là hộ pháp. 

Chúng ta là do ông ấy mời đến dạy học, đến để lên lớp. Cho nên, sự giáo dục này được 

thành công, có thể làm cho mọi người đạt được công đức lợi ích thù thắng là do cư sĩ 

Lý Mộc Nguyên giáo hóa. Chúng ta nhất định phải hiểu được, quyết định không thể 

nói, đây là Pháp sư Tịnh Không ở nơi đó dạy bảo. Không phải! Là do cư sĩ Lý Mộc 

Nguyên dạy. Lời của tôi nói với các vị là lời thật, không phải là tôi khiêm tốn, mà đây 

là đạo lý, luôn phải tường tận. Nếu không có ông ấy trụ trì đạo tràng này, họ sẽ không 

mời chúng ta đến chỗ này, chúng ta làm sao có thể đến nơi đây để hoằng pháp? Làm 

sao có thể đến nơi đây để dạy học? 

Lớp  "Bồi  Dưỡng  Nhân  Tài  Hoằng  Pháp"  là  tôi  trong  lúc  giảng  Kinh  đột  nhiên  nghĩ 

đến. Tôi chỉ biết nói. Ông nghe rồi ông liền thật làm, ông liền thật thành lập một lớp 

bồi dưỡng. Vậy thì tốt rồi. Tôi liền bị ông ấy buộc chặt, đành phải ở nơi đây thời gian 

- 334 - 

dài để giúp đỡ ông ấy. Đây gọi là tùy duyên, không phải phan duyên. Nếu như chúng 

ta chính mình ra bên ngoài lo lắng trù bị để làm lớp bồi dưỡng này, đó chính là chúng 

ta phan duyên. Phan duyên thì rất khổ cực, tùy duyên thì rất tự tại. Chúng ta nói qua 

thôn  Di  Đà,  ông  ấy  thật đi  làm  thôn  Di  Đà,  làm  được  rất  khổ  cực,  ba  lần  cơ  hội  rồi 

chúng  ta  đều  chưa  thể  đạt  được.  Sau  cùng  là  một  biện  pháp  bất  đắc  dĩ.  Các  vị  xem 

thấy, lầu một có khoảng đất trống, trước đây là chỗ chất mì, hiện tại dọn đi rồi, chuẩn 

bị xây ở nơi đó. Tôi nghe nói, phải xây lầu bảy tầng hoặc tám tầng, trên giảng đường 

này  của  chúng  ta  lại xây  lên thêm  hai  tầng  nữa.  Dự tính  của ông, tương lai  có thể ở 

bốn năm trăm người. Đất ở Singapore không dễ tìm được, tìm một năm rồi, khắp nơi 

đi tìm, sau cùng thương lượng không thành công, rất không dễ gì tìm được đất trống. 

Đây là biện pháp bất đắc dĩ, đem Cư Sĩ Lâm xây cao lên, phát triển hướng lên không 

trung. Ngày 26 khai công, cũng đã sắp tới. Hôm nay là ngày 21 rồi, năm ngày nữa thì 

khai công rồi. Cho nên, tôi hôm nay khi vừa bước vào, hy vọng mọi người đều có thể 

cẩn thận hơn một chút, bởi vì bên dưới đó là kho chứa gạo và mì, còn có rau cải, nhất 

định  phải  cách  ly  nó  ra,  bởi  vì  sau  khi  khai  công,  bụi  nhất  định  là  khó  tránh,  phải 

phòng tránh bụi bặm, vì là thức ăn nên phải đặc biệt chú ý đến. Ngày 26 là khai công. 

Tương lai xây đến từng thứ năm, giảng đường này của chúng ta sẽ bị chút ảnh hưởng. 

Cư sĩ Lý Mộc Nguyên cũng đã nghĩ đến, tương lai xây đến từng thứ năm thì chúng ta 

sẽ dời xuống lầu bốn để giảng Kinh, niệm Phật thì dời xuống đại điện bên đó để niệm, 

đến  khi họ xây  đến  lầu  bảy  thì  chúng ta  sẽ  quay  trở  lại  đây  giảng  Kinh. Đây  là  một 

biện pháp tạm thời. 

Cho nên phải xem trọng đối với pháp. Sau khi Phật diệt độ, trung tâm của Tam Bảo là 

Pháp bảo. Những năm gần đây, giáo học của lớp bồi dưỡng chúng ta, thực tế mà nói, 

chúng ta không thể sánh được với bất cứ một Phật học viện nào, không thể sánh được 

với người, thế nhưng các học trò rất là thương yêu đối với lớp này của chúng ta. Bạn 

xem, Phật học viện của người ta đều có một bộ lớn kế hoạch giáo học. Phương châm 

giáo học là gì? Một đống lớn văn kiện. Chúng ta không có bất cứ thứ gì. Khi người ta 

cần tư liệu, hỏi tôi, thì tôi không có bất cứ thứ gì, vậy tôi làm sao mà dạy? Chúng tôi 

cũng không biết được. Chúng ta là từ xưa đến nay đời đời truyền nhau phương pháp 

cũ. Phương  pháp này  bắt  đầu từ  ai?  Tôn  giả  A Nan  bắt đầu. Chúng  ta dùng  phương 

pháp này, tập giảng tiểu tòa, chúng ta  dùng  biện pháp này  mà  học thành. Tôn giả A 

Nan  kết  tập  Kinh  Tạng  chính  là  giảng  lại  tiểu  tòa.  Cho  nên,  "tập  giảng  tiểu  tòa"   là 

Phật giáo đời đời truyền thừa. Bồi dưỡng nhân tài hoằng pháp là bắt đầu từ nơi tôn giả 

A Nan, mấy ngàn năm không hề thay đổi. Chúng ta học là phương pháp cũ. 

Tôi ở Đài Trung cùng học với lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm, tập giảng tiểu tòa. 

Lão sư Lý mỗi một tuần giảng Kinh một lần vào thứ năm, mỗi thứ sáu giảng cổ văn 

(tác phẩm của nhà Nho) một lần. Tôi học Kinh với lão sư, mỗi tuần lễ tôi đem những 

gì  lão  sư  đã  giảng  cũng  giảng  lại  một  lần.  Chúng  ta  quyết  không  thể  sửa  đổi,  quyết 

không thêm vào ý kiến của chính mình, đem những gì lão sư đã giảng giảng lại một 

lần.  Chúng  tôi  như  vậy  mà  học.  Người  học  cổ  văn  thì  trùng  tuyên  giảng  lại  cổ  văn. 

Đây  là  phương  pháp  giáo  học  của  Trung  Quốc  cổ  xưa,  là  phương  pháp  pháp  tú  tài 

nghèo  dạy  tư  thục,  không  phải  phương  pháp  mới.  Phương  pháp  cũ  này  có  hiệu  quả 

hơn phương pháp mới. Việc này hiện tại mọi người đều thể hội được. Phương pháp cũ 

có hiệu quả rất thù thắng. 

- 335 - 

Học Kinh giáo chỉ có thể học một môn, gọi là  "một môn thâm nhập",  từng biến từng 

biến mà học tập nhiều lần. Nghiêm khắc mà nói, đến lúc nào thì mới có thể lướt qua 

tất  cả  các  Kinh  luận  khác?  Tiêu  chuẩn  là  khai  ngộ, không  khai  ngộ  thì  không  được. 

Nếu không khai ngộ, bạn lướt qua được càng nhiều thì tâm tư của bạn càng tạp loạn, 

điều mà bạn đã học là Phật học thường thức, không phải trí tuệ. Tiêu chuẩn là ở khai 

ngộ. Sau khi khai ngộ rồi pháp môn nào bạn đều có thể học, bất cứ Kinh điển gì đều 

có thể xem, bất cứ người nào giảng Kinh nói pháp bạn cũng đều có thể nghe. Vì sao 

vậy? Bạn có trí tuệ, bạn nghe nhiều, đọc nhiều thì càng thêm lớn trí tuệ của bạn, tuyệt 

đối  sẽ  không  sanh  ra  tác  dụng  phụ. Nếu  trí  tuệ  không  khai, bạn  nghe qua pháp  môn 

này không tệ, pháp môn kia cũng rất hay, thế là mọi thứ đều học, thì bạn học loạn rồi, 

sau cùng không thể thành tựu được môn nào. Cho nên, nhà Phật là bất cứ một bộ Kinh 

luận nào, bất cứ một pháp môn nào quyết định là một môn thâm nhập. 

Tiêu chuẩn của thâm nhập là gì? Khai ngộ, đại triệt đại ngộ, Giáo hạ gọi là  "đại khai 

 viên  giải" , trong  Thiền  tông gọi là  "đại triệt  đại  ngộ" . Sau khi  ngộ, khởi tu chính là 

 "pháp môn vô lượng thệ nguyện học".  Trước khi chưa khai ngộ thì quyết định là  "một 

 môn thâm nhập" , sau ngộ mới là  "pháp môn vô lượng thệ nguyện học" . Thứ lớp này 

chúng ta phải hiểu. Không nên xem thường bộ Kinh này. Sau khi một bộ Kinh ngộ rồi, 

lời người xưa nói:  "Một Kinh thông, tất cả Kinh thông”. Đây là thật, không phải giả. 

Tôi ở Đài Trung theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam mười năm. Trong mười năm, tôi chỉ học 

năm bộ Kinh, đó được xem là rất đặc thù rồi. Người khác thì lão sư không đồng ý, còn 

tôi thì được học năm bộ. Phân lượng của năm bộ đều không lớn. Bộ Kinh thứ nhất tôi 

học là "A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh", dường như là thường khi giảng. Bộ thứ 

hai  là  "Phật  Thuyết  A  Di  Đà  Kinh".  Bộ  thứ  ba  là  "Phổ  Hiền  Bồ  Tát  Hạnh  Nguyện 

Phẩm", chính là một quyển, biệt hành lưu thông quyển này. Bộ thứ tư là "Kinh Kim 

Cang". Bộ thứ năm là "Kinh Lăng Nghiêm". Căn gốc của tôi là ở bộ "Lăng Nghiêm", 

dùng công phu rất sâu. Đây là mười năm ở Đài Trung. 

"Kinh Hoa Nghiêm" là tôi thỉnh lão sư Lý giảng, là tám bạn cùng học khởi phát thỉnh 

lão  sư  Ngài  giảng  bộ  Kinh  này.  Giảng  Kinh  này  là  do  nhân  duyên  gì?  Có  một  lần, 

Ngài diễn giảng ở thôn Trung Hưng Tân. Chúng tôi là chúng thường tùy, lão sư đến 

nơi  nào  chúng  tôi  đều  đi  theo  đến  nơi  đó,  không  rời  khỏi  bước  nào.  Trong  lúc  diễn 

giảng, Ngài nói Ngài sanh tử tự tại, muốn ở thêm vài năm thì Ngài có thể làm được, 

muốn lúc nào vãng sanh thì Ngài cũng có thể làm được. Chúng tôi nghe rồi rất kinh 

ngạc. Vì sao vậy? Nếu như thầy không có công phu này, thì thầy nói lời nói này là đại 

vọng ngữ, mà đại vọng ngữ là đọa A Tỳ Địa Ngục,  lời nói này không thể tùy tiện nói. 

Sau khi chúng tôi nghe rồi, tôi tìm mấy vị đồng học thương lượng:  “Lão sư có công 

 phu  này,  chúng  ta  muốn  Ngài  thường  trụ  thế  gian  thì  phải  tìm  một  bộ  Kinh  lớn  để 

 Ngài từ từ giảng” . Một tuần lễ Ngài giảng một lần. Cho nên tám người chúng tôi cùng 

nhau  mời  Ngài  giảng  "Kinh  Hoa  Nghiêm".  Vào  lúc  đó,  trên  tay  tôi  có  một  bộ  "Hoa 

Nghiêm  Kinh  Sớ  Sao",  sách  đóng  bìa  của  Đại  Sư  Thanh  Lương  bốn  mươi  tập.  Tôi 

đem sách này cúng dường lão sư. Mời Ngài giảng bộ Kinh này là hi vọng Ngài thường 

trụ thế gian. Mỗi tuần lễ thầy giảng một lần, bên cạnh còn có phiên dịch tiếng Đài, cho 

nên thầy giảng Kinh một tiếng rưỡi đồng hồ, thì phiên dịch tiếng Đài chiếm hết phân 

nửa thời gian, một lần chỉ có 40 phút đồng hồ. Một tuần lễ giảng 40 phút, tôi dự tính 

bộ  Kinh  này  Ngài  sẽ  giảng  đến  50  năm.  Mục  đích  là  muốn  Ngài  thường  trụ.  Tôi  đi 

- 336 - 

nghe Kinh, khi tôi nghe được một quyển thứ nhất "Kinh Hoa Nghiêm", phía sau không 

cần  nghe,  tôi  đều  biết  giảng  rồi.  Cho  nên,  Ngài  giảng  ở  Đài  Trung,  tôi  giảng  ở  Đài 

Bắc. Đây chính là nói rõ  “một Kinh thông, tất cả Kinh thông" . Tôi nghe một quyển, 

nghe qua cách giảng của lão sư thế nào, tôi liền tường tận, bởi vì mở đầu của "Kinh 

Hoa Nghiêm" rất không dễ giảng. Vừa mở đầu Kinh văn không phải ngắn, tổng cộng 

Kinh  văn  có  mười  một  quyển  rưỡi.  Kinh  văn  này  thực  tế  mà  nói  giảng  không  ra  ý 

nghĩa nào, giảng đến sẽ làm cho người nghe ngủ gật. Khi đọc đều sẽ làm cho người 

mệt  mỏi, thì giảng làm sao được hay? Cho nên, tôi nghe một  quyển, nghe xem cách 

giảng của Ngài thế nào. Sau khi tôi nghe Ngài giảng rồi tôi hiểu, thì ra trong bộ Kinh 

văn  này  thảy  đều  là  ý  nghĩa  biểu  pháp,  toàn  bộ  đều  là  ý  tại  ngôn  ngoại,  sống  động 

không  phải  khô  cứng.  Hiện  tại  tôi  giảng  quyển  thứ  bảy.  Kinh  văn  gồm  mười  một 

quyển rưỡi, hiện tại mới giảng đến quyển bảy. Bảy quyển này đã giảng không ít thời 

gian rồi mà vẫn không tệ, vẫn không làm cho mọi người ngủ gật trong giảng đường, 

phía sau liền có vị đạo. Giai đoạn này qua đi rồi, "giải phân" vậy thì rất là thú vị, đến 

đoạn sau thì dễ giảng. Khó giảng nhất là phần mở đầu, đại đức học Hoa Nghiêm đều 

cảm giác rất khó giảng. 

Năm xưa, khi tôi ở Đài Bắc giảng "Hoa Nghiêm", có  một vị lão Pháp sư Nam Đình 

của Hoa Nghiêm Liên Xã, vị lão pháp sư này rất khó được, là một vị trưởng giả, rất là 

thương  yêu  tôi.  Khi tôi  mới  học Phật  làm  cư sĩ,  thường hay  thân  cận  vị  lão pháp sư 

này  nghe  ông  giảng  Kinh.  Năm  đó,  tôi  giảng  "Kinh  Hoa  Nghiêm"  ở  thành  phố  Đài 

Bắc. Ông đã từng hỏi lão cư sĩ Triệu Mặc Lâm (lão cư sĩ Triệu ngày ngày đến nghe tôi 

giảng):  “Phía trước "Kinh Hoa Nghiêm", Pháp sư Tịnh Không có cách giảng như thế 

 nào? Thật khó giảng!” . Cho nên, tinh thần hiếu học là then chốt thành công của chúng 

ta. Pháp sư Nam Đình tuổi tác lớn đến như vậy, mà tôi ngày trước giảng Kinh ở Phật 

Học Đại Chuyên Giảng Tòa, ông thường đến nghe. Ông là trưởng bối của chúng ta, là 

một đại đức, nên chúng ta gặp ông nhất định phải đảnh lễ. Ông cũng rất kỷ xảo, tôi lên 

bục giảng thì ông mới bước vào; khi tôi giảng Kinh xong, vừa xuống thì ông đã đi rồi, 

trước sau ông không để tôi đảnh lễ ông. Đây là ông thương yêu bội phần đối với hậu 

bối. Chúng ta rất là tôn kính đối với ông. 

Đây là nói Pháp bảo chúng ta phải xem trọng, phải chăm chỉ nỗ lực học tập mới gọi là 

chân thật cung kính. Đương nhiên chúng ta phải yêu tiếc, trân trọng đối với pháp vật 

Kinh sách. Đây là việc nên làm. Càng quan trọng hơn là phải vận dụng nó một cách 

thỏa đáng, thành tựu trí tuệ của chính mình. Việc này không thể không biết. 

Thứ ba là  "Tăng bảo" . Tăng bảo là người xuất gia. Hình tượng của người xuất gia rất 

đáng quý. Người chân thật học Phật, không cần phải đi xem họ làm những gì, không 

cần  đi  hỏi  những  thứ  này,  bạn  chỉ  cần  xem  biểu  hiện  bên  ngoài.  Cạo  đầu,  mặc  trên 

người áo cổ tròn tay rộng, chúng ta liền phải nghĩ đến "tăng" là ý nghĩa gì, làm thế nào 

thực tiễn nó vào ngay trong đời sống của chính mình. Khi các vị thọ Tam quy đều đã 

đọc qua:  "Quy y Tăng chúng trung tôn" , nhà Phật gọi là  "chúng" , hiện tại chúng ta gọi 

là  "đoàn thể".  Con người không thể tách khỏi đoàn thể để độc lập sinh sống. Đoàn thể 

nhỏ nhất là gia đình, vợ chồng, con cái là gia đình nhỏ. Trong gia đình lớn còn có cha 

mẹ hoặc là có ông bà nội, anh em, chị em, anh chị em họ là thành một gia đình lớn, đó 

là một đoàn thể tương đối lớn. Quốc gia là đoàn thể thế gian lớn nhất. “Chúng” là ý 

nghĩa của đoàn thể. "Chúng trung tôn" chính là thế gian bao gồm tất cả đoàn thể, đây 

- 337 - 

là một đoàn thể đáng được người tôn kính. Vì sao vậy? Đó là đoàn thể hòa thuận, gọi 

là "hòa hợp tăng", đoàn thể này tuân thủ sáu giới điều mà Thích Ca Mâu Ni Phật đã 

nói, gọi là "Lục hòa kính". Đoàn thể này, ở trên Kinh Phật thường nói là chư Phật hộ 

niệm, long  thiên  thiện  thần  cung  kính  ủng  hộ, cho nên  đoàn  thể  này  là  tôn  quý nhất 

trong tất cả đoàn thể thế xuất thế gian. Chúng ta cung kính đối với đoàn thể này chính 

là phải học tập, gia đình chúng ta phải hòa thuận. 

Chúng ta ngày nay kinh doanh một công ty hàng hiệu, ông chủ công ty hàng hiệu cùng 

công nhân phải hòa hợp. Lớn đến như một quốc gia, lãnh đạo của một quốc gia phải 

hòa hợp với người bị lãnh đạo, thì đã thực tiễn "cung kính Tăng bảo". Cho nên, không 

nên xem người xuất gia họ làm cái gì, việc đó không liên quan gì với chúng ta. Chúng 

ta xem thấy cái tướng này, nhắc nhở chính mình phải tu Lục Hòa Kính. Người xuất gia 

thân  tâm  thanh  tịnh,  nên  gọi  là   "sáu  căn  thanh  tịnh,  không  nhiễm  một  trần" ,  đây  là 

chúng ta phải nên học tập, phải nên bắt chước làm theo. 

Sau  khi  Tịnh  Tông  Học  Hội  thành  lập,  chúng  ta  chú  trọng  tu  hành,  tu  sửa  tất  cả  tư 

tưởng hành vi sai lầm của chính bản thân mình. Chúng ta từ trong Kinh luận tiết lục ra 

năm khóa mục, không thể quá nhiều, quá nhiều thì không thể nhớ, không thể nhớ thì 

cũng bằng không được  lợi  ích  gì, cho nên  người hiện đại  chúng ta  tu  học khóa  mục 

càng đơn giản càng tốt. 

Trong  năm  khóa  mục  này,  thứ  nhất  là  "Tịnh  Nghiệp  Tam  Phước",  đây  là  nền  tảng. 

Trong đây nói ba điều cần thiết phải làm. 

Điều  thứ nhất  là   "hiếu  dưỡng  phụ  mẫu, phụng  sự  sư  trưởng,  từ  tâm bất  sát,  tu  thập 

 thiện  nghiệp".  Bạn  đem  câu  này  làm  cho  được,  phước  báo  trời  người  bạn  liền  đạt 

được. Đây là phương pháp tu học phước báo trời người. 

Điều thứ hai là từ nền tảng này mà nâng lên trên cao,  "thọ trì tam quy, cụ túc chúng 

 giới, bất phạm oai nghi"  là phước Nhị Thừa, chính là phước báo của A La Hán cùng 

Bích Chi Phật, từ ngay chỗ này mà cắm gốc. 

Điều thứ ba là  "phát Bồ Đề tâm, thâm tín nhân quả, tụng đọc Đại Thừa, khuyến tấn 

 hành giả" , là phước báo của Bồ Tát. Cho nên có người muốn hỏi mà nói, Phật pháp rốt 

cuộc dạy các vị tu học cái gì? Bạn đem ba câu này nói cho người ta nghe thì đúng rồi. 

Cho nên, Đại Thừa Bồ Tát, ba điều mười một câu này là viên mãn. 

Tôi giảng Kinh cũng thường nói, nếu như chúng ta đầy đủ điều thứ nhất, thì niệm Phật 

vãng sanh Tây Phương Tịnh Độ cõi Phàm Thánh Đồng Cư. Nếu bạn đầy đủ hai điều, 

tổng  cộng  có  bảy  câu, thì bạn  vãng sanh Thế  giới  Tây  Phương  Cực Lạc cõi  Phương 

Tiện Hữu Dư. Nếu như bạn đầy đủ ba điều này, tổng cộng mười một câu bạn đều làm 

được,  thì  bạn  sanh  cõi  Thật  Báo  Trang  Nghiêm.  Đây  là  cơ  bản  giáo  nghĩa  của  Phật 

pháp. Chúng ta học Phật không tốt chính là do lơ là đi những việc này. 

Chúng ta ở trong gia đình có thể đối xử tốt được với cha mẹ hay không? Có thể có cái 

tâm hiếu thuận hay không? Nếu như hiềm ghét tư tưởng người già cổ hữu, hữu hóa, 

không theo kịp thời đại, vậy thì không được rồi, đây là đại bất hiếu, hay nói cách khác, 

bạn vĩnh viễn không thể bước vào cửa Phật. Bạn niệm Phật có niệm được tốt hơn, một 

- 338 - 

ngày niệm mười vạn câu Phật hiệu, khi lâm chung A Di Đà Phật cũng sẽ không đến 

tiếp dẫn bạn. Vì sao vậy? Bất hiếu với cha mẹ. Người vãng sanh Thế giới Tây Phương 

Cực Lạc đều là người đại hiếu, không có người nào là người bất hiếu thuận mà có thể 

vãng sanh Thế giới Cực Lạc, niệm Phật có tốt hơn cũng không thể vãng sanh. Phật dạy 

bảo chúng ta không sai, vừa mở đầu liền đem việc này dạy cho chúng ta. Cho nên, bất 

hiếu cha mẹ, bất kính sư trưởng thì niệm Phật không thể vãng sanh. Bạn xem lời nói 

này, đến chỗ này vẫn là  "cung kính Tam Bảo, phụng sư sư trưởng" , luôn là niệm niệm 

không quên, tri ân báo ân. Người vãng sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc không có 

người nào là không hiếu thuận, không có người nào là vong ân phụ nghĩa. Nhất định 

phải hiểu được đạo lý này. 

Cho nên trong Tam Bảo, hình tượng của Tam Bảo, Phật bảo và Tăng bảo hoàn toàn là 

nhắc nhở chúng ta, thấy được Phật thì phải nghĩ đến ân đức của Phật, nhìn thấy Tăng 

thì phải nghĩ đến Phật dạy cho chúng ta sáu phép hòa kính, cho đến pháp bảo không 

chỉ phải tôn kính, mà nhất định phải chăm chỉ nỗ lực học tập. 

Kinh luận của nhà Phật quá nhiều, bắt đầu học từ đâu? Nhất định phải có lão sư chỉ 

dạy. Lão sư chỉ dạy nhất định là tuần tự tiến dần. Tôi theo lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam học 

Phật, bộ thứ nhất dạy tôi là "A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh", Kinh này là Kinh 

Tiểu thừa. Phật pháp Đại thừa xây dựng ở trên nền tảng của Tiểu thừa. Tiểu thừa giáo 

chưa học thì bạn làm sao có thể học Đại thừa? Bộ Kinh điển này không dài, là một bộ 

Kinh điển nhỏ, bên trong quan trọng nhất chính là dạy bảo chúng ta  "cung kính Tam 

 Bảo, phụng sự sư trưởng" , liền dạy hai câu này;  "vô hữu hư ngụy xiểm khúc chi tâm" , 

ba câu này đều ở trong đây. "A Nan Vấn Sự Phật Kiết Hung Kinh" chính là nói việc 

này, dạy chúng ta phải thân cận minh sư. Phật nói rõ, thân cận một vị lão sư tốt phải 

dùng  tâm  thái  như  thế  nào  để  học  tập  cùng  với  lão  sư,  khi  học  tập  phải  nên  chú  ý 

những chỗ nào, đều giảng được rất tường  tận, rất tỉ  mỉ.  Chúng  ta chưa  học qua, nên 

không hiểu được phụng sự sư trưởng. 

Vào thời xưa, từ nhỏ cha mẹ dạy. Hiện tại xã hội này không giống như ngày trước, vợ 

chồng  đều  phải  làm  việc,  đối  với  việc  dạy dỗ  con  cái  thì  lơ  là. Giáo  dục con  cái  thì 

giao cho ai dạy? Giao cho người làm trong nhà dạy. Chính mình thành công rồi, nhưng 

thế hệ sau thì bị hỏng hết. Tỉ mỉ nghĩ xem, được không bằng mất, đến khi bạn hối hận 

thì quá trễ rồi, không còn kịp nữa. Nếu bạn muốn thế hệ sau tốt hơn so với đời này của 

chúng ta, thì bạn phải rất chăm chỉ mà gánh vác trách nhiệm giáo dục con cái. Đại đạo 

lý trong đây ảnh hưởng cũng rất lớn. 

Lão  cư  sĩ  Hoàng  Niệm  Tổ  vận  dụng  mấy  câu  nói  trong  "Khuyến  Phát  Bồ  Đề  Tâm 

Văn" của Đại Sư Tỉnh Am:  "Nhược vô thế gian sư trưởng, tắc bất tri lễ nghĩa, nhược 

 vô xuất thế sư trưởng tắc bất giải Phật pháp, bất tri lễ nghĩa, tắc đồng ư dị loại, bất 

 giải Phật pháp, tắc hà dị tục nhân".  Đây là nói thế xuất thế gian lão sư là quan trọng. 

Cha mẹ sanh chúng ta, lão sư dạy bảo chúng ta. Thế nhưng học trò làm sao hiểu được 

tôn sư trọng đạo? Việc này nhất định là cha mẹ phải dạy. 

Vì sao học trò phải tôn trọng lão sư? Tôi hiểu rõ, thế nhưng người hiện tại không hiểu. 

Tôi vẫn nhớ được khi tôi bảy tám tuổi, lần đầu tiên đến trường tư thục đi học. Tôi học 

tư  thục đại  khái  chỉ  hơn  hai  tháng, thời  gian  không  dài.  Tư  thục  này  ở  trong  một  từ 

đường. Chúng tôi ở nông thôn, thế nhưng ở nơi đó của chúng tôi văn phong rất thạnh. 

- 339 - 

Các vị đều biết được, Trung Quốc vào thời xưa có một "Đồng Thành Phái", chúng tôi 

là thuộc về đồng thành phái. Ở những khu vực này đại khái có ba bốn huyện là Đồng 

Thành, Thư Thành. Chúng tôi ở Lô Giang Sào Hồ huyện. Những thành phố này trong 

nông thôn đều đi học, không ai mà không đi học. Văn phong rất thạnh. Tiên sinh tư 

thục đại khái đều là tú tài của nhà Thanh, mượn từ đường nơi đó để nhận mấy học trò. 

Học trò nhân số không nhiều, chỉ có mười mấy người, tuổi tác lớn nhỏ không đồng. 

Tuổi tác nhỏ như chúng tôi là sáu bảy tuổi, lớn thì là mười lăm, mười sáu tuổi, đều là 

lên lớp ở trong từ đường. Mỗi một người đọc sách của chính mình. 

Ngày đầu tiên chúng tôi vào học, cha mẹ dẫn chúng tôi đến gặp lão sư. Tôi là phụ thân 

dẫn đi, mẫu thân không đi. Ông mang theo lễ vật để cúng dường lão sư. Khi bước vào 

học đường, trong đại điện từ đường có thờ phụng bài vị của Khổng Lão Phu Tử, "Đại 

Thành Chí Thánh Tiên Sư" cúng ở nơi đó. Trước tiên hướng đến bài vị hành lễ. Vào 

lúc  đó  là  lễ  xưa  ba  lần  quỳ  chín  lần  khấu  đầu.  Cha  tôi  ở  phía  trước,  tôi  ở  phía  sau, 

trước tiên lạy bài vị của Khổng Lão Phu Tử. Sau khi lạy xong, cha tôi cung kính mời 

lão  sư  ngồi  trên  ghế.  Cha  tôi  hướng  dẫn  tôi,  ông  ở  phía  trước,  tôi  ở  phía  sau,  cũng 

giống như lạy bài vị của Khổng Lão Phu Tử vậy, hướng đến lão sư hành lễ ba lần quỳ 

chín lần khấu đầu. Bạn nghĩ tưởng xem, chúng ta làm trẻ nhỏ, xem thấy cha cung kính 

đối với lão sư như vậy, bạn có thể không cung kính lão sư hay sao? Việc này phụ thân 

đã làm cho tôi xem. Cha mẹ cung kính như vậy, mang tặng lễ vật cho lão sư. Nếu lão 

sư không cố gắng mà dạy học trò thì có thể xứng được với gia trưởng của người ta hay 

sao? Thật gánh trách nhiệm! Không như hiện tại, lão sư hiện tại nếu như quản học trò, 

gia trưởng  của học trò  sẽ  đi  cáo trạng, vậy  thì  phải làm  sao? Không có sư đạo!  Vậy 

học vấn làm sao có thể thành tựu. Học vấn từ đâu mà có? Từ trong tâm cung kính mà 

có, như Đại Sư Ấn Quang nói được rất hay:  "Một phần thành kính được một phần lợi 

 ích, mười phần thành kính được mười phần lợi ích" . Hiện tại, chúng ta đối với lão sư 

một  phần  tâm  thành  kính  cũng  không  có,  làm  sao  có  được  lợi  ích?  Chúng  ta  có  thể 

khởi tâm cung kính đối với lão sư là do cha mẹ dạy. Không phải cha mẹ chỉ nói ngoài 

miệng, mà còn làm ra cho chúng ta xem, chúng ta theo sau bái lạy, do đó lời của lão sư 

nói làm sao dám không nghe? Tự nhiên là y giáo phụng hành. Người xưa hiểu được, 

hiện tại thì không có người hiểu. Hiện tại dạy học rất khó, nghĩ lại thực tại thật bi ai! 

Trên Kinh điển Phật thường hay gọi là  "người đáng thương" . Chân thật là người đáng 

thương! Không hiểu lễ nghĩa (lễ là lễ tiết, nghĩa là đạo nghĩa) thì làm sao có thể thành 

tựu? 

Năm xưa, lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam ở Đài Trung cũng thành lập một lớp nghiên cứu Phật 

học, gọi là lớp "Nghiên Cứu Nội Điển", chiêu nhận tám học trò, đều là tốt nghiệp đại 

học, đã tham gia lớp giảng của Từ Quang. Từ trong lớp Từ Quang chọn ra tám người. 

Họ ở trong lớp nghiên cứu này tiếp nhận dạy học bốn năm. Mục đích của lão sư là hy 

vọng tương lai họ có thể hoằng pháp lợi sanh. Ngay trong tám người có hai người là 

nữ. Nữ học trò thì lão sư yêu cầu rất nghiêm khắc, yêu cầu nhất định phải phát nguyện 

trọn đời không kết hôn thì mới nhận vào, không yêu cầu bạn xuất gia, nhất định yêu 

cầu bạn không kết hôn, cả đời này phụng hiến cho Phật giáo, thay Phật giáo làm việc, 

hoặc giả làm hộ pháp, hoặc giả làm hoằng pháp. Khai giảng lớp này có tám người học 

trò, mời sáu lão sư. Trong sáu vị lão sư thì lão sư Lý là một, năm vị lão sư còn lại đều 

là học trò của thầy. Tôi cũng là một trong số đó. Hôm khai giảng lớp học, gia trưởng 

của  học  sinh  làm  gì  hiểu  lễ?  Lão  sư  Lý  ở  phía  trước,  tám  người  học  trò  ở  phía  sau. 

- 340 - 

Năm người chúng tôi là học trò của lão sư Lý thì lên ghế ngồi, bởi vì chúng tôi là thầy 

giáo. Lão sư Lý dẫn tám người này cúi đầu lạy chúng tôi ba cái. Thầy đại biểu cho gia 

trưởng,  dùng  thân  phận  này  lãnh  đạo  tám  học  trò.  Chúng  ta  là  dùng  lễ  tiết  của  nhà 

Phật,  không phải ba lần quỳ  chín  lần khấu  đầu, cung cung kính  kính đảnh  lễ  ba lạy. 

Tôi nghĩ cái biểu diễn này đại khái là một lần cuối cùng ở thế gian này, có thể về sau 

không  còn  nữa.  Không  dễ  dàng!  Thầy  còn  có  thể  làm  được.  Đồng  tu  chúng  ta  xem 

qua,  có  nên  biểu  diễn  cho  mọi  người  xem  qua  hay  không?  Khi  lớp  bồi  dưỡng  khai 

giảng, các vị mười người đều là lão sư, tôi đại biểu gia trưởng, mời các vị lên tòa, tôi 

dẫn học trò đảnh lễ các vị. Nếu như các vị không cố gắng mà dạy thì các vị có lỗi với 

người. Thường lễ phải nên có cách làm như vậy. 

Thế nào gọi là cung kính Tam Bảo, phụng sự sư trưởng? Không có tâm hư ngụy, nịnh 

bợ. Lời không phải là tùy tiện nói như vậy, nhất định phải hiểu được ý nghĩa tinh túy 

của nó. Làm thế nào thực tiễn ở ngay trong cuộc sống thường ngày? 

Tổ sư đại đức của Tịnh Tông thường hay nhắc nhở chúng ta lão thật đọc.  "Vô hữu hư 

 ngụy  xiểm  khúc  chi  tâm"   mới  là  lão  thật.  "Hư  ngụy"   là  hư  giả.  "Xiểm  khúc"  người 

thông thường chúng ta gọi là nịnh bợ, xu nịnh. Tâm thuật bất chánh thì họ làm sao có 

thể thành tựu? 

Kinh văn mỗi câu mỗi chữ đều hàm vô lượng nghĩa, quyết không phải mấy giờ đồng 

hồ  có  thể  giảng  được  rõ  ràng.  Học  Phật  phải  dùng  tâm  chân  thành.  Trong  tâm  chân 

thành chắc chắn không có xiểm khúc, không có hư ngụy. Phải dùng tâm chân thành, 

phải  dùng  tâm  bình  đẳng,  phải  dùng  chánh  giác  từ  bi.  Đây  là  chúng  ta  từ  trong  rất 

nhiều Kinh luận kết tập được mười chữ. Bình thường trong Phật pháp Đại thừa thường 

nói:  "Phát tâm Bồ Đề" . Câu nói này không dễ hiểu. Chúng ta đem nó đổi một cách nói 

thì  mọi  người  liền  dễ  hiểu,  "chân  thành,  thanh  tịnh,  bình  đẳng,  chánh  giác,  từ  bi"  

chính là tâm vô thượng Bồ Đề. Không luận Đại thừa hay Tiểu thừa, Tông môn, Giáo 

hạ, đều là từ ngay chỗ này mà khởi học. Nếu không có tâm này, bạn chắc chắn không 

thể nào khế nhập cảnh giới. Không những là vào cảnh giới Phật, mà ngay niệm Phật 

cầu  sanh  Tây  Phương  Tịnh  Độ  đều  không  đạt  đến.  Đây  mới  biết  phát  tâm  là  quan 

trọng. 

Cung kính Tam Bảo, phụng sự sư trưởng, tâm chân thành hướng đạo, đây là đại căn 

đại bổn của Bồ Tát tu hành. Trong tất cả Kinh luận, Thế Tôn dùng ngôn từ vô cùng 

khẩn thiết để dạy bảo chúng ta. Chúng ta quyết định không thể xem thường, biết được 

tu học ngay đời này thành bại then chốt chính ở chỗ này. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. 

A Di Đà Phật! 



Tập 207 

"Nhị lợi hành". 

- 341 - 

Tiểu khoa này "quỹ phạm cụ túc", Kinh văn chỉ có một câu. 

Kinh văn: "Trang nghiêm chúng hạnh, quỹ phạm cụ túc". 

Kinh văn tuy là chỉ có tám chữ, thế nhưng nội dung của tám chữ này rất là sâu rộng. 

Gần đây, sáng sớm mỗi ngày chúng ta đang học tập “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh”. 

Hiện tại giảng đến dùng “Thập Thiện Nghiệp Đạo" trang nghiêm Bồ Tát Ba La Mật, 

trang nghiêm bốn vô lượng tâm của Trời Sắc Giới, hiện tại giảng đến là "trang nghiêm 

tứ  nhiếp  pháp".  Đoạn  này  vẫn  chưa  giảng  giảng  xong,  tiếp  theo  phía  sau  là  trang 

nghiêm 37 phẩm trợ đạo, Chỉ Quán cho đến Phương Tiện. Do đây có thể biết, bốn chữ 

"trang  nghiêm  chúng  hạnh"  chỗ  này  chính  là  bao  gồm  toàn  bộ  “Thập  Thiện  Nghiệp 

Đạo Kinh”. Bốn chữ này nếu giảng tỉ mỉ thì chính là một bộ “Thập Thiện Nghiệp Đạo 

Kinh”. Có thể thấy được nội dung trong đây rất là phong phú. 

 "Chúng hạnh", "chúng"  là nhiều,  "hạnh"  là hành vi đời sống của chúng ta, khởi tâm 

động niệm, lời nói việc làm, bao gồm công việc sinh hoạt thường ngày, đối nhân xử 

thế tiếp vật đều ở ngay trong đó, nên gọi là  "chúng hạnh" . 

Ý nghĩa của hai chữ  "trang nghiêm"  này giải thích trong Phật Kinh gọi là "phước huệ 

nhị nghiêm". Chúng ta từ trong giải thích này có thể thể hội được, Phật Bồ Tát dạy bảo 

chúng ta trải qua đời sống phước huệ cứu cánh viên mãn, công tác phước huệ cao độ. 

Không  luận  ở  một  nơi  nghề  nghiệp  nào,  từ  nơi  công  việc  nào,  đều  tràn  đầy  trí  tuệ 

phước đức cao độ, bao gồm đối nhân xử thế tiếp vật, không thứ nào là không biểu hiện 

phước  đức  trí  tuệ  cứu  cánh  viên  mãn,  đây  gọi  là   "trang  nghiêm" .  Phước  của  trang 

nghiêm, hiện tại chúng ta học “Thập Thiện Nghiệp Đạo Kinh” rồi, gần như hiểu được 

chút ý nghĩa, từng li từng tí dùng  mười  nghiệp thiện thực  tiễn  ngay  trong cuộc sống 

thường  ngày, tất  cả  giờ, tất  cả  nơi,  không  thứ nào  không  tương  ưng  với  mười  thiện, 

đây  là  phước  trang  nghiêm.  Thông  đạt  đạo  lý  của  Phật,  bạn  chân  thật  chịu  làm  như 

vậy, đây  là  huệ. Phật  nói  cho  chúng  ta  nghe  rồi, chúng  ta  nghe rồi  cũng  có  thể  hiểu 

được đôi chút, mười nghiệp thiện đích thực là tốt, nhất là Phật dạy bảo chúng ta  "ngày 

 đêm thường niệm thiện pháp" , cái thiện pháp này chính là “Thập Thiện Nghiệp Đạo". 

 "Trú dạ"  là không gián đoạn. Không phải đem “Thập Thiện Nghiệp Đạo" treo ở ngoài 

miệng,  mà  ngày  đêm  khởi  tâm  động  niệm  đều  tương  ưng  với  thiện  pháp, đây  gọi  là 

 "thường  niệm" .  Không  khởi  tâm  động  niệm  thì  thôi,  vừa  khởi  tâm  động  niệm  quyết 

định tương ưng với mười nghiệp thiện.  "Tư duy thiện pháp"  là chúng ta ở ngay trong 

cuộc sống thường ngày, trong công việc, đối nhân tiếp vật, chúng ta làm thế nào giúp 

đỡ  người  khác  đoạn  ác  tu  thiện,  đây  là  phải  tư  duy.  "Quán  sát  thiện  pháp"   là  ngay 

trong cuộc sống thường ngày chỉ thấy cái tốt của người khác, không thấy cái xấu của 

người. Đây là Bồ Tát hạnh, chúng ta phải học. Tại vì sao phải học? Đạo lý này rất đơn 

giản,  thấy  cái  ác  của  người  khác,  ghi  nhớ  cái  ác  của  người  khác  trong  lòng  thì  cái 

"thiện" trong tâm của chúng ta liền bị phá hoại rồi, trong tâm của chúng ta xen tạp bất 

thiện. Không phải xen tạp bất thiện của chính mình, mà là bất thiện của người khác, 

bạn nói xem có oan uổng hay không? Đem cái bất thiện của người để vào trong tâm 

của  chính  mình, tâm  của  chính  mình  liền  bất  thiện  rồi,  cái  thiện  tâm  thiện  hạnh  này 

liền bị phá hoại rồi. Cho nên, chúng ta phải nên ở ngay chỗ này sâu sắc mà thể hội. Tất 

cả thiện ác nhân quả hoàn toàn chính mình gánh lấy trách nhiệm, không liên quan với 

người khác. Lời nói của người khác bất thiện, hành vi bất thiện không liên quan gì với 

- 342 - 

ta, tại vì sao chính mình nhất định phải kéo nó về phá hoại tâm thiện hạnh thiện của 

chính mình? Trách nhiệm phải chính mình gánh. Xem thấy ác hạnh của người khác, 

nhiều  thứ  bất  thiện  không  đem  nó  để  vào  trong  lòng.  Trong  Phật  pháp  thường  nói 

 "thấy  như  không  thấy,  nghe  như  không nghe" , nhà Nho dạy  người  cũng  là   "thấy  mà 

 không thấy, nghe mà không nghe" , quyết định không đem nó để vào trong tâm chính 

mình, không có bất cứ việc gì. 

Phàm  phu  không  hiểu  được  đạo  lý  này,  không  hiểu  chân  tướng  sự  thật,  chính  mình 

tâm  hạnh bất thiện  còn luôn  oán trời  trách  người,  dường như đều  là người khác  hại. 

Cách nghĩ này là sai. Người khác không thể hại bạn. Nếu người khác hại bạn, Phật Bồ 

Tát  liền  có thể  cứu bạn. Người  khác không  thể hại được bạn, Phật  Bồ  Tát  cũng  cứu 

không được bạn, chính là cái đạo lý này. Phật Bồ Tát có thể giúp đỡ một người hay 

không?  Không  thể  giúp.  Nếu  Phật  Bồ  Tát  chân  thật  có  thể  giúp  người,  thì  định  luật 

nhân quả liền bị đẩy lùi. Phật Bồ Tát không làm được, cho nên nói Phật Bồ Tát không 

cứu được bạn, tất cả người này cũng không hại được bạn. Ai hại bạn? Chính mình hại 

chính mình. Ai cứu bạn? Chính mình cứu chính mình. Đây là lời chân thật, đây là chân 

lý, là chân tướng sự thật của sự thật. Phật có thể giúp đỡ chúng ta bằng cách dạy bảo 

chúng ta, đem đạo lý của vũ trụ nhân sanh nói rõ ràng, chân tướng sự thật nói rõ ràng. 

Chúng ta giác ngộ rồi, thay đổi tự làm mới, như vậy thì được cứu. Cho nên bạn chính 

mình tu hành, bạn xem tự ngộ, chính mình giác ngộ rồi, tự tu tự chứng. Phật không độ 

chúng sanh, là bạn chính mình giác ngộ, chính mình tu hành, chính mình chứng đắc. 

Nhà  Phật  nói  duyên,  duyên  có  bốn  loại,  mọi  người  đều  rất  quen  thuộc.  Thứ  nhất  là 

 “Thân nhân duyên” . Nói đến thân nhân duyên, mỗi một người đều bình đẳng. "Thân 

nhân duyên" là gì? Ở nơi phần chúng sanh mà nói chính là "Phật tánh", tất cả chúng 

sanh đều có Phật tánh, Phật tánh là thân nhân duyên. Bạn có thể tu hành thành Phật là 

dựa vào cái gì? Dựa vào ta có Phật tánh. Đã có Phật tánh thì đều sẽ thành Phật. Ở trên 

Kinh  Phật  thường  nói,  chúng  ta  ngày  nay  mê  mất  đi  Phật  tánh,  cho  nên  biến  thành 

chúng sanh, làm những việc sanh tử luân hồi sáu cõi. 

Làm thế nào có thể giác ngộ tự tánh? Việc này dựa vào Phật Bồ Tát giúp đỡ, đây là cái 

duyên thứ hai:  "Sở duyên duyên" . Phải chính mình phát tâm. Chúng ta ngày nay sở 

duyên chính là phan duyên. Cái chúng ta phan duyên là duyên gì? Cũng chính là nói, 

hiện tại trong tâm của chúng ta mỗi niệm tư duy đến là cái gì, đây chính là sở duyên 

duyên. Chúng sanh sáu cõi sở duyên duyên đều là tự tư tự lợi, từ tự tư tự lợi phát triển 

thành danh vọng lợi dưỡng, mỗi niệm mong cầu danh vọng lợi dưỡng, hưởng thụ năm 

dục  sáu  trần,  tham-sân-si-mạn  bên  trong  không  ngừng  đang  tăng  thêm,  tham-sân-si-

mạn không có tiêu diệt, không hề giảm mấy phần, mà ngày ngày đang thêm lớn, đây là 

sở duyên duyên của phàm phu sáu cõi. Phật nói với chúng ta, những duyên lự này là 

nghiệp nhân của sáu cõi luân hồi. Tại vì sao bạn có thể đọa sáu cõi luân hồi? Nguyên 

nhân  chính  là  cái  này.  Ngày  ngày  đang  tạo  nhân  luân  hồi,  làm  sao  bạn  có  thể  thoát 

khỏi quả báo của luân hồi? Cho nên tâm tự tư tự lợi, tâm danh lợi, tâm tham-sân-si-

mạn, chúng ta đem nó tổng hợp lại nói một danh từ, gọi là "tâm luân hồi". Dùng tâm 

luân hồi để học Phật thì vẫn là tạo nghiệp luân hồi. Thế nhưng Phật pháp là thiện pháp, 

dùng  tâm  luân  hồi  học  Phật  được  quả  báo  là  gì?  Phước  báo  hữu  lậu  trong  sáu  cõi. 

Chúng ta xem trong xã hội hiện tại này, có rất nhiều chúng sanh giàu sang, người lãnh 

đạo trong các nghề nghiệp, đây là sang quý của họ. Họ có ức vạn tiền tài, đây là giàu. 

- 343 - 

Quả báo của giàu sang là gì? Dùng tâm luân hồi mà tu phước báo ở trong cửa Phật, họ 

được  là  cái  này.  Chúng  ta  ở  trong  Phật  pháp  tu  học  một  thời  gian,  hiện  tại  thì  thấy 

được rất rõ ràng, rất tường tận, nếu như họ dùng tâm Bồ Đề để tu phước huệ thì phước 

báo  không  ở  tam  giới, họ đi làm  Phật, làm  Bồ  Tát, làm  A La  Hán  rồi, siêu  việt  tam 

giới, siêu việt mười pháp giới. Cái này dụng tâm không giống nhau. Tâm luân hồi là 

tâm mê. Hiện tượng của mê, mỗi niệm vì chính mình đây là mê. Tâm bình đẳng là tâm 

giác ngộ, tâm giác ngộ là mỗi niệm vì chúng sanh, mỗi niệm vì Phật pháp chánh pháp 

trường tồn, giác ngộ chúng sanh, đây là tâm Bồ Đề. Giống như đang tu phước tu huệ, 

dụng tâm không như nhau, quả báo liền hoàn toàn không như nhau. Cái này chúng ta 

không thể không rõ ràng. 

 "Trang  nghiêm chúng  hạnh"  giảng tỉ  mỉ  rất khó. Hiện tại  chúng ta đọc  “Thập  Thiện 

Nghiệp Đạo Kinh”, nhắc lại các vị đồng tu liền sẽ có ấn tượng sâu hơn một chút. Mười 

nghiệp thiện, ở trên Kinh Phật rất từ bi, nêu ra cho chúng ta một thí dụ, mười nghiệp 

thiện dùng ở trên bố thí. Bạn xem, không sát sanh bố thí được quả báo gì? Không trộm 

cắp  bố  thí  được  quả  báo  gì?  Không  tà  dâm  bố  thí  được  quả  báo  thế  nào?  Thậm  chí 

không tham, không sân, không si. Mười nghiệp thiện thực tiễn ở trong trì giới, không 

sát sanh trì giới, không trộm cắp trì giới, cho đến không tham không sân trì giới, mỗi 

mỗi quả báo đều rất thù thắng. Do đây có thể biết, ngay trong cuộc sống thường ngày 

của chúng ta tương đối phức tạp, từng li từng tí đều có nhân trước quả sau. Ai có thể 

thấy  được  rõ  ràng?  Phật  Bồ  Tát  thấy  được  rõ  ràng,  người  tu  hành,  người  chân  thật 

dụng công cũng có thể thấy được rõ ràng. Công phu càng sâu, cái sâu này là nói định 

huệ, công phu định huệ càng sâu, bạn thấy được càng rộng, thấy được càng tinh tế, thế 

xuất thế gian pháp lý giải thấu triệt, thế là chúng ta tin tưởng lời của Phật nói quyết 

định không quá đáng, đích thực là chân ngữ giả, thật ngữ giả, như ngữ giả, chúng ta tin 

tưởng. Người thế gian gọi là quán sát tỉ mỉ. Không phải công phu như vậy, họ làm sao 

có thể thấy được rõ ràng, làm sao có thể thấy được tường tận? 

Do đây có thể biết, thực tế là chúng ta tâm ý qua loa, chúng ta đối với cảnh giới hiện 

thực  mờ  mịt  vô  tri,  còn  tự  cho  rằng  thông  minh,  hỏng  là  hỏng  chính  ngay  chỗ  này. 

Chân thật là mờ mịt vô tri, tự cho rằng là biết, biết thô. Những lời giáo huấn của Phật 

dạy cho chúng ta, nếu như chúng ta có thể thể hội được đôi chút, tâm sám hối tự nhiên 

sanh ra. Không nên nói so với Phật Bồ Tát, mà chúng ta so với Tu Đà Hoàn Tiểu thừa, 

Bồ Tát sơ tín vị của Đại thừa thì một trời một vực, kém quá xa. Từ những chỗ này mới 

chân thật thể hội cao thâm của Phật pháp, khiến người tán thán, khiến người ngưỡng 

mộ.  Tán  thán,  ngưỡng  mộ  là  thiện  hạnh,  thế  nhưng  vẫn  chưa  đủ  vào  đâu,  cần  phải 

phấn đấu, phải phát nguyện phấn đấu nỗ lực hướng Phật Bồ Tát học tập, chúng ta mới 

có thể có thành tựu, cũng có thể giống như Phật Bồ Tát vậy, trang nghiêm chúng hạnh. 

Cái  "chúng hạnh"  này đơn giản mà nói, chính là từng li từng tí ngay trong cuộc sống 

thường  ngày  thuần  thiện  vô  ác,  đây  là   "trang  nghiêm".   Trong  thuần  thiện  đầy  đủ 

phước đức trí tuệ. Nếu bạn hỏi tại vì sao phải làm như vậy? Đây là tự nhiên, không có 

chút  nào  miễn  cưỡng,  đây  là  tánh  đức  lưu  lộ  viên  mãn,  trong  Kinh  Phật  thường  nói 

 "pháp nhĩ như thị" , tuyệt đối không khởi tâm động niệm  "ta muốn làm như vậy" , bạn 

vừa nghĩ thì sai rồi, không đúng rồi. Bạn nghĩ làm như vậy, đó là "tương tợ vị", "quán 

hạnh vị". Chư Phật Bồ Tát, Pháp Thân Đại Sĩ biểu hiện là "phần chứng vị", trên quả 

địa chư Phật Như Lai là "cứu cánh vị". Quay đầu nhìn lại xem chính chúng ta, chúng 

- 344 - 

ta chính mình mê mất tự tánh quá lâu rồi, vô lượng kiếp đến nay mê hoặc điên đảo, mê 

đến hiện tại. 

Vô lượng kiếp mê hoặc điên đảo không sợ, không xem là việc gì đáng sợ lắm. Ở trên 

Kinh  nêu  ra  một  thí  dụ,  nói  với  chúng  ta  chân  tướng  sự  thật,  mê  hoặc  điên  đảo  của 

chúng ta  "giống như nhà tối ngàn năm" . Đây là lời nói trong Phật Kinh. "Nhà tối" là 

thí dụ vô minh, mê mất tự tánh, "ngàn năm" là thí dụ thời gian lâu dài. Bạn bật lên một 

ngọn đèn, bóng tối liền tiêu mất, liền bị xua đuổi rồi. Bạn thấy, dễ dàng đến như vậy. 

Cho  nên  vô  lượng  kiếp  mê  mất  tự  tánh,  chỉ  cần  bạn  ngày  nay  giác  ngộ,  "giác  ngộ" 

chính là bật lên một ngọn đèn. Then chốt là ở chúng ta có thể giác ngộ hay không. 

Chư Phật Bồ Tát thị hiện ở chín pháp giới, các Ngài là vì cái gì? Dùng lời nói phàm 

phu của chúng ta mà nói là giúp chúng ta giác ngộ. Các Ngài chỉ vì một việc này, các 

Ngài không  vì việc  khác. Các  Ngài không có  chính  mình, trên "Kinh  Kim  Cang" đã 

nói  là   "vô  ngã  tướng,  vô  nhân  tướng,  vô  chúng  sanh  tướng,  vô  thọ  giả  tướng" .  Các 

Ngài đến làm gì? Chính là vì giúp chúng sanh giác ngộ mà thôi. 

Bốn kiến bốn tướng phá rồi, mới chân thật có thể giúp đỡ chúng sanh giác ngộ. Nếu 

như vẫn có bốn tướng bốn kiến, họ chính mình bản thân chưa giác ngộ. Các Ngài làm 

thế nào giúp người khác giác ngộ? Trong lúc giảng, tôi cũng thường hay cùng với các 

đồng tu khích lệ lẫn nhau. Chúng ta học Phật đã được không ít năm rồi, tại vì sao vẫn 

không thể vào được cảnh giới này? Nguyên nhân này do đâu? Nguyên nhân chính là 

tám  chữ  này.  Tự  tư  tự  lợi  của  chúng  ta  vẫn  chưa  buông  xả,  tạo  thành  chướng  ngại 

nghiêm trọng, chúng ta không vào được cửa. Bạn quả nhiên buông xả tự tư tự lợi rồi, 

dùng  Phật  pháp  mà  nói,  bạn  liền  phá  được  bốn  tướng,  phá  được  ngã  kiến.  Phá  ngã 

tướng, phá ngã kiến, chúng ta gọi là căn bản phiền não, không phải là cái ý trên Kinh 

Phật nói. Căn bản phiền não trong kiến tư phiền não phá rồi, bạn mới có thể khế nhập 

cảnh  giới, vào  cảnh  giới  của  Phật.  Phật  nói  những  lời  nói  này  bạn  đều  hiểu  rồi, nếu 

như ngã tướng, ngã kiến vẫn kiên cố chấp trước, thành thật mà nói, Phật nói những lời 

nói này  chúng ta không hiểu, ngày  ngày  đọc  Kinh, ý  nghĩa  trong Kinh ra sao không 

biết,  xem  chú  giải  của  người  xưa  cũng  xem  không  hiểu.  Bản  thân  chính  mình  có 

chướng ngại, chính  mình  nhất định phải biết được  chướng  ngại  là từ  chính bản thân 

mình, chính là từ trong vọng tưởng, phân biệt, chấp trước mà sanh ra. Cái chướng ngại 

này nếu không đột phá thì không cách gì vào được cửa Phật. Tôi nói lời chân thật với 

bạn, nếu  chướng ngại  này  không đột phá thì niệm  Phật không thể vãng  sanh. Người 

niệm Phật nhiều, ngày trước lão cư sĩ Lý Bỉnh Nam thường nói, một vạn người niệm 

Phật có thể vãng sanh chỉ có hai ba người mà thôi. Do nguyên nhân gì? Hai ba người 

này đem tự tư tự lợi buông xả thì họ vãng sanh. Nhiều người niệm Phật như vậy không 

thể buông xả tự tư tự lợi, khởi tâm động niệm vẫn là vì lợi ích của ta, cái ý niệm này là 

chướng ngại nghiêm trọng. Đây là hiện tượng của mê, chưa giác ngộ, không có chút 

giác ngộ nào. Giảng Kinh ở chỗ này, bạn thường hay đến nghe, nghe được tốt cũng gật 

đầu, dường như là hiểu rồi, cảnh giới hiện tiền vẫn là "ta", "lợi ích của ta là quan trọng 

nhất", bạn liền biết được cái thứ này thật khó. Tập khí vô lượng kiếp huân thành, bạn 

rất khó giác ngộ. Bạn phải chân thật buông xả thì bạn mới có thể giác ngộ. Bạn buông 

xả được càng nhiều thì bạn giác ngộ được càng sâu, giác ngộ được càng lớn. Người 

buông xả tất cả thân tâm thế giới thì gọi là đại giác đại ngộ. Phàm phu làm Phật không 

gì khác; Bồ Tát 41 vị thứ (thông thường nói 51 vị thứ, bao gồm thập hạnh vị), vị thứ từ 

- 345 - 

chỗ nào mà có? Ở buông xả nhiều hay ít. Giả sử vọng tưởng, phân biệt, chấp trước có 

51 tầng thứ, buông xả một tầng, địa vị của bạn liền nâng một cấp; lại buông xả một 

tầng, lại  nâng  lên  một  cấp;  thảy  đều  buông xả, bạn  liền  viên mãn  thành  Phật. Chính 

như vậy mà thôi. Có thể thấy được tại vì sao bạn không thể thành tựu? Vì bạn không 

chịu buông xả. 

Người tu hành phải mỗi giờ mỗi phút kiểm điểm chính mình, vì sao vậy? Lỗi lầm của 

chính mình, phiền não của chính mình, chính mình không biết. Tại vì sao họ không thể 

buông xả? Bởi vì họ không biết. Phật dạy bảo chúng ta phương pháp cực kỳ phương 

tiện  khéo  léo.  Phật  dạy  bảo  chúng  ta,  cái  thứ  nhất  dạy  chúng  ta  trì  giới,  "giới  vi  vô 

 thượng Bồ Đề bổn" . Và trước khi trì giới thì dạy chúng ta tu mười thiện. Mười thiện 

không phải giới, mười thiện là nền tảng của giới. Nghĩa rộng của trì giới chính là thủ 

pháp. Thế  nhưng  người  phàm  phu  luôn  cho  rằng  chính  mình  có  đắc  quyền  khác  với 

mọi  người,  cao  hơn  người  một  bậc.  Đây  là  phiền  não,  không  phải  trí  tuệ.  Chúng  ta 

xem thấy chư Phật Bồ Tát ứng hóa ở thế gian, các Ngài hoàn toàn kết thành một khối 

với chúng sanh. Đây là Bồ Tát, thông thường chúng ta gọi là bình dị dễ gần, chắc chắn 

không ở trong đoàn thể tạo thành một cái đặc thù, một loại giai cấp, thân phận đặc thù. 

Phàm hễ không lý giải nghĩa thú giáo huấn của Phật Đà, họ vẫn tùy thuận phiền não 

tập khí, chúng ta liền biết được, phiền não của họ nặng hơn so với người khác, hay nói 

cách  khác,  cho  dù  ngày  ngày  đang  học  Phật,  ngày  ngày  đang  đọc  Kinh,  ngày  ngày 

đang  nghiên  giáo,  cũng  là   "chỉ  ư  ký  vấn  chi  học" .  Bạn  nghe  được  nhiều,  nhớ  được 

nhiều, bạn không vào cảnh giới, không liên quan gì với giác tánh của bạn, bạn không 

giác ngộ, không cách gì vào cửa. Tu được tốt hơn, nhiều nhất cũng chẳng qua là phước 

báo hữu lậu trong sáu cõi mà thôi. 

Phước báo đến nơi nào để hưởng? Năm giới mười thiện của bạn không đầy đủ, phước 

báo của bạn đại đa số đều là ở đường súc sanh và đường ngạ quỷ để hưởng phước, trời 

người hai cõi đều không có phần, bạn nói xem có đáng thương hay không? Cho nên, 

chúng  ta  chính  mình  phải  cảnh  giác  đến,  chúng  ta  khởi  tâm  động  niệm,  lời  nói  việc 

làm không thể không thiện. Cái "thiện" này chính là trang nghiêm. 

Hiện tại chúng ta bất thiện, chúng ta phải học thiện. Cách học thế nào? Nhất định phải 

học từ oai nghi, giống thời xưa dạy học sinh tiểu học, gọi là  "thiếu thành nhược thiên 

 tính, tập quán thành tự nhiên" . Một người nhận giáo dục tốt là từ nhỏ, từ ngay chúng 

mới  vừa sanh  ra, mắt  của  chúng  vừa mở  ra  thì  liền phải bảo  chúng  thấy  tất  cả  thiện 

pháp, nghe tất cả thiện pháp, cắm gốc cho chúng. Vạn nhất không nên cho rằng chúng 

vẫn còn rất nhỏ không hiểu việc, không hề gì, bạn không biết vừa nhìn thấy qua, vừa 

nghe qua tai đã mãi ghi nhớ. Cho nên, cái ấn tượng thứ nhất, cái vào trước làm chủ. Sự 

việc  này  thì  khó. Người  vào  thời  xưa biết  được,  cho  nên  nhà Nho  dạy  người  từ  thai 

giáo, vẫn còn chưa ra đời, khi mang thai thì dạy rồi. Chúng ta ngày nay không nhận 

được giáo dục này, đây là trên "Kinh Vô Lượng Thọ", Thế Tôn rất là cảm khái mà nói: 

 "Tiên  nhân  bất  thiện,  bất  thức  đạo  đức,  vô  hữu  ngữ giả, thù  vô  quái  tha" . Chúng  ta 

nghe lời nói này thật là đau lòng. Nghe hiểu lời nói này, chúng ta hồi đầu, ngày trước 

không có học, hiện tại học vẫn được, vẫn còn đến kịp. Ngày trước cha mẹ trưởng bối 

không dạy chúng ta, hiện tại Phật Bồ Tát dạy chúng ta, chúng ta càng phải nên phấn 

nỗ lực để học tập. 

- 346 - 

Phật pháp phải học từ chỗ nào? Chân thật người trước không hiểu, không có người dạy 

bảo chúng ta, Phật pháp học từ "Sa Di Luật Nghi". 

Thế gian pháp học từ chỗ nào? Hiện tại các bạn nhỏ học “Đệ Tử Qui”, "Khúc Lễ Nội 

Tắc" trong "Lễ Ký", học qui củ, học được cách đối nhân xử thế tiếp vật từ ngay trong 

đó. Ngày nay, chúng ta xem thấy nhà trẻ dạy các bạn nhỏ học “Đệ Tử Qui”, các bạn 

nhỏ có học được hay không? Thầy dạy các bạn nhỏ phải làm được trước, thì các bạn 

nhỏ  mới  có  thể  học  được.  Vì  sao  vậy?  Trong  Kinh  Phật  chẳng  phải  thường  hay  dạy 

bảo chúng ta  "thọ trì đọc tụng, vì người diễn nói"  hay sao? Chữ "diễn" này chính là 

câu nói phía sau:  "Quỹ phạm cụ túc" .  "Quỹ phạm"  là biểu diễn, làm cho các bạn nhỏ 

xem, để chúng xem được thấy được, vĩnh viễn ghi nhớ ở trong tâm. 

Căn bản của học vấn, nền tảng của học vấn chính ở hiếu thân tôn sư. Nho cùng Phật 

hoàn toàn tương đồng. Thầy dạy học trò hiếu thuận cha mẹ, cha mẹ dạy con cái phải 

dạy chúng tôn sư trọng đạo, hai bên phối hợp hợp tác lẫn nhau mới có thể dạy thành 

được trẻ nhỏ. Đơn phương thì không thể dạy thành, phải đôi bên cùng dạy. Nếu cha 

mẹ  không  tôn  trọng  thầy  giáo,  con  cái  của  bạn  làm  sao  có  thể  tôn  kính  thầy  giáo? 

Không thể nào. Cho nên hiện tại người trẻ tuổi khó dạy, các trẻ nhỏ không dễ gì dạy 

được, nguyên nhân khó dạy này do đâu? Do xem thường đi giáo dục nền tảng. Thành 

thật mà nói, người hiện tại không hề nghĩ đến, trong sách xưa còn có ghi chép một số. 

Tuổi  tác  này  của  tôi,  chỉ  cần  nhỏ  hơn  tôi  một  tuổi  thì  cái  cơ  duyên  này  không  còn. 

Tuổi tác của tôi là từ tư thục đổi thành tiểu học. Khi tôi sáu-bảy tuổi đi học, chính là 

lúc đó đã đổi, cho nên tôi còn học được ba đến bốn tháng tư thục, về sau thì biến thành 

tiểu học. Trong tư thục dạy tôn sư trọng đạo, trong tiểu học không có. 

Ấn tượng của tôi rất sâu sắc. Chúng tôi ở nơi thôn quê, thôn quê có một vị tiên sinh 

dạy  học  ở  nơi  đó,  dạy  tư  thục, tổng  cộng  có  mười  mấy  học  trò,  từ  sáu-bảy  tuổi  đến 

mười lăm-mười sáu tuổi. Lên lớp trong một cái phòng, cái tư thục này tổ chức trong 

một từ đường. Ngày đầu tiên đi học, phụ thân của tôi mang theo lễ vật, dẫn theo tôi bái 

thầy giáo. Trong tư thục cũng có lễ đường, cái lễ đường đó là đại sảnh tế tổ trong Từ 

đường, ở trên đại sảnh cúng một bài vị rất lớn, bài vị của Khổng Lão Phu Tử, thần vị 

"Đại Thành Chí Thánh Tiên Sư Khổng Lão Phu Tử". Chúng tôi đi học, trước tiên phải 

hướng đến bài vị của Khổng Lão Phu Tử lễ ba lễ cúi đầu chín lần. Phụ thân tôi dẫn tôi 

lạy, phụ thân tôi ở phía trước, tôi ở phía sau lạy theo ông. Sau khi lạy Khổng Lão Phu 

Tử xong thì mời lão sư ngồi ghế. Kỳ thật, tuổi tác của thầy giáo đều nhỏ hơn so với 

phụ thân tôi. Mời lão sư ngồi ghế, phụ thân tôi ở phía trước, học trò chúng tôi ở phía 

sau, hướng đến thầy hành lễ ba lần quỳ chín lần cúi đầu. Gia trưởng dạy trẻ nhỏ lạy lão 

sư, chúng tôi ở phía sau lạy theo, chính mắt thấy phụ thân của chính mình hướng đến 

thầy  hành  lễ  ba  lần  quỳ  chín  lần  khấu  đầu.  Đây  gọi  là  tôn  sư  trọng  đạo.  Chúng  ta 

không dám khinh mạn với thầy giáo, phụ thân của ta thấy thầy giáo thì quỳ lạy dưới 

đất, chúng ta làm học trò làm sao dám không kính trọng thầy giáo? Dạy  "quỹ phạm cụ 

 túc" , làm ra tấm gương tôn sư trọng đạo cho trẻ nhỏ xem. Không nói cho chúng nghe, 

giảng không ích gì, làm cho chúng xem. Cho nên, chúng ta ngay trong một đời này có 

cái tâm  sùng  kính đối với lão sư hay  không chính là  dạy  vào lúc  đó. Hiện tại các vị 

đừng nói chưa thấy qua. Thầy giáo tiếp nhận gia trưởng lễ ngộ long trọng như vậy, nếu 

họ không dạy trẻ nhỏ cho tốt, họ làm sao xứng đáng được với gia trưởng người ta chứ? 

- 347 - 

Trách  nhiệm  cảm.  Đây  là  lễ  xưa,  vào  thời  xưa  chính  là  dạy  bảo  như  vậy,  nhất  định 

phải làm ra tấm gương cho học trò xem. 

Học trò học tập thành công, học cái gì? Học giác ngộ. Không chỉ Phật pháp chú trọng 

ở khai ngộ, nhà Nho cũng chú trọng ở ngộ tánh, tuyệt đối không phải dạy bạn đọc sách 

chết. Phải có chỗ ngộ. 

Người xưa đối với cả đời của một người, ưu điểm của mỗi mỗi giai đoạn họ biết được 

rất rõ ràng, chuyên môn lợi dụng ưu điểm của bạn. Ưu điểm của trẻ nhỏ là sức nhớ tốt, 

những loại điểm tích cần ghi nhớ, ở vào lúc này thảy đều dạy bạn đọc qua, đọc thuộc, 

cả đời bạn đều không thể quên đi. Đến mười ba - mười bốn dần dần giác ngộ rõ lý, vào 

lúc đó sẽ giảng giải cho bạn. Cho nên đem việc đọc và giảng giải phân ra làm hai giai 

đoạn, đây là lợi dụng mỗi một giai đoạn của đời người, họ có ưu điểm của họ. Không 

hề giống như giáo dục hiện đại. Giáo dục hiện đại, thực tế mà nói, không thể so được 

với loại giáo dục tư tưởng đó. 



Tập 208 

Năm xưa, tôi đến thăm Trường Đại học Sư phạm Bắc Kinh, tôi xem thấy một câu đối 

tám chữ rất là hoan hỷ, đây là tập thể giáo thọ của đại học Bắc Kinh cùng đồng nêu ra. 

Phó hiệu trưởng của trường dẫn tôi đi tham quan trường học của họ. T 


**************** 

Năm xưa, tôi đến thăm Trường Đại học Sư phạm Bắc Kinh, tôi xem thấy một câu đối 

tám chữ rất là hoan hỷ, đây là tập thể giáo thọ của đại học Bắc Kinh cùng đồng nêu ra. 

Phó hiệu trưởng của trường dẫn tôi đi tham quan trường học của họ. Tôi nói với Phó 

hiệu trưởng cùng với các giáo thọ, tám chữ này chính là trong Phật pháp Đại Thừa - 

"Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh". 

Bạn muốn hỏi "Kinh Hoa Nghiêm" nói gì? Chính là tám chữ này, nội dung bên trong 

"Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh"  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  đọc  Kinh 

văn này, bốn câu đến:  "Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" . Mười sáu chữ 

này là "Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh", cho nên mười sáu chữ này nếu 

nói tỉ mỉ thì chính là một bộ "Kinh Hoa Nghiêm". Chúng ta ở chỗ này mỗi ngày giảng 

một tiếng rưỡi đồng hồ, phải giảng đến mấy chục năm, chẳng qua là giảng bốn câu này 

mà  thôi. Cho  nên chúng ta đem  bốn câu này  làm  thành  tổng đề  mục  giảng  Kinh nói 

pháp ở mỗi nơi trên toàn thế giới. 

Người chân thật giác ngộ rồi (người giác ngộ ở trong Phật pháp gọi họ là Phật, là Bồ 

Tát, không giác ngộ là phàm phu), thì khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều sẽ làm 

tấm gương của xã hội đại chúng.  “Quỹ”  là qui củ, phép tắc;  "phạm"  là mô phạm, tấm 

gương tốt. Người chân thật giác ngộ thì nhất định có cách làm này. Trong "Kinh Hoa 

Nghiêm"  nói  rất  đầy  đủ,  mỗi  mỗi  người  không  đồng  thân  phận,  nam  nữ  già  trẻ,  các 

ngành các nghề, không luận ở đời sống tư riêng, đang làm việc hoặc đang giao tế thù 

đáp, mỗi niệm đều là đang làm tấm gương tốt của xã hội đại chúng, từng li từng tí đều 

- 348 - 

là điển phạm của xã hội đại chúng. Họ không chỉ nói cho chúng ta nghe, mà họ làm ra 

tấm gương để cho chúng ta xem. Nhất là đến Kinh văn phía sau, Thiện Tài Đồng Tử 

53 lần tham học, làm thành một tổng kết mô phạm, dùng 53 vị Bồ Tát đại biểu xã hội 

các ngành các nghề khác nhau. Thân phận của họ không như nhau, địa vị trong xã hội 

không như nhau, công việc không như nhau, họ dùng tâm gì? Họ làm ra là những việc 

gì? Chúng ta ở chỗ này tổng kết một câu, không có một người nào mà không vì xã hội, 

vì chúng sanh, nhất định không tìm ra một người vì chính mình, vì gia đình của chính 

mình, vì cái đoàn thể nhỏ của chính mình. Mỗi mỗi đều là vì chúng sanh, vì xã hội, 

đích  thực làm  ra  là  "học  vi  nhân  sư"  (sư  là  sư  biểu, biểu  pháp),  "hành  vi  thế  phạm" 

(hành động việc làm đều là điển phạm xã hội). 

Phật pháp, đặc biệt là Phật pháp Đại thừa, Phật pháp Đại thừa chính là đời sống phước 

đức  trí  tuệ  đầy  đủ  viên  mãn.  Chúng  ta  thường  hay  nói,  muốn  học  thành  Phật,  muốn 

học  được  làm  Phật,  đời  sống  phước  huệ  đầy  đủ  viên  mãn,  người  đó  chính  là  Phật. 

Phàm  phu  cùng  Phật  không  ở  trên  hình  thức,  ở  trên  hình  thức  mà  nói  thì  sai.  Trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" thị hiện ra có nghèo giàu sang hèn không như nhau, có nam nữ 

già trẻ không đồng nhau, đây là hiện tượng của xã hội chúng ta, thế nhưng thảy đều là 

chư Phật Như Lai. Chúng ta phải ở ngay chỗ này mà nghĩ. Phàm phu cùng Phật, thực 

tế mà nói chính là khác biệt ở mê và ngộ. Một niệm giác ngộ thì phàm phu liền làm 

Phật, một niệm mê hoặc thì Phật liền biến thành phàm phu. 

Các vị nghe qua hai câu nói này rồi có lẽ sẽ sanh ra nghi vấn, chúng ta đã phí ngàn vạn 

lần khổ hạnh tu hành thành được Phật, sau khi thành Phật, đến lúc nào lại có thể biến 

thành phàm phu? Nghi vấn này không phải người hiện tại có, mà khi Thích Ca Mâu Ni 

Phật tại thế đã có. Ở trên hội Lăng Nghiêm, tôn giả Phú Lâu Na đã nêu ra vấn đề này 

rồi. Ngài thỉnh giáo với Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng sanh do mê mất đi tự tánh mới 

luân hồi sáu cõi, chúng ta phí hết thời gian của ba đại A Tăng Kỳ kiếp tu hành chứng 

quả  thành được  Phật,  sau khi thành  Phật, lúc nào  lại  có  thể  mê  hoặc, lại  có  thể  biến 

thành chúng sanh? Thích Ca Mâu Ni Phật ở trong Kinh điển có khai thị rất tỉ mỉ, việc 

này  ở  quyển  thứ  tư  của  "Kinh  Lăng  Nghiêm".  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  tổng  cộng  có 

mười quyển, nếu các vị hy vọng tường tận vấn đề này thì nên đọc "Lăng Nghiêm". 

Phật ở trên “Lăng Nghiêm" nói với chúng ta, sau khi giác ngộ sẽ không còn mê hoặc 

nữa. Lời nói này là lời thành thật. Chưa có giác ngộ, chúng ta ở trên đạo Bồ Đề có tiến 

có thoái, tiến là ngộ, thoái chính là lại mê hoặc, lại thoái chuyển. Tình hình của chúng 

ta là tiến tiến thoái thoái. Cần phải đến sau khi phá một phẩm vô minh mới chân thật 

không thoái chuyển, vào lúc đó chỉ có tiến, không có thoái, thế nhưng mỗi một người 

tốc độ tiến không như nhau. Có người rất dụng công, dũng mãnh tinh tấn, họ tiến bộ 

được nhanh; có người tương đối lười biếng, tiến bộ tương đối chậm, quyết định không 

thoái chuyển. Cho nên, nhà Phật nói "tam bất thoái". 

Tam Bất Thoái 

 Cái thứ nhất không thoái chuyển là  kiến đạo vị. Đây là thật, quyết định không phải 

là  giả.  Hay  nói  cách  khác,  bạn  chân  thật  đem  ngã  chấp  phá  hết,  chân  thật  giác  ngộ, 

chân  thật  tường  tận,  Phật  giảng  "vô  ngã",  lời  nói  này  là  thật,  không  giả  chút  nào. 

Không còn chấp trước cái thân này là ta, ý niệm tự tư tự lợi hoàn toàn đoạn hết, bạn 

liền chứng "vị bất thoái", Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa, Bồ Tát Đại thừa Sơ Tín Vị, chắc 

- 349 - 

chắn bạn sẽ không còn thoái chuyển đến vị phàm phu, bạn đã là thánh nhân, thế nhưng 

bạn vẫn ở sáu cõi, bạn vẫn không siêu việt sáu cõi luân hồi, là thánh nhân trong sáu 

cõi. Phật nói rồi, họ chắc chắn không đọa vào trong ba đường ác, tuy là ở trong sáu cõi 

nhưng chắc chắn không đọa vào trong ác đạo. Do đây có thể biết, đọa ba đường ác là 

mê  hoặc  điên  đảo  mới  đọa  lạc.  Kiến  đạo  vị  tuy  là  công  phu  nhỏ,  thế  nhưng  họ  cứu 

cánh sẽ không tạo tội nghiệp. Phàm hễ tạo tội nghiệp, các vị nghĩ thử nghĩ xem, đều là 

thuộc về tự tư tự lợi. Họ không có tự tư tự lợi, cho nên họ chắc chắn không tạo tham 

sân si, quyết định không đọa vào ba đường ác. Đây là việc đầu tiên không thoái, "vị 

bất thoái". 

 Cái bất thoái thứ hai gọi là  "hành bất thoái" . Đây là nói ngộ nhập vào cảnh giới Đại 

thừa, tuyệt  đối sẽ không  thoái  chuyển  làm  người  Tiểu thừa, đây  là  Bồ  Tát  Đại  thừa. 

Tiểu thừa là nghiêng nặng ở tự tu, tâm từ bi ít, tâm lợi ích chúng sanh không mạnh, vì 

sao vậy? Chúng sanh không dễ độ, bạn dùng thiện ý giúp cho họ, họ ác ý đối với bạn, 

cho nên rất nhiều Bồ Tát Tiểu thừa thoái tâm, vẫn là chính mình tu hành, đừng quản 

việc của họ, hảo tâm giúp người người ác ý đáp lại. Chúng ta xem thấy trong xã hội, 

loại hiện tượng này là quá nhiều rồi. Bồ Tát Đại Thừa hiểu được đạo lý này, hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật,  chúng  sanh  ác  ý  đến  thế  nào  với  họ,  họ  tuyệt  đối  không  thoái 

chuyển. Đây là giai đoạn thứ hai gọi là "hành bất thoái". 

 Cái bất thoái thứ ba là  niệm bất thoái. Vô minh phá một phẩm rồi, tuyệt đối sẽ không 

thoái đến mười pháp giới, mức thấp nhất của họ là Pháp Giới Nhất Chân, trong "Kinh 

Hoa Nghiêm" nói "Thế giới Hoa Tạng", trong Kinh vãng sanh nói "Thế giới Cực Lạc". 

Sanh đến Thế giới Cực Lạc tuyệt đối sẽ không thoái đến mười pháp giới. Trong tam 

bất thoái, rất khó được, rất đáng quý là "niệm bất thoái", cho nên chúng ta muốn hiểu 

được, nếu tu học pháp môn thông thường, đạt đến cảnh giới này quá khó, quá khó. Tại 

vì sao vậy? Đoạn kiến tư phiền não, đoạn trần sa phiền não, còn phải phá một phẩm vô 

minh, việc này rất không dễ dàng. 

Niệm Phật vãng sanh, đại đức xưa đều nói pháp môn này gọi là "đạo dễ hành". Thực tế 

mà  nói  cũng không dễ  dàng, nhưng  so  với  các  pháp  môn  khác  thì pháp  môn  này  dễ 

dàng, vì sao vậy? Các pháp môn khác phải đoạn phiền não, pháp môn này không cần 

phải đoạn phiền não. Tuy không đoạn nhưng bạn phải phục được phiền não, phải có 

thể khắc phục được phiền não, phiền não tuy có nhưng không khởi được tác dụng, bạn 

mới có thể đới nghiệp vãng sanh. Phiền não có, phiền não thường hay khởi tác dụng, 

thì bạn không thể vãng sanh rồi. Đồng tu chúng ta nhất định phải ghi nhớ, phiền não 

tập khí hiện tại phải buông xả, không nên cho rằng hiện tại không cần phải lo, đến lâm 

chung ta hãy buông xả. Bạn có nắm chắc lâm chung buông xả được hay không? Nếu 

như khi lâm chung biến thành chứng ngờ dại thì làm sao? Vậy thì xong rồi. Tại vì sao 

có thể biến thành chứng ngờ ngệch? Không thể buông xả biến thành. Bạn quả nhiên tất 

cả buông xả, khi lâm chung quyết định sẽ không có chứng ngờ ngệch. Ở trong Kinh 

Đại thừa Phật nói với chúng ta rất nhiều:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" . Chúng ta 

một người ở thế gian này nhiều thứ bệnh khổ đều là từ tâm tưởng sanh. Tâm tưởng cái 

gì? Tưởng cái bất thiện. Tâm địa hoàn toàn thuần thiện thì làm sao có thể bị bệnh? Tại 

vì sao người thuần thiện không sanh bệnh? Người thuần thiện không có "ta" thì ai bị 

bệnh? Có "ta" thì ta mới bị bệnh, không có ta thì ai bị bệnh? Bệnh đến không có chỗ 

bám,  tìm  không  được  chỗ  bám  vào.  Có  "ta"  mới  có  bệnh,  không  có  ta  thì  không  có 

- 350 - 

bệnh. Không chỉ không có bệnh, bạn lại nghĩ xem, cũng không có chết. Có "ta" mới có 

chết. Ai chết? Ta chết. Ta không có rồi, vậy thì ai chết? Không có chết.  "Tất cả pháp 

 từ  tâm  tưởng  sanh" ,  cho  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  đem  tự  tư  tự  lợi,  đem  cái  ta 

buông xả, bỏ đi, đó chính là Phật Bồ Tát rồi. Phật Bồ Tát cùng phàm phu khác nhau 

chính ở điểm này. 

Nếu chúng ta chân thật học Phật Bồ Tát thì phải đem cái ta, đem cái tư lợi bỏ hết. Bồ 

Tát hạnh là gì? Tất cả là vì người khác, vì xã hội, vì chúng sanh. Họ cũng sinh hoạt 

biểu diễn, giống xướng kịch vậy, biểu diễn cho người khác xem, biểu diễn dạy người 

khác giác ngộ, đây gọi là Bồ Tát. Tiết mục của Bồ Tát biểu diễn thì quá nhiều, phương 

thức cũng không như nhau. "Kinh Hoa Nghiêm" sau cùng dùng Kinh văn 40 quyển, 53 

vị Phật Bồ Tát biểu diễn ra cho chúng ta xem, Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham học, có 

chánh diện, có phản diện. Không luận là chánh diện hay là phản diện, không việc gì 

khác ngoài làm cho chúng sanh giác ngộ. 

Chúng ta phải biết học. Biết học thì không ai không đạt được lợi ích. Cho nên, chân 

thật  khế  nhập  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm.  Cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  ở  đâu  vậy?  Đời  sống 

hiện thực của  chúng ta. Chúng ta xem  thấy  người  tốt, đây  là  thiện tri thức,  chúng ta 

phải học tập với họ, học mặt tốt của họ. Họ có mặt không tốt đó, mặt bất thiện đó, làm 

cái mặt ác đó cũng là thiện tri thức của chúng ta, nhắc nhở chúng ta hành vi ác, việc 

làm ác đó, ta phản tỉnh lại xem ta có hay không? Nếu ta có thì phải mau sửa đổi. Bởi 

vì người rất không dễ gì phát hiện lỗi lầm của chính mình, rất dễ dàng xem thấy  lỗi 

lầm của người khác. Xem thấy lỗi lầm của người khác, không nên đem lỗi lầm đó để 

vào trong tâm, mà hồi quang phản chiếu, xem xem chính mình có lỗi lầm giống như 

vậy  hay  không?  Nếu  như  có  thì  lập  tức  liền  sửa,  cho  nên  người  đó  cũng  là  thiện  tri 

thức của chúng ta. Đây chính gọi là Phật nhãn, xem thấy tất cả chúng sanh đều là Phật. 

Phật ở nơi đó biểu diễn để chúng ta giác ngộ, giúp chúng ta thay đổi tự làm mới, cho 

nên đều là thiện tri thức, đều phải nên cung kính cúng dường. Họ biểu diễn thiện pháp 

thì chúng ta tán thán, biểu diễn bất thiện thì không tán thán. Đây là Bồ Tát Phổ Hiền 

dạy chúng ta. Họ biểu diễn không phải thiện thì không tán thán, thế nhưng nhất định 

cung kính cúng dường, nhất định phải chăm chỉ nỗ lực học tập. Đối với bất thiện, sau 

khi xem thấy rồi quay đầu lại phản tỉnh chính mình, nếu như có lỗi lầm giống y như họ 

thì phải mau sửa, "có thì sửa đổi, không thì khích lệ", nghĩ lại ta không có cái lỗi lầm 

này, khích  lệ  chính  mình  từ  nay về  sau  không  nên  phạm  lỗi  lầm  giống  như họ. Cho 

nên thiện pháp, ác pháp, người thiện, người ác thảy đều là thiện tri thức của chúng ta, 

thảy đều là chư Phật Bồ Tát đang thị hiện ở trước mặt chúng ta dạy bảo chúng ta. Cho 

nên sau khi vào cảnh giới Hoa Nghiêm, người tu hành chỉ có chính mình là phàm phu, 

ngoài  chính  mình  ra,  toàn  là  chư  Phật  Như  Lai  hóa  hiện,  chính  mình  có  lý  nào  mà 

không thành đạo vô thượng chứ? 

Thiện Tài Đồng Tử ngay đời chứng đắc quả báo cứu cánh viên mãn, Ngài học thế nào 

vậy?  Chính  là  học  như  vậy  mà  thành.  Cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  ở  nơi  nào  vậy?  Cảnh 

giới Hoa Nghiêm chính là hoàn cảnh đời sống hiện thực của chúng ta. 

Pháp  Giới  Nhất Chân và  mười  pháp giới  là  một,  không phải hai. Giác ngộ rồi, pháp 

giới của chúng ta liền biến thành Pháp Giới Nhất Chân, liền biến thành Hoa Tạng. Mê 

rồi,  chúng  ta  vốn  có Pháp  Giới  Nhất  Chân  liền biến  thành  mười  pháp  giới. Cho nên 

- 351 - 

nói:  "Y báo tùy theo chánh báo chuyển"  (chánh báo là ý niệm), đây chính là nói rõ  "tất 

 cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh" .  Một  niệm  chánh  giác,  chân  thật  giác  ngộ  rồi  liền  vào 

pháp giới Phật. Vào pháp giới Phật, ngôn ngữ của Phật làm gì có lý nào nghe không 

hiểu? Trong kệ khai Kinh nói:  "Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa" . Phật thị hiện ra 

tướng, chúng ta xem thấy rồi, thì làm gì có lý nào không giác ngộ? 

Các vị nhất định phải ghi nhớ, chúng ta ngày nay không vào được cảnh giới là do tự 

tư  tự  lợi, hỏng chính ngay chỗ này. Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta tu hành không 

phải một đời này mới khai ngộ. Mỗi vị đồng tu có thể ngồi ở nơi đây hai giờ đồng hồ 

là thiện căn sâu dày. Cái thiện căn này là thiện căn của vô lượng kiếp vun trồng. Đã có 

thời gian tu tích thiện căn dài đến như vậy, tại vì sao bạn không thể thành tựu? Chính 

là hỏng ở ý niệm tự tư tự lợi chưa buông xả, cho nên tu hành vô lượng kiếp chúng ta 

đều không thể chứng quả. Không chỉ không thể chứng quả, mà ngay cả khai ngộ cũng 

không cách nào. 

Ngay trong một đời này thiện căn phước đức nhân duyên chín muồi, lại gặp được rồi. 

Cho  nên  có  một  số  đồng  tu  nói  với  tôi,  sau  khi  tiếp  xúc  Phật  pháp,  nghe  Kinh,  đọc 

Kinh, niệm Phật, thường hay chính mình bất tri bất giác cảm thấy rất bi thương, đều có 

thể  rơi  nước  mắt,  không  biết  được  là  do  nguyên  nhân  gì.  Nguyên  nhân  chính  là  cái 

này, ngay  trong  kiếp lâu  xa đã  tu qua pháp  môn  này, chỉ là kém  khuyết  ở  một  niệm 

nên không có chứng đắc. Hiện tại sau khi gặp được rồi, cảm động, thương tâm, là do 

nguyên  nhân  như  vậy.  Do  đây  có  thể  biết,  chính  mình  đích  thực  có  thiện  căn,  ngay 

trong một đời không nên để lỡ qua. 

Ngay  trong  một  đời  này,  nếu  muốn  thành  tựu  thì  không  thể  không  buông  xả.  Trên 

"Kinh Kim Cang" nói được rất hay:  "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng" , cho nên 

không nên cho là thật, bao gồm cái thân này của chính mình;  "Tất cả hữu vi pháp như 

 mộng  huyễn  bào ảnh" . Chỉ  có  một  sự  việc  là  thật, đó là  giúp đỡ  người  khác, lợi  ích 

người khác, sự việc này quyết định là chân thật. Lợi ích chính mình quyết định là sai 

lầm. Đạo lý này rất khó hiểu. 

Ở trên Kinh Phật thường hay dạy bảo chúng ta:  "Mười phương ba đời Phật cùng đồng 

 một pháp thân" . Câu nói này nói được rất rõ ràng, rất tường tận, người chân thật có thể 

thể hội được không nhiều.  "Mười phương ba đời"  chính là ngày nay chúng ta gọi là 

tận hư không, khắp pháp giới. Phật quá khứ đã thành Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật giới 

thiệu cho chúng ta "Vạn Phật Danh Kinh", "Thiên Phật Danh Kinh". Ở Trung Quốc, 

rất nhiều đạo tràng tự viện vào nông lịch đều ưa thích lạy vạn Phật, lạy thiên Phật, ở 

trong đó nói cho chúng ta nghe Phật quá khứ, Phật hiện tại, Phật tương lai. Phật quá 

khứ, Phật hiện tại dễ dàng hiểu được, Phật vị lai là ai? Tất cả chúng sanh đều là Phật vị 

lai.  Chúng  ta  phải  cố  gắng  nghĩ  tưởng,  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật  vị  lai.  Tất  cả 

chúng sanh bao gồm cả ta, không hề nói ngoài ta ra, mà bao gồm ta ở trong. 

Ba đời tất cả Phật cùng đồng một pháp thân. "Pháp thân" là gì? Tổ sư đại đức xưa nói 

được rất hay, pháp thân là "chân ngã". Trong Thiền tông có tham cứu câu:  "Mặt mũi 

 trước khi cha mẹ chưa sanh ra" . Mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra chính là pháp 

thân. Pháp thân không có sanh diệt, pháp thân vô tướng, có thể hiện tất cả tướng. Hiện 

tại chúng ta nêu ra một thí dụ để nói, chúng ta đem pháp thân thí dụ thành một cái thân 

thể chúng ta, bởi vì chúng ta ngã chấp rất nặng, tất cả vì ta, pháp thân là thân thể hiện 

- 352 - 

tại  chúng  ta,  cái  thân  thể  hiện  tại  này  của  chúng  ta  là  gì?  Là  một  cái  tế  bào  của  cái 

pháp thân này, thân thể hiện tại là một cái tế bào trong thân thể chúng ta. Tác dụng của 

tế bào là gì? Phát huy công năng nơi bổn vị của nó, cúng dường cả thảy thân thể, cái 

thân thể này liền khỏe mạnh. Nếu như cái tế bào này tự tư tự lợi, chỉ có hấp thu dinh 

dưỡng cho chính nó thôi, tuyệt đối không cho các tế bào khác, cái tế bào này liền biến 

thành khối u, có đúng hay không? Cái thí dụ này cũng dễ hiểu. Cho nên, chúng ta ngày 

nay không vì tự tư tự lợi, thì không phải khối u. Chúng ta vì xã hội, vì tất cả chúng 

sanh, vì toàn thể chúng ta. Vì chúng sanh mới là chân thật vì ta. Không vì chúng sanh, 

chỉ vì ta thì liền thành bệnh độc. Sự việc chính là như vậy. Các vị có thể đem cái thí dụ 

này  nghĩ  thông,  hiểu  được  rồi,  ý  nghĩa  đại  khái  cũng  có  thể  hiểu  được  ra  một  chút, 

nhất định phải mỗi niệm vì chúng sanh, hạnh hạnh vì chúng sanh. 

Chúng sanh đương nhiên không tốt, có lúc thì tạo tác tội nghiệp, chúng ta phải có thể 

lượng thứ cho họ. Tại vì sao họ tạo nghiệp? Vì họ mê, khi ta chưa giác ngộ vẫn không 

phải mê như vậy, vẫn không phải là tạo tội nghiệp giống như vậy hay sao? Ngày nay 

ta rất may mắn ta giác ngộ rồi, họ vẫn chưa giác ngộ. Giác ngộ rồi không có tham sân 

si, khi mê thì có tham sân si. 

Như hiện tại có không ít đồng tu muốn phát tâm làm một ít việc tốt, làm một ít việc từ 

thiện cứu tế, nhất là cứu tế một số tai nạn, rất sợ là số tiền này của ta bỏ ra bị người ở 

giữa lấy đi, bị họ tham ô ăn hết rồi. Khi vừa nghĩ đến thì thôi vậy, hay là không làm. 

Quan niệm của chúng ta sai lầm. Chúng ta không làm, những người khổ nạn này vĩnh 

viễn  không  thể  được  cứu  giúp.  Chúng  ta  thành  tâm  thành  ý  đi  làm,  nếu  trong  đó  có 

một số người tham ô một ít, đó là lỗi lầm của họ, thế nhưng bao nhiêu người khổ nạn 

này cũng có thể được một ít. Nếu như bạn muốn phát cái tâm to lớn, ta phổ độ chúng 

sanh, người tham ô ta cũng tặng cho họ một phần, cái tâm này của bạn liền rộng lớn. 

Chúng ta phổ biến bố thí, vậy có cái gì là không tốt? Tu phước đức của chính mình, tu 

tâm từ bi của chính mình, quyết không bởi vì có chướng ngại chúng ta liền không làm, 

đây  là  hoàn  toàn sai lầm. Sai  ở  chỗ nào? Vọng  tưởng, phân biệt, chấp trước  nghiêm 

trọng, đem cái cơ hội bố thí cúng dường bỏ mất đi, đây gọi là thật đáng tiếc. Có những 

cơ hội rất khó gặp được. Gặp được cái duyên phận này, ngày nay chúng ta gọi là nắm 

lấy cơ hội. Người chân thật có trí tuệ nắm lấy cơ duyên, quyết không xem thường bỏ 

qua, tích công bồi đức liền ở ngay những chỗ này. 

Bố thí, hiện tại trong "Phẩm Hạnh Nguyện", Bồ Tát Phổ Hiền cũng dạy chúng ta, tốt 

nhất là chính tay mình bố thí. Khi chúng ta gặp được là có thể. Nếu như chúng ta nghe 

được, chỗ đó cách chúng ta ở rất xa, chúng ta chính mình không có cách nào đến được 

nơi đó, chỉ có thể ủy thác cho người khác, chúng ta dùng tâm chân thành, tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng bố thí thì công đức là viên mãn. 

Ở Singapore có một  vị pháp sư hiểu được, Pháp sư Đàm Thiền. Tôi cũng rất lâu rồi 

không gặp mặt ông. Ngày trước, ông ở Miếu Thần Hoàng bày một nơi mua bán nhỏ, 

bán nhang đèn, bán giấy tiền. Đời sống của ông trải qua rất thanh khổ. Ông uống nước 

máy. Tôi đến thăm ông, ông xem tôi như khách, mua một bình nước khoáng để cúng 

dường tôi.  Đây  là  ông  chiêu đãi khách  đến. Con người này  rất  cừ khôi,  ở  Singapore 

cũng  là  nhân  vật  truyền  kỳ.  Ông  như  vậy  mà  tích  lũy  nhiều  năm,  gom  được  một  số 

tiền, ở các nơi trên thế giới giúp người xây đạo tràng. Số mục của ông quyên hiến đều 

- 353 - 

rất lớn. Sau khi quyên đi rồi quyết định không có hối hận, cũng quyết định không để ở 

trong  tâm,  công  đức  này  của  ông  thì  rất  lớn.  Sau  khi  quyên  đi  rồi  chỉ  nói  với  người 

một câu:  "Nhân quả bạn chính mình gánh lấy" . Ông giao phó rất rõ ràng:  “Tôi quyên 

 cho anh, đây là nhân quả của tôi; tiền này quyên cho anh, anh mang đi dùng thì nhân 

 quả anh chính mình gánh” . Chỉ một câu nói, trong lòng trong sạch, thanh tịnh, không 

nhiễm một trần, vậy thì chính xác. Đây là chân thật thông đạt Phật pháp. 

Năm xưa tôi ở Hoa Kỳ, Cựu Kim Sơn có một Liên Xã Đại Giác, tôi cũng thường hay 

ở  nơi  đó  giảng  Kinh.  Khi  Liên  Xã  Đại  Giác  thành  lập,  mua  một  tòa  lầu,  vào  lúc  đó 

dường như là 70 vạn Mỹ kim, Pháp sư Đàm Thiền quyên hiến 40 vạn. Nghe nói Phước 

Châu có một ngôi chùa Tây Thiền, ông ở chùa Tây Thiền đại khái đã quyên mấy trăm 

vạn mỹ kim. Bạn xem, vị pháp sư này tâm địa thật thanh tịnh, chân thành thanh tịnh, 

bình đẳng, từ bi. Ông quyên hiến ra chỉ nói với người một câu:  "Nhân quả chính mình 

 gánh" , cho nên cả đời ông làm công đức chân thật. Con người này cũng là Phật Bồ Tát 

thị  hiện,  làm  ra  cho  chúng  ta  một  tấm  gương,  quỹ  phạm  cụ  túc.  Chúng  ta  ngày  nay 

muốn tu bố thí, nhất định phải học lão pháp sư Ngài. Sau khi bố thí ra, vẫn còn thường 

hay nghĩ đến, tiền này của ta có phải đã bị người lừa đi hay không? Người ta làm thế 

nào dùng hết? Bạn không bố thí tâm còn thanh tịnh, càng bố thí ngày ngày sanh phiền 

não, cho nên chỉ được một chút phước, cái phước báo đó vẫn là rất có hạn, hơn nữa 

tương lai hưởng phước rất khổ cực. Đạo lý của nghiệp nhân quả báo phải hiểu. Chúng 

ta  bố  thí,  bố  thí  được  rất  thoải  mái,  rất  hoan  hỉ,  rất  thanh  tịnh,  thì  tương  lai  nhận 

phước, cái phước báo này thanh tịnh. Bạn xem, trong xã hội hiện tại này có rất nhiều 

nhà người phú quý phát tài to, họ tuyệt nhiên không bận tâm, họ rất dễ dàng có được. 

Đây là nguyên nhân gì? Ngay trong đời quá khứ tu tài bố thí rất thoải mái, rất hoan hỉ, 

cho  nên  phước  báo  mà  họ  có  được  là  rất  tự  nhiên.  Có  một  số  người  cũng  phát  tài 

nhưng rất là khổ cực, rất không dễ gì kiếm ra được, đó là gì vậy? Vào ngày trước bố 

thí được rất không thoải mái, sau khi bố thí lại hối hận, cho nên hiện tại kiếm tiền rất 

khổ cực, rất khó. Việc này chính là như vậy. Nhân như thế nào thì được quả báo như 

thế đó, nhân duyên quả báo không hề sót lọt. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân 

tướng sự thật này. Cho nên, sau khi bố thí, giống như Pháp sư Đàm Thiền nói, vĩnh 

viễn không để  ở  trong  lòng.  Tương  lai nếu ông được quả báo hoàn toàn  là  tự nhiên, 

ông tương lai không luận kinh doanh một nghề nghiệp nào đều phát tài to, không cần 

bận tâm chút nào. Vì sao vậy? Nhân của ông tạo là như vậy, quả cũng như vậy. Những 

đạo lý chân tướng sự thật này, Phật đều ở trên Kinh nói được rất thấu triệt cho chúng 

ta nghe. Chúng ta chân thật phải hiểu được, phải thực tiễn vào ngay trong cuộc sống 

chính mình, biết được chính mình phải làm thế nào. 

Pháp bố thí được thông minh trí tuệ. Có một số người trí tuệ cao minh, không luận học 

bất cứ thứ gì, rất dễ dàng liền học được. Có một số người muốn học một ít thứ, rất khổ 

cực mới học được. Đạo lý này, ngày trước khi bố thí pháp, bố thí được hoan hỉ, bố thí 

được thoải mái, tâm địa thanh tịnh không nhiễm, quả báo được thông minh trí tuệ này 

là rất tự nhiên, rất thù thắng. Học được rất khổ cực, thậm chí còn học không được, quá 

khứ tu bố thí cũng tu được rất gian khổ, dạy người khác, trong tâm có nghi hoặc, ta 

dạy tốt họ, họ càng giỏi hơn so với ta, vậy tương lai ta không bằng họ thì làm sao? Khi 

dạy luôn còn giữ lại một ít, không thể hoàn toàn dạy họ. Cái này tương lai được thông 

minh trí tuệ thì đã bị trừ đi. Thậm chí sau khi dạy xong rồi lại hối hận, còn muốn nghĩ 

phương pháp gì để chướng ngại họ, quả báo có được đương nhiên là không như ý. 

- 354 - 

Chúng ta xem thấy hiện tại có không ít người học Phật, đệ tử của nhà Phật, tại gia xuất 

gia đều có, đích thực viết ra được một số sách hay, khi in ra lưu thông, phía sau ghi 

 "Bản quyền sở hữu, phiên ấn tất cứu"  thì xong rồi, đời này không tệ, thông minh, đời 

sau  được  quả  báo  ngu  si.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Chướng  ngại  lưu  thông  Phật  pháp. 

Nhất là in “Đại Tạng Kinh” thì càng to lớn hơn. Nếu như in “Đại Tạng Kinh” phía sau 

có tám chữ này, đời đời kiếp kiếp ngu si, đầu thai đi đến chỗ nào vậy? Đầu thai đến 

cõi súc sanh không có con mắt, không có lỗ tai, ngu si. “Đại Tạng Kinh” là chư Phật 

Bồ Tát lưu lại, làm sao có thể chiếm lấy làm của riêng, "bản quyền sở hữu, phiên ấn 

tất cứu"? Đây là trộm bản quyền. Cho nên, chúng ta biết được quả báo của họ là vô 

cùng thê thảm. Đây là nói tâm lượng quá nhỏ, không hề buông xả tự tư tự lợi, không 

chịu lợi ích chúng sanh. 

Chúng ta xem thấy loại tình hình này, chính mình nghĩ tưởng, chúng ta có phạm cái lỗi 

lầm này hay không? Có thì sửa đổi, không thì khích lệ. Chúng ta xem thấy những đại 

đức xưa này, xem qua sách xưa, sách xưa không có bản quyền, sách thiện còn đặc biệt 

khuyến dạy  "hoan nghênh phiên ấn, công đức vô lượng" . Chúng ta biết được, pháp bố 


thí như vậy, đời đời kiếp kiếp được thông minh trí tuệ. Do đây có thể biết, chỉ cần là 

lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội thì chân thật lợi ích chính mình. Chỉ biết được lợi ích 

chính mình, chướng ngại xã hội, chướng ngại chúng sanh, chính là thí dụ vừa rồi tôi 

mới  nói,  cái  tế  bào  này  liền  biến  thành  khối  u.  Chúng  ta  học  Phật  là  bắt  đầu  học  từ 

ngay chỗ này. 

Trong  vô  úy  bố  thí, quan niệm  lý  luận  rất  quan trọng, khiến  tất  cả  chúng sanh  được 

khỏe mạnh sống lâu, khiến tất cả chúng sanh đời sống tốt đẹp an vui. Chúng ta phải 

thường giữ cái tâm này. Xem thấy chúng sanh hạnh phúc, chúng ta hoan hỉ tán thán. 

Xem thấy chúng sanh đời sống gian khổ, chúng ta phải tận tậm tận lực mà giúp đỡ họ. 

Tâm  lực  của  chúng  ta  không  đạt  đến,  cũng  nên  giúp  họ  niệm  Phật  hồi  hướng  chúc 

phúc họ, chúng ta mới có thể được quả báo khỏe mạnh sống lâu. 

Tiền của, thông minh trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu đều là tất cả chúng sanh mong cầu. 

 "Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng" , không phải Phật Bồ Tát bảo hộ bạn, bạn đạt 

được rồi, mà Phật Bồ Tát dạy cho bạn đạo lý để cầu, dạy cho bạn phương pháp để cầu, 

bạn y theo đạo lý phương pháp này mà cầu thì nhất định đạt được. Cho nên, Phật pháp 

là giáo học. Phật Đà không còn ở đời, nhất định phải từ ngay trong Kinh điển mà học 

được, tuyệt đối không mê tín. Mê tín là hoàn toàn sai lầm, quyết định không mê tín. 

Ngày nay, hai câu Kinh văn này chú trọng ở tu phước. Tiếp theo, hai câu phía sau chú 

trọng ở tu huệ. Nếu như nói tu phước mà không tu huệ, thì cái phước này của bạn là 

hữu lậu, cũng chính là nói, cái phước này của bạn hưởng hết rồi, nếu như không cẩn 

thận, phước có lúc sẽ biến thành họa hại. Vì sao vậy? Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta 

cùng  vô  số  chúng  sanh  đã  kết  oán  thù, những  oán  thân  trái  chủ  này  thường  hay  vậy 

quanh chúng ta, bày ra rất nhiều hầm hố để hãm hại chúng ta. Nếu như chúng ta không 

có  trí  tuệ,  không  có  năng  lực  phân  biệt,  thường  hay  đem  phước  biến  thành  họa  hại. 

Cho nên huệ rất quan trọng. Hai câu phía sau này là nói huệ. Có phước báo, có trí tuệ, 

đây mới là Phật Bồ Tát, cho nên chúng ta tôn xưng Phật là "nhị túc tôn". "Nhị" chính 

là trí tuệ và phước báo. Túc là đầy đủ, ý nghĩa của viên mãn. Trí tuệ và phước báo đều 

viên mãn, đây là Phật. Vậy thì do đây có thể biết, chúng ta muốn cầu phước, cầu huệ 

- 355 - 

thì cần phải làm Phật. Bồ Tát tiếp cận Phật, có huệ có phước, thế nhưng vẫn chưa có 

viên mãn. Phước huệ viên mãn thì gọi là Phật. Cho nên học Phật là học cái gì? Tuyệt 

đối không phải học mê tín, chúng ta là học phước báo, học trí tuệ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật….. 

Tôi nói với  Phó hiệu trưởng cùng  với các  giáo thọ, tám  chữ này  chính là  trong  Phật 

pháp Đại Thừa - "Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh". 

Bạn muốn hỏi "Kinh Hoa Nghiêm" nói gì? Chính là tám chữ này, nội dung bên trong 

"Đại  Phương  Quảng  Phật  Hoa  Nghiêm  Kinh"  chính  là  ngày  nay  chúng  ta  đọc  Kinh 

văn này, bốn câu đến:  "Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" . Mười sáu chữ 

này là "Đại Phương Quảng Phật Hoa Nghiêm Kinh", cho nên mười sáu chữ này nếu 

nói tỉ mỉ thì chính là một bộ "Kinh Hoa Nghiêm". Chúng ta ở chỗ này mỗi ngày giảng 

một tiếng rưỡi đồng hồ, phải giảng đến mấy chục năm, chẳng qua là giảng bốn câu này 

mà  thôi. Cho  nên chúng ta đem  bốn câu này  làm  thành  tổng đề  mục  giảng  Kinh nói 

pháp ở mỗi nơi trên toàn thế giới. 

Người chân thật giác ngộ rồi (người giác ngộ ở trong Phật pháp gọi họ là Phật, là Bồ 

Tát, không giác ngộ là phàm phu), thì khởi tâm động niệm, lời nói việc làm đều sẽ làm 

tấm gương của xã hội đại chúng.  “Quỹ”  là qui củ, phép tắc;  "phạm"  là mô phạm, tấm 

gương tốt. Người chân thật giác ngộ thì nhất định có cách làm này. Trong "Kinh Hoa 

Nghiêm"  nói  rất  đầy  đủ,  mỗi  mỗi  người  không  đồng  thân  phận,  nam  nữ  già  trẻ,  các 

ngành các nghề, không luận ở đời sống tư riêng, đang làm việc hoặc đang giao tế thù 

đáp, mỗi niệm đều là đang làm tấm gương tốt của xã hội đại chúng, từng li từng tí đều 

là điển phạm của xã hội đại chúng. Họ không chỉ nói cho chúng ta nghe, mà họ làm ra 

tấm gương để cho chúng ta xem. Nhất là đến Kinh văn phía sau, Thiện Tài Đồng Tử 

53 lần tham học, làm thành một tổng kết mô phạm, dùng 53 vị Bồ Tát đại biểu xã hội 

các ngành các nghề khác nhau. Thân phận của họ không như nhau, địa vị trong xã hội 

không như nhau, công việc không như nhau, họ dùng tâm gì? Họ làm ra là những việc 

gì? Chúng ta ở chỗ này tổng kết một câu, không có một người nào mà không vì xã hội, 

vì chúng sanh, nhất định không tìm ra một người vì chính mình, vì gia đình của chính 

mình, vì cái đoàn thể nhỏ của chính mình. Mỗi mỗi đều là vì chúng sanh, vì xã hội, 

đích  thực làm  ra  là  "học  vi  nhân  sư"  (sư  là  sư  biểu, biểu  pháp),  "hành  vi  thế  phạm" 

(hành động việc làm đều là điển phạm xã hội). 

Phật pháp, đặc biệt là Phật pháp Đại thừa, Phật pháp Đại thừa chính là đời sống phước 

đức  trí  tuệ  đầy  đủ  viên  mãn.  Chúng  ta  thường  hay  nói,  muốn  học  thành  Phật,  muốn 

học  được  làm  Phật,  đời  sống  phước  huệ  đầy  đủ  viên  mãn,  người  đó  chính  là  Phật. 

Phàm  phu  cùng  Phật  không  ở  trên  hình  thức,  ở  trên  hình  thức  mà  nói  thì  sai.  Trên 

"Kinh Hoa Nghiêm" thị hiện ra có nghèo giàu sang hèn không như nhau, có nam nữ 

già trẻ không đồng nhau, đây là hiện tượng của xã hội chúng ta, thế nhưng thảy đều là 

chư Phật Như Lai. Chúng ta phải ở ngay chỗ này mà nghĩ. Phàm phu cùng Phật, thực 

tế mà nói chính là khác biệt ở mê và ngộ. Một niệm giác ngộ thì phàm phu liền làm 

Phật, một niệm mê hoặc thì Phật liền biến thành phàm phu. 

Các vị nghe qua hai câu nói này rồi có lẽ sẽ sanh ra nghi vấn, chúng ta đã phí ngàn vạn 

lần khổ hạnh tu hành thành được Phật, sau khi thành Phật, đến lúc nào lại có thể biến 

- 356 - 

thành phàm phu? Nghi vấn này không phải người hiện tại có, mà khi Thích Ca Mâu Ni 

Phật tại thế đã có. Ở trên hội Lăng Nghiêm, tôn giả Phú Lâu Na đã nêu ra vấn đề này 

rồi. Ngài thỉnh giáo với Thích Ca Mâu Ni Phật, chúng sanh do mê mất đi tự tánh mới 

luân hồi sáu cõi, chúng ta phí hết thời gian của ba đại A Tăng Kỳ kiếp tu hành chứng 

quả  thành được  Phật,  sau khi thành  Phật, lúc nào  lại  có  thể  mê  hoặc, lại  có  thể  biến 

thành chúng sanh? Thích Ca Mâu Ni Phật ở trong Kinh điển có khai thị rất tỉ mỉ, việc 

này  ở  quyển  thứ  tư  của  "Kinh  Lăng  Nghiêm".  "Kinh  Lăng  Nghiêm"  tổng  cộng  có 

mười quyển, nếu các vị hy vọng tường tận vấn đề này thì nên đọc "Lăng Nghiêm". 

Phật ở trên “Lăng Nghiêm" nói với chúng ta, sau khi giác ngộ sẽ không còn mê hoặc 

nữa. Lời nói này là lời thành thật. Chưa có giác ngộ, chúng ta ở trên đạo Bồ Đề có tiến 

có thoái, tiến là ngộ, thoái chính là lại mê hoặc, lại thoái chuyển. Tình hình của chúng 

ta là tiến tiến thoái thoái. Cần phải đến sau khi phá một phẩm vô minh mới chân thật 

không thoái chuyển, vào lúc đó chỉ có tiến, không có thoái, thế nhưng mỗi một người 

tốc độ tiến không như nhau. Có người rất dụng công, dũng mãnh tinh tấn, họ tiến bộ 

được nhanh; có người tương đối lười biếng, tiến bộ tương đối chậm, quyết định không 

thoái chuyển. Cho nên, nhà Phật nói "tam bất thoái". 

Tam Bất Thoái 

 Cái thứ nhất không thoái chuyển là  kiến đạo vị. Đây là thật, quyết định không phải 

là  giả.  Hay  nói  cách  khác,  bạn  chân  thật  đem  ngã  chấp  phá  hết,  chân  thật  giác  ngộ, 

chân  thật  tường  tận,  Phật  giảng  "vô  ngã",  lời  nói  này  là  thật,  không  giả  chút  nào. 

Không còn chấp trước cái thân này là ta, ý niệm tự tư tự lợi hoàn toàn đoạn hết, bạn 

liền chứng "vị bất thoái", Tu Đà Hoàn của Tiểu thừa, Bồ Tát Đại thừa Sơ Tín Vị, chắc 

chắn bạn sẽ không còn thoái chuyển đến vị phàm phu, bạn đã là thánh nhân, thế nhưng 

bạn vẫn ở sáu cõi, bạn vẫn không siêu việt sáu cõi luân hồi, là thánh nhân trong sáu 

cõi. Phật nói rồi, họ chắc chắn không đọa vào trong ba đường ác, tuy là ở trong sáu cõi 

nhưng chắc chắn không đọa vào trong ác đạo. Do đây có thể biết, đọa ba đường ác là 

mê  hoặc  điên  đảo  mới  đọa  lạc.  Kiến  đạo  vị  tuy  là  công  phu  nhỏ,  thế  nhưng  họ  cứu 

cánh sẽ không tạo tội nghiệp. Phàm hễ tạo tội nghiệp, các vị nghĩ thử nghĩ xem, đều là 

thuộc về tự tư tự lợi. Họ không có tự tư tự lợi, cho nên họ chắc chắn không tạo tham 

sân si, quyết định không đọa vào ba đường ác. Đây là việc đầu tiên không thoái, "vị 

bất thoái". 

 Cái bất thoái thứ hai gọi là  "hành bất thoái" . Đây là nói ngộ nhập vào cảnh giới Đại 

thừa, tuyệt  đối sẽ không  thoái  chuyển  làm  người  Tiểu thừa, đây  là  Bồ  Tát  Đại  thừa. 

Tiểu thừa là nghiêng nặng ở tự tu, tâm từ bi ít, tâm lợi ích chúng sanh không mạnh, vì 

sao vậy? Chúng sanh không dễ độ, bạn dùng thiện ý giúp cho họ, họ ác ý đối với bạn, 

cho nên rất nhiều Bồ Tát Tiểu thừa thoái tâm, vẫn là chính mình tu hành, đừng quản 

việc của họ, hảo tâm giúp người người ác ý đáp lại. Chúng ta xem thấy trong xã hội, 

loại hiện tượng này là quá nhiều rồi. Bồ Tát Đại Thừa hiểu được đạo lý này, hiểu rõ 

chân  tướng  sự  thật,  chúng  sanh  ác  ý  đến  thế  nào  với  họ,  họ  tuyệt  đối  không  thoái 

chuyển. Đây là giai đoạn thứ hai gọi là "hành bất thoái". 

 Cái bất thoái thứ ba là  niệm bất thoái. Vô minh phá một phẩm rồi, tuyệt đối sẽ không 

thoái đến mười pháp giới, mức thấp nhất của họ là Pháp Giới Nhất Chân, trong "Kinh 

Hoa Nghiêm" nói "Thế giới Hoa Tạng", trong Kinh vãng sanh nói "Thế giới Cực Lạc". 

- 357 - 

Sanh đến Thế giới Cực Lạc tuyệt đối sẽ không thoái đến mười pháp giới. Trong tam 

bất thoái, rất khó được, rất đáng quý là "niệm bất thoái", cho nên chúng ta muốn hiểu 

được, nếu tu học pháp môn thông thường, đạt đến cảnh giới này quá khó, quá khó. Tại 

vì sao vậy? Đoạn kiến tư phiền não, đoạn trần sa phiền não, còn phải phá một phẩm vô 

minh, việc này rất không dễ dàng. 

Niệm Phật vãng sanh, đại đức xưa đều nói pháp môn này gọi là "đạo dễ hành". Thực tế 

mà  nói  cũng không dễ  dàng, nhưng  so  với  các  pháp  môn  khác  thì pháp  môn  này  dễ 

dàng, vì sao vậy? Các pháp môn khác phải đoạn phiền não, pháp môn này không cần 

phải đoạn phiền não. Tuy không đoạn nhưng bạn phải phục được phiền não, phải có 

thể khắc phục được phiền não, phiền não tuy có nhưng không khởi được tác dụng, bạn 

mới có thể đới nghiệp vãng sanh. Phiền não có, phiền não thường hay khởi tác dụng, 

thì bạn không thể vãng sanh rồi. Đồng tu chúng ta nhất định phải ghi nhớ, phiền não 

tập khí hiện tại phải buông xả, không nên cho rằng hiện tại không cần phải lo, đến lâm 

chung ta hãy buông xả. Bạn có nắm chắc lâm chung buông xả được hay không? Nếu 

như khi lâm chung biến thành chứng ngờ dại thì làm sao? Vậy thì xong rồi. Tại vì sao 

có thể biến thành chứng ngờ ngệch? Không thể buông xả biến thành. Bạn quả nhiên tất 

cả buông xả, khi lâm chung quyết định sẽ không có chứng ngờ ngệch. Ở trong Kinh 

Đại thừa Phật nói với chúng ta rất nhiều:  "Tất cả pháp từ tâm tưởng sanh" . Chúng ta 

một người ở thế gian này nhiều thứ bệnh khổ đều là từ tâm tưởng sanh. Tâm tưởng cái 

gì? Tưởng cái bất thiện. Tâm địa hoàn toàn thuần thiện thì làm sao có thể bị bệnh? Tại 

vì sao người thuần thiện không sanh bệnh? Người thuần thiện không có "ta" thì ai bị 

bệnh? Có "ta" thì ta mới bị bệnh, không có ta thì ai bị bệnh? Bệnh đến không có chỗ 

bám,  tìm  không  được  chỗ  bám  vào.  Có  "ta"  mới  có  bệnh,  không  có  ta  thì  không  có 

bệnh. Không chỉ không có bệnh, bạn lại nghĩ xem, cũng không có chết. Có "ta" mới có 

chết. Ai chết? Ta chết. Ta không có rồi, vậy thì ai chết? Không có chết.  "Tất cả pháp 

 từ  tâm  tưởng  sanh" ,  cho  nên  chúng  ta  nhất  định  phải  đem  tự  tư  tự  lợi,  đem  cái  ta 

buông xả, bỏ đi, đó chính là Phật Bồ Tát rồi. Phật Bồ Tát cùng phàm phu khác nhau 

chính ở điểm này. 

Nếu chúng ta chân thật học Phật Bồ Tát thì phải đem cái ta, đem cái tư lợi bỏ hết. Bồ 

Tát hạnh là gì? Tất cả là vì người khác, vì xã hội, vì chúng sanh. Họ cũng sinh hoạt 

biểu diễn, giống xướng kịch vậy, biểu diễn cho người khác xem, biểu diễn dạy người 

khác giác ngộ, đây gọi là Bồ Tát. Tiết mục của Bồ Tát biểu diễn thì quá nhiều, phương 

thức cũng không như nhau. "Kinh Hoa Nghiêm" sau cùng dùng Kinh văn 40 quyển, 53 

vị Phật Bồ Tát biểu diễn ra cho chúng ta xem, Thiện Tài Đồng Tử 53 lần tham học, có 

chánh diện, có phản diện. Không luận là chánh diện hay là phản diện, không việc gì 

khác ngoài làm cho chúng sanh giác ngộ. 

Chúng ta phải biết học. Biết học thì không ai không đạt được lợi ích. Cho nên, chân 

thật  khế  nhập  cảnh  giới  Hoa  Nghiêm.  Cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  ở  đâu  vậy?  Đời  sống 

hiện thực của  chúng ta. Chúng ta xem  thấy  người  tốt, đây  là  thiện tri thức,  chúng ta 

phải học tập với họ, học mặt tốt của họ. Họ có mặt không tốt đó, mặt bất thiện đó, làm 

cái mặt ác đó cũng là thiện tri thức của chúng ta, nhắc nhở chúng ta hành vi ác, việc 

làm ác đó, ta phản tỉnh lại xem ta có hay không? Nếu ta có thì phải mau sửa đổi. Bởi 

vì người rất không dễ gì phát hiện lỗi lầm của chính mình, rất dễ dàng xem thấy  lỗi 

lầm của người khác. Xem thấy lỗi lầm của người khác, không nên đem lỗi lầm đó để 

- 358 - 

vào trong tâm, mà hồi quang phản chiếu, xem xem chính mình có lỗi lầm giống như 

vậy  hay  không?  Nếu  như  có  thì  lập  tức  liền  sửa,  cho  nên  người  đó  cũng  là  thiện  tri 

thức của chúng ta. Đây chính gọi là Phật nhãn, xem thấy tất cả chúng sanh đều là Phật. 

Phật ở nơi đó biểu diễn để chúng ta giác ngộ, giúp chúng ta thay đổi tự làm mới, cho 

nên đều là thiện tri thức, đều phải nên cung kính cúng dường. Họ biểu diễn thiện pháp 

thì chúng ta tán thán, biểu diễn bất thiện thì không tán thán. Đây là Bồ Tát Phổ Hiền 

dạy chúng ta. Họ biểu diễn không phải thiện thì không tán thán, thế nhưng nhất định 

cung kính cúng dường, nhất định phải chăm chỉ nỗ lực học tập. Đối với bất thiện, sau 

khi xem thấy rồi quay đầu lại phản tỉnh chính mình, nếu như có lỗi lầm giống y như họ 

thì phải mau sửa, "có thì sửa đổi, không thì khích lệ", nghĩ lại ta không có cái lỗi lầm 

này, khích  lệ  chính  mình  từ  nay về  sau  không  nên  phạm  lỗi  lầm  giống  như họ. Cho 

nên thiện pháp, ác pháp, người thiện, người ác thảy đều là thiện tri thức của chúng ta, 

thảy đều là chư Phật Bồ Tát đang thị hiện ở trước mặt chúng ta dạy bảo chúng ta. Cho 

nên sau khi vào cảnh giới Hoa Nghiêm, người tu hành chỉ có chính mình là phàm phu, 

ngoài  chính  mình  ra,  toàn  là  chư  Phật  Như  Lai  hóa  hiện,  chính  mình  có  lý  nào  mà 

không thành đạo vô thượng chứ? 

Thiện Tài Đồng Tử ngay đời chứng đắc quả báo cứu cánh viên mãn, Ngài học thế nào 

vậy?  Chính  là  học  như  vậy  mà  thành.  Cảnh  giới  Hoa  Nghiêm  ở  nơi  nào  vậy?  Cảnh 

giới Hoa Nghiêm chính là hoàn cảnh đời sống hiện thực của chúng ta. 

Pháp  Giới  Nhất Chân và  mười  pháp giới  là  một,  không phải hai. Giác ngộ rồi, pháp 

giới của chúng ta liền biến thành Pháp Giới Nhất Chân, liền biến thành Hoa Tạng. Mê 

rồi,  chúng  ta  vốn  có Pháp  Giới  Nhất  Chân  liền biến  thành  mười  pháp  giới. Cho nên 

nói:  "Y báo tùy theo chánh báo chuyển"  (chánh báo là ý niệm), đây chính là nói rõ  "tất 

 cả  pháp  từ  tâm  tưởng  sanh" .  Một  niệm  chánh  giác,  chân  thật  giác  ngộ  rồi  liền  vào 

pháp giới Phật. Vào pháp giới Phật, ngôn ngữ của Phật làm gì có lý nào nghe không 

hiểu? Trong kệ khai Kinh nói:  "Nguyện giải Như Lai chân thật nghĩa" . Phật thị hiện ra 

tướng, chúng ta xem thấy rồi, thì làm gì có lý nào không giác ngộ? 

Các vị nhất định phải ghi nhớ, chúng ta ngày nay không vào được cảnh giới là do tự 

tư  tự  lợi, hỏng chính ngay chỗ này. Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta tu hành không 

phải một đời này mới khai ngộ. Mỗi vị đồng tu có thể ngồi ở nơi đây hai giờ đồng hồ 

là thiện căn sâu dày. Cái thiện căn này là thiện căn của vô lượng kiếp vun trồng. Đã có 

thời gian tu tích thiện căn dài đến như vậy, tại vì sao bạn không thể thành tựu? Chính 

là hỏng ở ý niệm tự tư tự lợi chưa buông xả, cho nên tu hành vô lượng kiếp chúng ta 

đều không thể chứng quả. Không chỉ không thể chứng quả, mà ngay cả khai ngộ cũng 

không cách nào. 

Ngay trong một đời này thiện căn phước đức nhân duyên chín muồi, lại gặp được rồi. 

Cho  nên  có  một  số  đồng  tu  nói  với  tôi,  sau  khi  tiếp  xúc  Phật  pháp,  nghe  Kinh,  đọc 

Kinh, niệm Phật, thường hay chính mình bất tri bất giác cảm thấy rất bi thương, đều có 

thể  rơi  nước  mắt,  không  biết  được  là  do  nguyên  nhân  gì.  Nguyên  nhân  chính  là  cái 

này, ngay  trong  kiếp lâu  xa đã  tu qua pháp  môn  này, chỉ là kém  khuyết  ở  một  niệm 

nên không có chứng đắc. Hiện tại sau khi gặp được rồi, cảm động, thương tâm, là do 

nguyên  nhân  như  vậy.  Do  đây  có  thể  biết,  chính  mình  đích  thực  có  thiện  căn,  ngay 

trong một đời không nên để lỡ qua. 

- 359 - 

Ngay  trong  một  đời  này,  nếu  muốn  thành  tựu  thì  không  thể  không  buông  xả.  Trên 

"Kinh Kim Cang" nói được rất hay:  "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng" , cho nên 

không nên cho là thật, bao gồm cái thân này của chính mình;  "Tất cả hữu vi pháp như 

 mộng  huyễn  bào ảnh" . Chỉ  có  một  sự  việc  là  thật, đó là  giúp đỡ  người  khác, lợi  ích 

người khác, sự việc này quyết định là chân thật. Lợi ích chính mình quyết định là sai 

lầm. Đạo lý này rất khó hiểu. 

Ở trên Kinh Phật thường hay dạy bảo chúng ta:  "Mười phương ba đời Phật cùng đồng 

 một pháp thân" . Câu nói này nói được rất rõ ràng, rất tường tận, người chân thật có thể 

thể hội được không nhiều.  "Mười phương ba đời"  chính là ngày nay chúng ta gọi là 

tận hư không, khắp pháp giới. Phật quá khứ đã thành Phật, Thích Ca Mâu Ni Phật giới 

thiệu cho chúng ta "Vạn Phật Danh Kinh", "Thiên Phật Danh Kinh". Ở Trung Quốc, 

rất nhiều đạo tràng tự viện vào nông lịch đều ưa thích lạy vạn Phật, lạy thiên Phật, ở 

trong đó nói cho chúng ta nghe Phật quá khứ, Phật hiện tại, Phật tương lai. Phật quá 

khứ, Phật hiện tại dễ dàng hiểu được, Phật vị lai là ai? Tất cả chúng sanh đều là Phật vị 

lai.  Chúng  ta  phải  cố  gắng  nghĩ  tưởng,  tất  cả  chúng  sanh  đều  là  Phật  vị  lai.  Tất  cả 

chúng sanh bao gồm cả ta, không hề nói ngoài ta ra, mà bao gồm ta ở trong. 

Ba đời tất cả Phật cùng đồng một pháp thân. "Pháp thân" là gì? Tổ sư đại đức xưa nói 

được rất hay, pháp thân là "chân ngã". Trong Thiền tông có tham cứu câu:  "Mặt mũi 

 trước khi cha mẹ chưa sanh ra" . Mặt mũi trước khi cha mẹ chưa sanh ra chính là pháp 

thân. Pháp thân không có sanh diệt, pháp thân vô tướng, có thể hiện tất cả tướng. Hiện 

tại chúng ta nêu ra một thí dụ để nói, chúng ta đem pháp thân thí dụ thành một cái thân 

thể chúng ta, bởi vì chúng ta ngã chấp rất nặng, tất cả vì ta, pháp thân là thân thể hiện 

tại  chúng  ta,  cái  thân  thể  hiện  tại  này  của  chúng  ta  là  gì?  Là  một  cái  tế  bào  của  cái 

pháp thân này, thân thể hiện tại là một cái tế bào trong thân thể chúng ta. Tác dụng của 

tế bào là gì? Phát huy công năng nơi bổn vị của nó, cúng dường cả thảy thân thể, cái 

thân thể này liền khỏe mạnh. Nếu như cái tế bào này tự tư tự lợi, chỉ có hấp thu dinh 

dưỡng cho chính nó thôi, tuyệt đối không cho các tế bào khác, cái tế bào này liền biến 

thành khối u, có đúng hay không? Cái thí dụ này cũng dễ hiểu. Cho nên, chúng ta ngày 

nay không vì tự tư tự lợi, thì không phải khối u. Chúng ta vì xã hội, vì tất cả chúng 

sanh, vì toàn thể chúng ta. Vì chúng sanh mới là chân thật vì ta. Không vì chúng sanh, 

chỉ vì ta thì liền thành bệnh độc. Sự việc chính là như vậy. Các vị có thể đem cái thí dụ 

này  nghĩ  thông,  hiểu  được  rồi,  ý  nghĩa  đại  khái  cũng  có  thể  hiểu  được  ra  một  chút, 

nhất định phải mỗi niệm vì chúng sanh, hạnh hạnh vì chúng sanh. 

Chúng sanh đương nhiên không tốt, có lúc thì tạo tác tội nghiệp, chúng ta phải có thể 

lượng thứ cho họ. Tại vì sao họ tạo nghiệp? Vì họ mê, khi ta chưa giác ngộ vẫn không 

phải mê như vậy, vẫn không phải là tạo tội nghiệp giống như vậy hay sao? Ngày nay 

ta rất may mắn ta giác ngộ rồi, họ vẫn chưa giác ngộ. Giác ngộ rồi không có tham sân 

si, khi mê thì có tham sân si. 

Như hiện tại có không ít đồng tu muốn phát tâm làm một ít việc tốt, làm một ít việc từ 

thiện cứu tế, nhất là cứu tế một số tai nạn, rất sợ là số tiền này của ta bỏ ra bị người ở 

giữa lấy đi, bị họ tham ô ăn hết rồi. Khi vừa nghĩ đến thì thôi vậy, hay là không làm. 

Quan niệm của chúng ta sai lầm. Chúng ta không làm, những người khổ nạn này vĩnh 

viễn  không  thể  được  cứu  giúp.  Chúng  ta  thành  tâm  thành  ý  đi  làm,  nếu  trong  đó  có 

- 360 - 

một số người tham ô một ít, đó là lỗi lầm của họ, thế nhưng bao nhiêu người khổ nạn 

này cũng có thể được một ít. Nếu như bạn muốn phát cái tâm to lớn, ta phổ độ chúng 

sanh, người tham ô ta cũng tặng cho họ một phần, cái tâm này của bạn liền rộng lớn. 

Chúng ta phổ biến bố thí, vậy có cái gì là không tốt? Tu phước đức của chính mình, tu 

tâm từ bi của chính mình, quyết không bởi vì có chướng ngại chúng ta liền không làm, 

đây  là  hoàn  toàn sai lầm. Sai  ở  chỗ nào? Vọng  tưởng, phân biệt, chấp trước  nghiêm 

trọng, đem cái cơ hội bố thí cúng dường bỏ mất đi, đây gọi là thật đáng tiếc. Có những 

cơ hội rất khó gặp được. Gặp được cái duyên phận này, ngày nay chúng ta gọi là nắm 

lấy cơ hội. Người chân thật có trí tuệ nắm lấy cơ duyên, quyết không xem thường bỏ 

qua, tích công bồi đức liền ở ngay những chỗ này. 

Bố thí, hiện tại trong "Phẩm Hạnh Nguyện", Bồ Tát Phổ Hiền cũng dạy chúng ta, tốt 

nhất là chính tay mình bố thí. Khi chúng ta gặp được là có thể. Nếu như chúng ta nghe 

được, chỗ đó cách chúng ta ở rất xa, chúng ta chính mình không có cách nào đến được 

nơi đó, chỉ có thể ủy thác cho người khác, chúng ta dùng tâm chân thành, tâm thanh 

tịnh, tâm bình đẳng bố thí thì công đức là viên mãn. 

Ở Singapore có một  vị pháp sư hiểu được, Pháp sư Đàm Thiền. Tôi cũng rất lâu rồi 

không gặp mặt ông. Ngày trước, ông ở Miếu Thần Hoàng bày một nơi mua bán nhỏ, 

bán nhang đèn, bán giấy tiền. Đời sống của ông trải qua rất thanh khổ. Ông uống nước 

máy. Tôi đến thăm ông, ông xem tôi như khách, mua một bình nước khoáng để cúng 

dường tôi.  Đây  là  ông  chiêu đãi khách  đến. Con người này  rất  cừ khôi,  ở  Singapore 

cũng  là  nhân  vật  truyền  kỳ.  Ông  như  vậy  mà  tích  lũy  nhiều  năm,  gom  được  một  số 

tiền, ở các nơi trên thế giới giúp người xây đạo tràng. Số mục của ông quyên hiến đều 

rất lớn. Sau khi quyên đi rồi quyết định không có hối hận, cũng quyết định không để ở 

trong  tâm,  công  đức  này  của  ông  thì  rất  lớn.  Sau  khi  quyên  đi  rồi  chỉ  nói  với  người 

một câu:  "Nhân quả bạn chính mình gánh lấy" . Ông giao phó rất rõ ràng:  “Tôi quyên 

 cho anh, đây là nhân quả của tôi; tiền này quyên cho anh, anh mang đi dùng thì nhân 

 quả anh chính mình gánh” . Chỉ một câu nói, trong lòng trong sạch, thanh tịnh, không 

nhiễm một trần, vậy thì chính xác. Đây là chân thật thông đạt Phật pháp. 

Năm xưa tôi ở Hoa Kỳ, Cựu Kim Sơn có một Liên Xã Đại Giác, tôi cũng thường hay 

ở  nơi  đó  giảng  Kinh.  Khi  Liên  Xã  Đại  Giác  thành  lập,  mua  một  tòa  lầu,  vào  lúc  đó 

dường như là 70 vạn Mỹ kim, Pháp sư Đàm Thiền quyên hiến 40 vạn. Nghe nói Phước 

Châu có một ngôi chùa Tây Thiền, ông ở chùa Tây Thiền đại khái đã quyên mấy trăm 

vạn mỹ kim. Bạn xem, vị pháp sư này tâm địa thật thanh tịnh, chân thành thanh tịnh, 

bình đẳng, từ bi. Ông quyên hiến ra chỉ nói với người một câu:  "Nhân quả chính mình 

 gánh" , cho nên cả đời ông làm công đức chân thật. Con người này cũng là Phật Bồ Tát 

thị  hiện,  làm  ra  cho  chúng  ta  một  tấm  gương,  quỹ  phạm  cụ  túc.  Chúng  ta  ngày  nay 

muốn tu bố thí, nhất định phải học lão pháp sư Ngài. Sau khi bố thí ra, vẫn còn thường 

hay nghĩ đến, tiền này của ta có phải đã bị người lừa đi hay không? Người ta làm thế 

nào dùng hết? Bạn không bố thí tâm còn thanh tịnh, càng bố thí ngày ngày sanh phiền 

não, cho nên chỉ được một chút phước, cái phước báo đó vẫn là rất có hạn, hơn nữa 

tương lai hưởng phước rất khổ cực. Đạo lý của nghiệp nhân quả báo phải hiểu. Chúng 

ta  bố  thí,  bố  thí  được  rất  thoải  mái,  rất  hoan  hỉ,  rất  thanh  tịnh,  thì  tương  lai  nhận 

phước, cái phước báo này thanh tịnh. Bạn xem, trong xã hội hiện tại này có rất nhiều 

nhà người phú quý phát tài to, họ tuyệt nhiên không bận tâm, họ rất dễ dàng có được. 

- 361 - 

Đây là nguyên nhân gì? Ngay trong đời quá khứ tu tài bố thí rất thoải mái, rất hoan hỉ, 

cho  nên  phước  báo  mà  họ  có  được  là  rất  tự  nhiên.  Có  một  số  người  cũng  phát  tài 

nhưng rất là khổ cực, rất không dễ gì kiếm ra được, đó là gì vậy? Vào ngày trước bố 

thí được rất không thoải mái, sau khi bố thí lại hối hận, cho nên hiện tại kiếm tiền rất 

khổ cực, rất khó. Việc này chính là như vậy. Nhân như thế nào thì được quả báo như 

thế đó, nhân duyên quả báo không hề sót lọt. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này, hiểu rõ chân 

tướng sự thật này. Cho nên, sau khi bố thí, giống như Pháp sư Đàm Thiền nói, vĩnh 

viễn không để  ở  trong  lòng.  Tương  lai nếu ông được quả báo hoàn toàn  là  tự nhiên, 

ông tương lai không luận kinh doanh một nghề nghiệp nào đều phát tài to, không cần 

bận tâm chút nào. Vì sao vậy? Nhân của ông tạo là như vậy, quả cũng như vậy. Những 

đạo lý chân tướng sự thật này, Phật đều ở trên Kinh nói được rất thấu triệt cho chúng 

ta nghe. Chúng ta chân thật phải hiểu được, phải thực tiễn vào ngay trong cuộc sống 

chính mình, biết được chính mình phải làm thế nào. 

Pháp bố thí được thông minh trí tuệ. Có một số người trí tuệ cao minh, không luận học 

bất cứ thứ gì, rất dễ dàng liền học được. Có một số người muốn học một ít thứ, rất khổ 

cực mới học được. Đạo lý này, ngày trước khi bố thí pháp, bố thí được hoan hỉ, bố thí 

được thoải mái, tâm địa thanh tịnh không nhiễm, quả báo được thông minh trí tuệ này 

là rất tự nhiên, rất thù thắng. Học được rất khổ cực, thậm chí còn học không được, quá 

khứ tu bố thí cũng tu được rất gian khổ, dạy người khác, trong tâm có nghi hoặc, ta 

dạy tốt họ, họ càng giỏi hơn so với ta, vậy tương lai ta không bằng họ thì làm sao? Khi 

dạy luôn còn giữ lại một ít, không thể hoàn toàn dạy họ. Cái này tương lai được thông 

minh trí tuệ thì đã bị trừ đi. Thậm chí sau khi dạy xong rồi lại hối hận, còn muốn nghĩ 

phương pháp gì để chướng ngại họ, quả báo có được đương nhiên là không như ý. 

Chúng ta xem thấy hiện tại có không ít người học Phật, đệ tử của nhà Phật, tại gia xuất 

gia đều có, đích thực viết ra được một số sách hay, khi in ra lưu thông, phía sau ghi 

 "Bản quyền sở hữu, phiên ấn tất cứu"  thì xong rồi, đời này không tệ, thông minh, đời 

sau  được  quả  báo  ngu  si.  Nguyên  nhân  gì  vậy?  Chướng  ngại  lưu  thông  Phật  pháp. 

Nhất là in “Đại Tạng Kinh” thì càng to lớn hơn. Nếu như in “Đại Tạng Kinh” phía sau 

có tám chữ này, đời đời kiếp kiếp ngu si, đầu thai đi đến chỗ nào vậy? Đầu thai đến 

cõi súc sanh không có con mắt, không có lỗ tai, ngu si. “Đại Tạng Kinh” là chư Phật 

Bồ Tát lưu lại, làm sao có thể chiếm lấy làm của riêng, "bản quyền sở hữu, phiên ấn 

tất cứu"? Đây là trộm bản quyền. Cho nên, chúng ta biết được quả báo của họ là vô 

cùng thê thảm. Đây là nói tâm lượng quá nhỏ, không hề buông xả tự tư tự lợi, không 

chịu lợi ích chúng sanh. 

Chúng ta xem thấy loại tình hình này, chính mình nghĩ tưởng, chúng ta có phạm cái lỗi 

lầm này hay không? Có thì sửa đổi, không thì khích lệ. Chúng ta xem thấy những đại 

đức xưa này, xem qua sách xưa, sách xưa không có bản quyền, sách thiện còn đặc biệt 

khuyến dạy  "hoan nghênh phiên ấn, công đức vô lượng" . Chúng ta biết được, pháp bố 

thí như vậy, đời đời kiếp kiếp được thông minh trí tuệ. Do đây có thể biết, chỉ cần là 

lợi ích chúng sanh, lợi ích xã hội thì chân thật lợi ích chính mình. Chỉ biết được lợi ích 

chính mình, chướng ngại xã hội, chướng ngại chúng sanh, chính là thí dụ vừa rồi tôi 

mới  nói,  cái  tế  bào  này  liền  biến  thành  khối  u.  Chúng  ta  học  Phật  là  bắt  đầu  học  từ 

ngay chỗ này. 

- 362 - 

Trong  vô  úy  bố  thí, quan niệm  lý  luận  rất  quan trọng, khiến  tất  cả  chúng sanh  được 

khỏe mạnh sống lâu, khiến tất cả chúng sanh đời sống tốt đẹp an vui. Chúng ta phải 

thường giữ cái tâm này. Xem thấy chúng sanh hạnh phúc, chúng ta hoan hỉ tán thán. 

Xem thấy chúng sanh đời sống gian khổ, chúng ta phải tận tậm tận lực mà giúp đỡ họ. 

Tâm  lực  của  chúng  ta  không  đạt  đến,  cũng  nên  giúp  họ  niệm  Phật  hồi  hướng  chúc 

phúc họ, chúng ta mới có thể được quả báo khỏe mạnh sống lâu. 

Tiền của, thông minh trí tuệ, khỏe mạnh sống lâu đều là tất cả chúng sanh mong cầu. 

 "Phật thị môn trung, hữu cầu tất ứng" , không phải Phật Bồ Tát bảo hộ bạn, bạn đạt 

được rồi, mà Phật Bồ Tát dạy cho bạn đạo lý để cầu, dạy cho bạn phương pháp để cầu, 

bạn y theo đạo lý phương pháp này mà cầu thì nhất định đạt được. Cho nên, Phật pháp 

là giáo học. Phật Đà không còn ở đời, nhất định phải từ ngay trong Kinh điển mà học 

được, tuyệt đối không mê tín. Mê tín là hoàn toàn sai lầm, quyết định không mê tín. 

Ngày nay, hai câu Kinh văn này chú trọng ở tu phước. Tiếp theo, hai câu phía sau chú 

trọng ở tu huệ. Nếu như nói tu phước mà không tu huệ, thì cái phước này của bạn là 

hữu lậu, cũng chính là nói, cái phước này của bạn hưởng hết rồi, nếu như không cẩn 

thận, phước có lúc sẽ biến thành họa hại. Vì sao vậy? Vô lượng kiếp đến nay, chúng ta 

cùng  vô  số  chúng  sanh  đã  kết  oán  thù, những  oán  thân  trái  chủ  này  thường  hay  vậy 

quanh chúng ta, bày ra rất nhiều hầm hố để hãm hại chúng ta. Nếu như chúng ta không 

có  trí  tuệ,  không  có  năng  lực  phân  biệt,  thường  hay  đem  phước  biến  thành  họa  hại. 

Cho nên huệ rất quan trọng. Hai câu phía sau này là nói huệ. Có phước báo, có trí tuệ, 

đây mới là Phật Bồ Tát, cho nên chúng ta tôn xưng Phật là "nhị túc tôn". "Nhị" chính 

là trí tuệ và phước báo. Túc là đầy đủ, ý nghĩa của viên mãn. Trí tuệ và phước báo đều 

viên mãn, đây là Phật. Vậy thì do đây có thể biết, chúng ta muốn cầu phước, cầu huệ 

thì cần phải làm Phật. Bồ Tát tiếp cận Phật, có huệ có phước, thế nhưng vẫn chưa có 

viên mãn. Phước huệ viên mãn thì gọi là Phật. Cho nên học Phật là học cái gì? Tuyệt 

đối không phải học mê tín, chúng ta là học phước báo, học trí tuệ. 

Tốt rồi, hôm nay thời gian đã hết, chúng ta chỉ học đến đây thôi. A Di Đà Phật….. 



Tập 209 

Phán khoa "Quán pháp thường tịch". Đoạn này cũng chỉ có tám chữ. 

Kinh văn: "Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch". 

Hai câu phía trước trong "nhị lợi hành", đoạn thứ nhất là  "trang nghiêm chúng hạnh, 

 quỹ phạm cụ túc" , đây là từ trên sự mà nói. Sự là hình tướng, rất là quan trọng. Nếu 

như chỉ có sự mà không có lý, tu hai câu này là phước báo hữu lậu tam giới. Nếu như 

đạt lý, tương ưng với lý, thì phước đức thế gian liền biến thành công đức của xuất thế 

gian, quả báo này liền không thể nghĩ bàn. Lý chính là ngày nay chúng ta đọc hai câu 

này:  "Quán pháp như hóa, tam muội thường tịch" . 

Tiếp theo sau, đoạn Kinh văn thứ ba. 

- 363 - 

Kinh văn: "Thiện hộ khẩu nghiệp, bất cơ tha quá. Thiện hộ thân nghiệp, bất thất 

oai nghi. Thiện hộ ý nghiệp, thanh tịnh vô nhiễm". 

Trong khoa này, có thể nói Thế Tôn Ngài đem tổng cương lĩnh 49 năm cả đời thuyết 

giáo, ở ngay chỗ này chúng ta tuyên bố ra, cho nên mười câu Kinh văn này rất là quan 

trọng, nhất định phải ghi nhớ rất kỹ, mỗi giờ mỗi phút gặp được cảnh giới đều có thể 

đề khởi lên được. 

Hai câu phía trước chính là tổng đề mục hiện tại chúng ta dùng giảng Kinh:  "Học vi 

 nhân  sư, hành  vi thế  phạm" . “Quỹ  phạm”  chính  là  mô  phạm,  quan trọng  hơn bất  cứ 

thứ gì đối với xã hội hiện đại. Thế xuất thế gian đại Thánh đại Hiền không ai không 

chú trọng cơ hội giáo dục, cơ hội giáo dục mỗi lúc mỗi nơi không hề gián đoạn, hiện 

rõ ra tâm Bồ Tát lợi ích chúng sanh, nguyện vọng lợi ích chúng sanh, đích thực rõ ràng 

như trong "Phổ Hiền Hạnh Nguyện Phẩm" đã nói:  "Không có mệt mỏi" . "Quỹ phạm" 

chính là đời sống bình đẳng, pháp tắc đối nhân xử thế tiếp vật, cái pháp tắc này không 

thể thay đổi, không thể khiếm khuyết, cho nên gọi "cụ túc". Cái pháp tắc này là siêu 

việt  thời  gian, siêu  việt không gian. Nếu như trái với pháp tắc  này, tai  nạn  liền  hiện 

tiền.  Người  xưa  Trung  Quốc  hiểu  được,  người  hiện  đại  xem  thường.  Chúng  ta  tỉ  mỉ 

quán sát phản tỉnh, giáo huấn của cổ Thánh tiên Hiền, Hán Võ Đế đem chế định quỹ 

phạm giáo dục, hơn hai ngàn năm, mãi đến triều nhà Thanh, ngay trong khoảng thời 

gian đó thay triều đổi ngôi rất nhiều lần, điển chương văn vật chế độ cũng đều có cải 

cách, người Mông Cổ vào làm chủ Trung Quốc, Mãn Thanh vào làm chủ Trung Quốc, 

chế  độ  thì  thay  đổi  tương  đối  lớn,  thế  nhưng  quỹ  phạm  giáo  dục  của  cổ  Thánh  tiên 

Hiền trước sau không hề thay đổi. Chúng ta tưởng tượng đây là đạo lý gì? Vì sao Hán 

Võ Đế chế định chánh sách giáo dục có thể kéo dài hơn hai ngàn năm, mỗi một triều 

đại đều tuân thủ, đều không dám thay đổi? Việc này rất đáng được chúng ta suy xét, 

rất đáng được chúng ta phản tỉnh. Đến khoảng năm dân quốc mới hoàn toàn đem nó 

phế bỏ, cho rằng cái thứ này của chúng ta quá già rồi, quá xưa cũ mục nát, là công cụ 

thời chuyên chế đế vương thống trị nhân dân, hiện tại thời đại thay đổi, chế độ chuyên 

chế bị lật đổ, hiện tại là dân chủ tự do mở rộng, toàn bộ tây hóa, người tây dương đều 

là tốt, lão tổ tông Trung Quốc lưu truyền lại không có thứ nào là thứ tốt, cho nên "đả 

đảo Khổng gia điếm", xem văn hóa cổ xưa của chúng ta là rác rưởi, mang nó bỏ đi. 

Dân quốc đến hiện tại cũng có tám chín chục năm rồi, tám chín chục năm này người 

Trung  Quốc  trải  qua  đời  sống  thế  nào?  Nếu  như đem  điển  tích  cổ  xưa tỉ  mỉ  mà  đọc 

qua, chúng ta ngày nay trải qua đời sống không bằng đời xưa. 

Cổ đại giáo dục luân lý đạo đức, quỹ phạm tư tưởng hành vi của người, việc này rốt 

cuộc  là  thiện  hay  là  bất  thiện?  Rất  đáng  được  người  hiện  đại  chúng  ta  khảo  nghiệm 

mới  lại.  Nếu  như  mọi  người  chúng  ta  đều cho  rằng  người  thời xưa sai, nghĩ  sai, nói 

sai,  cũng  làm  sai  rồi,  thế  nhưng  vào  thập  niên  70,  thời  đại  năm  1970,  người  Trung 

Quốc  chúng  ta  ngưỡng  mộ  người  nước  ngoài,  hiện  tại  người  nước  ngoài  -  tiến  sĩ 

Thang Ân Tỷ (Arnold Joseph Toynbee) nước Anh nói:  "Nếu muốn giải quyết vấn đề 

 xã hội thế giới của thế kỷ 21, chỉ có học thuyết Khổng Mạnh của Trung Quốc và Phật 

 pháp Đại thừa".  Người Trung Quốc chúng ta không cần, hiện tại người nước Anh nhặt 

được xem thành bảo bối. Ba năm trước, đại học, trung học, tiểu học của nước Anh đều 

lấy học thuyết Khổng Mạnh và Phật pháp Đại Thừa để vào trong sách của trường học, 

họ chăm chỉ học tập. Tiếp theo, Úc châu tiếp bước. Úc châu vào hai năm trước, sách 

- 364 - 

giáo khoa trong trường học cũng chọn dùng Kinh Phật. Chúng ta chính mình hiện tại 

vẫn chưa giác ngộ, cũng có số ít người ở Trung Quốc đại lục, Đài Loan, Malaysia, tôi 

đều xem thấy đề xướng trẻ nhỏ đọc Kinh. Số ít này là người giác ngộ, biết được nếu 

không tìm lại quỹ phạm của cổ Thánh tiên Hiền mà  mong  muốn xã hội an định, thế 

giới hòa bình, nhân dân  hạnh phúc thì  vô  cùng  khó  khăn. Nền tảng  của an định  hòa 

bình  hạnh  phúc  đích  thực  vẫn  là  quỹ  phạm  của  người  xưa,  chúng  ta  nghĩ  xem  đúng 

hay  không?  Người  hiện  tại  đối  với  thứ  của  người  khác  luôn  là  không  phục,  luôn  là 

muốn phản kháng. 

Chúng ta tại vì sao phải học với Khổng Lão Phu Tử? Người thông thường không gọi 

là Khổng Lão Phu Tử, mà gọi là Khổng Lão Nhị. Tại vì sao phải học với Khổng Lão 

Nhị? Tại vì sao phải học với Thích Ca Mâu Ni Phật? Cái ý này nói là tại vì sao không 

học với tôi? Quan niệm này là sai lầm. Khổng Lão Phu Tử đã nói, không có câu nào là 

của  chính  mình,  Thích  Ca  Mâu  Ni  Phật  đã  nói  cũng  không  phải  là  của  chính  Ngài. 

Chúng ta phải hiểu rõ đạo lý này. Phu Tử Ngài đã nói rất rõ ràng, ông cả đời dạy học 

là "thuật nhi bất tác", cũng chính là nói, những gì ông đã nói đều là giáo huấn của cổ 

Thánh tiên  Hiền, chính mình không có thêm  vào một  chút ý kiến nào  trong đó. Vậy 

chúng  ta  muốn phản đối  Khổng  Phu  Tử? Không  có  chỗ  nào phản  đối  được  Ngài,  vì 

không phải của Ngài. Thích Ca Mâu Ni Phật giảng Kinh nói pháp 49 năm cũng không 

phải là của chính Ngài. Chúng ta xem thấy trong "Sớ Sao" của Đại Sư Thanh Lương, 

Ngài nói với chúng ta, Thích Ca Mâu Ni Phật cả đời đã nói đều là của cổ Phật đã nói, 

không phải là của chính Ngài. Ngài cũng giống như Khổng  Lão Phu Tử vậy, cũng là 

thuật  nhi  bất  tác.  Chân  thật  cừ  khôi.  Cổ  Thánh  tiên  Hiền  dạy  chúng  ta  chính  mình 

không có sáng tác, đều là tổ thuật của người xưa. 

Vậy đồ của người xưa từ đâu mà có? Cũng không phải từ chính mình có, quyết không 

phải là từ tư tưởng của chính mình, phân biệt của chính mình. Việc này ở trên Kinh 

Phật nói với chúng ta rất rõ ràng, phàm hễ là thứ trong tư tưởng của chính mình, thứ ở 

trong phân biệt thì đều là sai lầm, đều là có vấn đề. Thứ của chư Phật Bồ Tát không 

phải từ trong tư tưởng mà ra, mà là từ trong tâm tánh mà ra. Tư tưởng mỗi một người 

không như nhau, anh có tư tưởng của anh, tôi có tư tưởng của tôi, anh ấy có tư tưởng 

của  anh  ấy,  không  như  nhau.  Từ  tâm  tánh  thì  hoàn  toàn  như  nhau,  không  hề  khác 

nhau. Giống như Phu Tử đã nói:  "Tánh tương cận, tập tương viễn" . Ở trên Kinh Phật 

nói được rất rõ ràng, "tánh" mọi người như nhau, không chỉ như nhau mà là cùng một 

tánh.  Trong  nhà  Phật,  đối  với  chúng  sanh  hữu  tình  gọi  là  "Phật  tánh".  Tất  cả  chúng 

sanh đều có "Phật tánh", ngày nay chúng ta gọi là động vật, muỗi kiến đều như nhau. 

Phật  tánh  của  chúng  sanh  cùng  Phật  tánh  của  Như  Lai  là  một  tánh,  tuyệt  đối  không 

phải  hai  tánh.  Do  đây  có  thể  biết,  giáo  huấn  của  cổ  Thánh  tiên  Hiền,  không  luận  là 

Thánh nhân thế gian hay Thánh nhân xuất thế gian, giáo huấn của các Ngài đều là tánh 

đức trong tự tánh, không phải tư tưởng của một người nào, không phải một người nào 

cho  rằng phải  nên làm  như vậy. Bởi vì nó  là  tánh đức,  tánh  đức vĩnh  hằng bất biến. 

Nếu như bạn muốn biến, muốn thay đổi thì tai nạn liền đến. Đồng tu học Phật, đối với 

Kinh tạng nếu có trình độ lướt qua tương đối thì lời nói này bạn hiểu, bạn có thể thể 

hội, bạn có thể tường tận. 

Do đây có thể biết, cổ Thánh tiên Hiền dạy bảo chúng ta, Thánh nhân thế xuất thế gian 

dạy chúng ta nguyên lý nguyên tắc hoàn toàn giống nhau, không hề khác biệt. Giống 

- 365 - 

như Tam phước, điều thứ nhất trong "Quán Kinh" đã nói:  “Hiếu dưỡng cha mẹ, phụng 

 sự sư trưởng, từ tâm bất sát, tu thập thiện nghiệp" . Các vị thử nghĩ xem, Khổng Lão 

Phu Tử có phải là dạy thứ này không? Mạnh Phu Tử có phải là dạy thứ này không? 

Chư Phật Bồ Tát có phải là dạy thứ này  không? Hiện tại, giảng đường này chúng ta 

mỗi một lần chủ nhật, chín tôn giáo Singapore đều đến nơi đây giảng đạo, các vị nghe 

qua những gì họ nói có phải cũng là dạy những thứ này? Không có ngoại lệ. Hiếu thân 

tôn  sư,  từ  tâm  bất  sát,  thập  thiện  nghiệp  đạo  là  tánh  đức,  không  phải  tư  tưởng  của 

người nào, không phải chủ ý của người nào. Tự tánh vốn dĩ đầy đủ, tự tánh vốn dĩ như 

vậy, cho nên ở trong Phật pháp gọi là thành Phật. Thành Phật chính là hồi phục tánh 

đức mà thôi. Cho nên trên "Kinh Lăng Nghiêm" mới nói:  "Viên mãn Bồ Đề, quy vô sở 

 đắc" . Bạn cho rằng thành Phật thật có sở đắc? Không có đắc gì, chẳng qua là đem tánh 

đức viên mãn hồi phục lại mà thôi, quyết định không có một pháp nào mới được có từ 

bên ngoài. Chúng ta hiểu rõ đạo lý này thì đối với tu học của Phật pháp chúng ta mới 

chịu thật làm. Vì sao vậy? Đích thực là hướng vào trong tự tánh mà cầu, không phải 

hướng ngoài tâm cầu pháp, cho nên Phật pháp gọi là "nội học", đạo lý chính ngay chỗ 

này. 

Tổng kết của hai câu nói này chính là ở mọi lúc vào mọi nơi, nếu chúng ta muốn giống 

như chư Phật Như Lai, vì tất cả chúng sanh làm tấm gương tốt, khởi tâm động niệm là 

tấm gương tốt của chúng sanh, lời nói việc làm cũng là tấm gương tốt của tất cả chúng 

sanh. Nếu như chỉ có trên hình thức làm ra tấm gương rất tốt, tâm không nhập lý, vừa 

rồi mới nói, đều là thuộc về phước báo của thế gian, danh từ trong Phật Kinh gọi là 

"phước báo hữu lậu tam giới". Do đây có thể biết, "nhập lý", khế nhập tánh lý là nâng 

cao lên một cấp, đây chính là tiếp theo hai câu nói này:  "Quán pháp như hóa" . 

"Quán" là tác dụng của trí tuệ, dùng trí tuệ chân thật quán sát tất cả pháp thế xuất thế 

gian (chúng ta thông thường đem nó quy nạp thành tất cả người, tất cả việc, tất cả vật, 

tất cả hiện tượng), không thể dùng vọng tưởng. Dùng vọng tưởng là sai rồi. Phàm phu 

nói  dùng  tâm,  đó  là  tâm  vọng  tưởng,  đó  là  tâm  sanh  diệt.  "Tâm  sanh  diệt"  là  gì?  Ý 

niệm. Ý niệm trước diệt, ý niệm sau lại sanh, cái tâm này gọi là tâm sanh diệt. Tâm 

sanh diệt là vọng tâm, không phải là chân tâm. Trong tâm sanh diệt không có trí tuệ, 

mà chỉ có hư tình giả ý, cho nên họ nghĩ cái gì, suy nghĩ cái gì toàn là giả, không nên 

cho là thật. Nếu bạn cho là thật thì bạn thiệt thòi, thì bạn bị lỗ. Họ nói họ rất ưa thích 

bạn, bạn nghe rồi gật gật đầu, giả thôi không phải là thật, qua một lát thì tâm của họ 

liền thay đổi. Nếu bạn nghe họ nói chán ghét bạn, hận bạn, bạn cũng đừng tức giận, 

cũng  là  giả,  qua  một  lát  thì  họ  liền  quên  hết,  biến  chuyển  vô  thường.  Cái  tâm  này 

không  đáng  tin,  chủ  ý  nghĩ  trong  cái  tâm  này,  vậy  làm  sao  được.  Tánh  đức  là  vĩnh 

hằng không thay đổi, mới có thể tin được. 

Phật Bồ Tát là người chứng được tánh đức. Ngôn ngữ của các Ngài, tạo tác của các 

Ngài không phải từ trong tư tưởng của các Ngài hiển hiện ra, mà là từ trong tánh đức 

tự nhiên lưu lộ ra, vĩnh hằng không thay đổi, vậy  mới có thể được gọi là quỹ phạm. 

Chúng ta tỉ mỉ quán sát tất cả người sự vật, những hiện tượng này có phải là thật hay 

không? Đều không phải là thật. Trên Kinh văn dùng một chữ "pháp", chúng ta đem nó 

nói thành bốn sự việc, các vị dễ hiểu một chút. 

- 366 - 

"Hóa"  là  huyễn  hóa,  chính  là  trên  "Kinh  Kim  Cang"  nói  mộng  huyễn  bào  ảnh",  nó 

không phải là thật. Trên "Kinh Kim Cang" nói rất hay:  "Tất cả hữu vi pháp như mộng 

 huyễn bào ảnh" . Pháp hữu vi là gì? Bồ Tát Thiên Thân trong "Bách Pháp Minh Môn 

Luận" đem tất cả pháp thế xuất thế gian quy nạp thành một trăm pháp, gọi là "Bách 

Pháp". Trong một trăm pháp này lại phân thành năm loại lớn. 

 Loại thứ nhất là "Tâm Pháp" . Đây là tâm của phàm phu sáu cõi, nói ra tám cái, trong 

Phật pháp chúng ta gọi là tám thức, "tám thức tâm vương", tâm nói ra tám cái. 

 Tiếp theo nói "Tâm sở pháp" . Tâm sở pháp có 51 loại. "Tâm sở" là gì? Là tác dụng 

của tâm, chính là tám thức khởi tác dụng. Nó có những tác dụng nào? Tâm tâm sở. 

 Còn có một "Bất tương ưng hành pháp" . Đây cũng là thuộc về tâm lý, người hiện tại 

chúng  ta  gọi  là  "khái  niệm  trừu  tượng".  Bất  tương  ưng  hành  pháp  này  là  khái  niệm 

trừu tượng, nó không phải tâm pháp, nó cũng không phải tâm sở pháp, nó cũng không 

phải sắc pháp, thế nhưng nó là từ trong tâm, tâm sở, sắc pháp biến hiện ra. Nó không 

thuộc  về  ba  loại  này,  thế  nhưng  không  rời  khỏi  quan  hệ  với  ba  loại  này,  gọi  là  "bất 

tương ưng hành pháp". 

 Loại thứ tư là "Sắc pháp" . Sắc pháp ngày nay chúng ta gọi là vật chất. Ba loại phía 

trước là nói tinh thần, loại này là vật chất. 

Bốn loại này tổng cộng 94 pháp, đều gọi là  "Hữu vi pháp" . Hữu vi chính là có sanh 

có diệt, là thuộc về pháp sanh diệt. Pháp sanh diệt thì không phải thật. Các vị phải nên 

biết,  chân  thật  là  không  sanh  không  diệt.  Pháp  sanh  diệt  gọi  là  pháp  hữu  vi,  không 

sanh không diệt gọi là pháp vô vi, cho nên sáu điều phía sau là pháp vô vi, phía trước 

có bốn loại lớn pháp hữu vi, hợp lại là năm loại. Đây là đem  pháp thế xuất thế gian 

thảy đều bao gồm ở trong đó. 

Nếu chúng ta nghĩ tưởng lời của Phật nói có đạo lý, có sanh có diệt là giả, không sanh 

không diệt là thật, ở trên thân chúng ta, bộ phận nào là pháp hữu vi, bộ phận nào là 

pháp vô vi? Chính mình phải rõ ràng. Pháp hữu vi có sanh có diệt là thuộc về mộng 

huyễn bào ảnh, còn có pháp vô vi không sanh không diệt, đó là chân tâm thường trụ, 

nó là tự tánh. 

"Kinh Lăng Nghiêm" rất nhiều đồng tu đều đọc qua, đây là một bộ đại Kinh khai trí 

tuệ của nhà Phật. Người xưa thường nói:  “Thành Phật là "Pháp Hoa", khai trí tuệ là 

 "Lăng Nghiêm"” . Thế Tôn ở trên hội "Lăng Nghiêm" nói rõ những chân tướng sự thật 

này, có không ít người nghe hiểu, tường tận rồi. Phật nói với chúng ta cái gì là chân 

tâm của chúng ta, cái gì là vọng tâm của chúng ta. Nếu như tu hành ngay cái này cũng 

không thể phân biệt được thì bạn khó rồi. Phàm phu chúng ta dùng tâm gì? Dùng tâm 

ý thức. Tâm là A Lại Da, ý là Mạt Na, thức là Đệ Lục Ý Thức, phàm phu đều dùng cái 

tâm này. Cái tâm này gọi là tâm sanh diệt. Đệ lục ý thức phân biệt, đệ thất thức mạt na 

chấp  trước,  đệ  bát  thức  vọng  tưởng,  chúng  ta  dùng  là  vọng  tưởng,  phân  biệt,  chấp 

trước. Phiền phức ở ngay chỗ này, cho nên tu hành thế nào đều không có biện pháp 

thoát khỏi sáu cõi luân hồi. Do nguyên nhân gì? Sáu cõi luân hồi là vọng tưởng, phân 

biệt, chấp trước biến hiện ra, bạn vẫn dùng cái tâm này, bạn làm sao có thể ra khỏi sáu 

- 367 - 

cõi luân hồi? Phật dạy Bồ Tát, nếu bạn muốn siêu việt sáu cõi luân hồi, bạn phải dùng 

chân tâm, bạn không thể dùng vọng tâm. 

Chân tâm là pháp vô vi, không có sanh diệt. Chân tâm ở chỗ nào? Trên "Kinh Lăng 

Nghiêm"  Phật  nói  với  chúng  ta,  chân  tâm  chính  là  căn  tánh  của  sáu  căn  chúng  ta, ở 

mắt thì gọi là tánh thấy, ở tai thì gọi là tánh nghe, ở mũi thì gọi là tánh ngửi, ở lưỡi thì 

gọi là tánh nếm, căn tánh của sáu căn. Đây là chân tâm thường trụ. Chỉ cần bạn biết 

dùng chân tâm, ta không dùng nhãn thức thấy, ta dùng tánh thấy để thấy. Tánh thấy 

chính  là  thấy  sắc  tánh,  trong  Tông  môn  thường  gọi  là  minh  tâm  kiến  tánh,  thì  ra  sự 

việc chính là như vậy. Người đại triệt đại ngộ họ mở đôi mắt ra thì họ dùng tánh thấy 

thấy sắc tánh, cùng cảnh giới của chư Phật Như Lai, pháp thân Bồ Tát như nhau; dùng 

tánh  nghe  để  nghe  tánh  âm  thanh.  Phương  pháp  Bồ  Tát  Quán  Thế  Âm  tu  hành  là 

 "phản  văn  văn  tự  tánh,  tánh  thành  vô  thượng  đạo" .  Họ  hiểu  được,  chỉ  có  tánh  chân 

thật, tướng là giả, tám thức 51 tâm sở, 21 cái không tương ưng, đều là tướng phần biến 

hiện ra. Ở chỗ này Phật dạy cho chúng ta  "quán pháp như hóa" . Bạn tỉ mỉ quán sát, 

những  thứ  này  là  mộng  huyễn  bào  ảnh,  chắc  chắn  không  phải  sự  thật.  Những  hiện 

tượng này từ đâu mà có? Phật nói với chúng ta  "từ tâm tưởng sanh" . Tâm tưởng chính 

là thức, trong tâm tưởng có thuộc về cá nhân chúng ta, trên Kinh gọi là  "biệt nghiệp 

 vọng kiến" . "Kiến" chính là kiến giải của bạn, tư tưởng của bạn. "Vọng" là hư vọng. 

Từ trong kiến giải tư tưởng của bạn biến hiện ra cảnh giới hư vọng, cá biệt. Ngoài cá 

biệt ra còn có một phần đồng phân vọng kiến, là mọi người chúng ta cộng đồng, cũng 

chính là nói, ta có loại vọng tưởng, phân biệt, chấp trước này, bạn cũng có vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước, chúng ta hai người vọng tưởng, phân biệt, chấp trước như nhau, 

cho nên liền xem thấy cảnh giới như nhau. Nếu như vọng tưởng, phân biệt, chấp trước 

của chúng ta khác nhau, tôi thấy được nhưng bạn không thấy được, khi bạn xem thấy 

nhưng họ không xem thấy, đó là do "biệt nghiệp vọng kiến". 

Hôm qua chúng ta ở đây trả lời câu hỏi, có một số đồng tu hỏi, họ ở Niệm Phật đường 

niệm Phật, cảm thấy dường như có người lấy cành cây rà qua rà lại trên thân họ, hơn 

nữa còn  nghe được  âm  thanh, đây  là  biệt nghiệp  của  họ  kiến  vọng, người khác  xem 

không thấy, chỉ có họ cảm nhận được, người khác không có cảm giác. Ngày trước tôi 

ở Đài Bắc, cư sĩ Giản Phong Văn học thiền, khi ngồi thiền thì thấy Thập Điện Diêm 

Vương, xem thấy Diêm Vương, xem thấy quỷ nhỏ, thấy được rất là rõ ràng. Ông nói 

dáng vấp của họ đều không cao. Ông thấy rõ ràng tường tận, nhưng người bên cạnh 

ông không xem thấy, đó là biệt nghiệp vọng kiến. Mọi người đều đồng thời xem thấy, 

đồng  phân  vọng kiến,  toàn  là  hư vọng, không phải  chân  thật. Cho  nên  Phật  làm  cho 

chúng ta một tổng kết:  "Phàm sở hữu tướng giai thị hư vọng" . Nếu bạn hiểu rõ chân 

tướng sự thật này, sau khi chân tướng tường tận, bạn sẽ không còn ở trên vọng tướng 

khởi phân biệt chấp trước, vậy thì đúng rồi, cũng giống như chư Phật Bồ Tát vậy. Cho 

nên  chúng  ta  nhất  định  phải  nên  biết,  cảnh  giới  trước  mắt  chúng  ta  tuyệt  đối  không 

phải thật có, cái có này gọi là "giả có", danh từ trong Phật pháp gọi là "diệu hữu", gọi 

là "huyễn có". Diệu hữu thì không phải thật có, bạn không thể nói nó không có, bạn 

cũng không thể nói nó có. Bạn nói nó không có, nó có tướng. Bạn nói nó có, cái tướng 

này là giả không phải là thật,  "đương thể tức không, liễu bất khả đắc" . Cần phải nhận 

biết rõ ràng, sau đó bạn mới chịu vạn duyên buông xả. 

- 368 - 

Lời nói này không thể nghe sai. Có người nghe sai, đem câu nói "vạn duyên buông xả" 

này nghe sai rồi, tốt rồi, công việc của họ cũng không chịu làm, đời sống thế nào cũng 

không  cần, vấn  đề  liền  xuất  hiện. Trung Quốc  đại  lục  có  người  viết thư gởi  cho  tôi, 

ông nói:  “Pháp sư! Tôi nghe lời của thầy, cái gì tôi cũng buông xả, công việc không 

 làm, cho nên hiện tại tôi không có tiền, đời sống thành vấn đề phải làm sao đây?”.  Ý 

nghĩa của "Vạn duyên buông xả" là đối với hiện tượng của tất cả người sự vật thế gian, 

vọng tưởng, phân biệt, chấp trước buông xả. Sinh hoạt vẫn cứ phải sinh hoạt, làm việc 

vẫn cứ phải làm việc, thù đáp vẫn cứ thù đáp, không phải dạy bạn buông xả những thứ 

này. Sự không có chướng ngại. Trên "Kinh Hoa Nghiêm" nói:  "Lý sự vô ngại, sự sự vô 

 ngại" , có thể thấy được không có chướng ngại. 

Nếu bạn đem phòng ngại, chướng ngại buông xả… Chướng ngại là gì? Là vọng tưởng, 

phân biệt, chấp trước của bạn, cái thứ này có chướng ngại. Nhiều một việc không bằng 

ít  một  việc,  ít  một  việc  không  bằng  không  việc,  đây  đều  là  Tổ  sư  đại  đức  dạy  cho 

chúng ta, đúng hay không vậy? Đúng! Dạy chúng ta ở ngay trong cuộc sống tùy duyên 

mà không phan duyên. Phan duyên là đa sự, đa sự thì phiền não. Tùy duyên thì thanh 

tịnh. Tóm lại mà nói, không luận bạn làm sự việc gì, chỉ cần bạn có thể giữ gìn "chân 

thành, thanh tịnh, bình đẳng, chánh giác, từ bi" thì hoàn toàn chính xác. Đây là đạo Bồ 

Tát,  đây  là  Bồ  Tát  hạnh.  Nếu  như  ở  trong  sinh  hoạt  làm  việc  thù  đáp  qua  lại  không 

chân thành, không được thanh tịnh, không được bình đẳng, mê hoặc điên đảo, tự tư tự 

lợi là sai rồi, đây là hạnh gì vậy? Đây không phải Bồ Tát hạnh mà là hạnh luân hồi, 

tâm luân hồi tạo nghiệp luân hồi, đời sống của bạn là nghiệp luân hồi, công việc của 

bạn là nghiệp luân hồi, bạn đối nhân xử thế tiếp vật đều là nghiệp luân hồi. 

Nghiệp luân hồi vốn dĩ không có, bạn đem nó cho là thật, cho rằng nó có, tạo nghiệp 

luân hồi, thế là hiện tượng luân hồi liền hiện tiền. Đây chính là sáu cõi, làm thế nào 

cũng không ra khỏi sáu cõi. 

Vấn đề này nếu như không gặp được Phật Bồ Tát, chúng ta vĩnh viễn không cách gì 

tường  tận,  vĩnh  viễn  cũng  không  cách  gì  thoát  khỏi  sáu  cõi  luân  hồi.  Cũng  xem  là 

chúng ta rất may mắn, có thể gặp được Phật pháp, gặp được Phật pháp Đại Thừa. Sau 

khi gặp được, điều kiện thứ nhất phải tin, phải có lòng tin đối với Phật pháp. Điều kiện 

thứ  hai  là  phải  lý  giải.  Ở  trên  Kinh  Phật  thường  hay  dạy  chúng  ta   "thâm  giải  nghĩa 

 thú" , bạn giải được càng sâu càng tốt, giải được thấu triệt thì hành vi đời sống của bạn 

liền được đại tự tại.  "Hành Phật sở hành" , họ làm sao không tự tại? Ngay trong cuộc 

sống  thường  ngày  làm  vô  số  thị  hiện,  mục  đích  đều  là  độ  hóa  chúng  sanh,  dạy  bảo 

chúng sanh, ám thị chúng sanh, làm cho họ có thể lĩnh hội, làm cho họ có thể giác ngộ, 

làm cho họ có thể quay đầu, từ tâm luân hồi phát tâm Bồ Đề, từ sáu cõi quay đầu hành 

Bồ Tát đạo, vậy thì chính xác. 

"Quán", cũng chính là hiện tại chúng ta đã nói "vũ trụ quan", "nhân sanh quan", cũng 

chính  là  nói  bạn  có  cách  nhìn  cách  nghĩ  đối  với  tất  cả  người  sự  vật,  cách  nhìn  cách 

nghĩ đối với vũ trụ, chính là cái ý này. Cách nhìn của Phật Bồ Tát chính xác, cách nhìn 

của chúng ta sai lầm. 

"Kinh  Kim  Cang"  rất  hay,  văn  tự  không  nhiều,  nói  được  rất  thấu  triệt.  Ở  trên  Kinh 

Phật nói với chúng ta:  "Ba tâm không thể được. Tâm quá khứ không thể được, đã đi 

 qua rồi. Tâm hiện tại không thể được, nói hiện tại thì hiện tại liền đã đi qua. Tâm vị 

- 369 - 

 lai  không  thể  được" .  Đây  là  nói  "năng  đắc",  năng  đắc  không  thể  đắc.  Bạn  sở  đắc  là 

cảnh giới năm dục sáu trần bên ngoài. Cảnh giới năm dục sáu trần, bao gồm thân thể 

của chính chúng ta, cái thứ này có thể được hay không? Nửa đêm ngủ say, người ta 

đem bạn đi, bạn cũng không biết, bạn còn có thể được sao? Huống hồ cái sắc thân này, 

người hiện đại đều có cái tri thức này, thân thể của chúng ta là tổ chức của tế bào, cái 

tế bào này từng giây từng phút đều đang ở nơi đó sanh diệt. Thân là vô thường, sát na 

sanh diệt, cho nên các vị từ trong nhà đến nơi đây nghe Kinh hai giờ đồng hồ, hiện tại 

cái thân thể này của bạn tuyệt đối không phải là cái thân thể của hai giờ đồng hồ trước. 

Vì sao vậy? Tế bào già đã mất đi rất nhiều rồi, tế bào mới lại sanh ra không ít, cái mới 

thay cái cũ. Mọi người phải ghi nhớ, các vị đều biết con người sẽ già. Già không phải 

mười năm mới già, không phải mỗi năm mỗi năm già, mà là sát na sát na đang lão hóa. 

Hiện tại chúng ta nói bạn dễ hiểu một chút, mỗi một giây, giây sau già hơn giây trước, 

bạn mới biết được cái thân thể này là vô thường, cái thân này là sanh diệt, là giả không 

phải là thật. Trong Phật pháp nói chân giả, định nghĩa của chân, vĩnh hằng không thay 

đổi là thật, chỉ cần nó sanh ra biến hóa thì chính là giả không phải là thật. Thân có thay 

đổi của sanh-lão-bệnh-tử, nó là giả không phải là thật. 

Ở trên Kinh Phật nói với chúng ta, tánh thấy của chúng ta vĩnh viễn không thay đổi, 

tánh nghe vĩnh hằng bất biến, căn tánh sáu căn bất biến. Bất biến là thật. Nhãn thức sát 

na  sanh  diệt, sát  na  thay  đổi.  Nhĩ  thức  cũng  là  sát  na  sanh  diệt.  Thức  là  sát  na  sanh 

diệt, tánh không sanh không diệt. Cho nên đời nhà Minh, Đại Sư Giao Quang chú giải 

"Kinh  Lăng  Nghiêm",  chú  giải  của  Ngài  gọi  là  chánh  mạch,  "Lăng  Nghiêm  Chánh 

Mạch", Ngài nêu ra một chủ trương mới:  "Xả thức dùng căn" . Chủ trương này quyết 

định chính xác, hoàn toàn phù hợp với giáo huấn của Thích Ca Mâu Ni Phật ở trên hội 

Lăng  Nghiêm,  là  không  sai,  thế  nhưng  không  có  người  có  thể  làm  được.  Chú  giải 

trước Đại Sư Giao Quang đại khái đều là thuận theo chỉ quán của Thiên Thai, trong 

đây cũng có một nguyên nhân. 

Đại Sư Trí Giả là người đầu nhà Đường cuối nhà Tùy, vào lúc đó Tây Vực Ấn Độ có 

cao tăng đến Trung Quốc thăm viếng Đại Sư Trí Giả, xem thấy Đại Sư Trí Giả cùng 

học  trò  giảng  giải  nguyên  lý  nguyên  tắc  tu  hành,  chính  là  Tam  Chỉ  Tam  Quán  của 

Tông Thiên Thai. Pháp sư Ấn Độ sau khi nghe rồi vô cùng tán thán, họ nói, phương 

pháp này của Ngài cùng trên "Kinh Lăng Nghiêm" đã nói hoàn toàn giống nhau. Vào 

lúc đó "Kinh Lăng Nghiêm" chưa truyền đến Trung Quốc, cho nên người Trung Quốc 

liền biết được trong Kinh Phật có một bộ "Kinh Lăng Nghiêm". 



Tập 210 

Cổ đại Trung Quốc và Ấn Độ cách ly rất xa, nếu muốn có được bộ Kinh này thật là 

không dễ dàng, cho nên Đại Sư ở núi Thiên Thai xây một đài bái Kinh. Hiện tại các vị 

đến Thiên Thai tham quan du lịch, có lẽ còn có thể xem thấy cổ tích này. Ngài xây cái 

đài này rồi, mỗi ngày hướng về phía Tây lạy, hy vọng bộ Kinh này có thể truyền đến 

Trung Quốc. Ngài đã lạy 18 năm, đến khi Ngài viên tịch, bộ Kinh này cũng chưa đến, 

cho nên Đại Sư Thiên Thai chỉ nghe nói, chưa nhìn thấy được. Về sau khi Kinh truyền 

đến, do bởi nhân duyên như vậy, cho nên Trường Thủy làm chú giải chính là y theo 

- 370 - 

chỉ quán của Đại Sư Thiên Thai để giải thích "Lăng Nghiêm". Thực tế mà nói có chỗ 

tốt, Thiên Thai Chỉ Quán không phải dùng chân tâm, nên chúng ta có thể học, dùng 

chân tâm thì chúng ta học không được. Giao Quang nói được rất hay, nhưng quá khó. 

Giao Quang đã nói là cảnh giới của pháp thân Bồ Tát, quyết định không phải cảnh giới 

của  phàm  phu.  Phàm  phu  nếu  như  hiểu  được  xả  thức dùng  căn  thì  họ  chính  là  pháp 

thân  Bồ  Tát,  họ  không  phải  phàm  phu.  Dùng  căn  tánh,  dùng  căn  thức,  khác  biệt  rốt 

cuộc ở chỗ nào? Chúng ta cũng phải nên biết một ít. Dùng căn tánh chắc chắn không 

còn vọng tưởng, phân biệt, chấp trước; có vọng tưởng, phân biệt, chấp trước là dùng 

thức. Trong tánh không có vọng tưởng, chấp trước, cho nên nếu như dùng tánh thấy 

thấy sắc tướng bên ngoài chắc chắn là bình đẳng. Nếu như xem thấy đây đẹp kia xấu 

là không phải tánh thấy để thấy, mà là nhãn thức thấy. Nhãn thức có phân biệt chấp 

trước,  tánh  thấy  không  có  phân  biệt,  không  có  chấp  trước.  Tánh  thấy  thấy  sắc  tánh 

hoàn toàn là bình đẳng. Cho nên bạn phải nên biết, Phật và pháp thân Bồ Tát các Ngài 

dùng tánh căn của sáu căn, các Ngài không dùng tâm ý thức. Nhà Duy Thức học đã 

nói  "chuyển  thức  thành  trí".  Nhà  Duy  Thức  nói  họ  khởi  tác  dụng  là  bốn  trí  Bồ  Đề, 

phàm phu khởi tác dụng là tám thức 51 tâm sở, khác biệt chính ngay chỗ này. Cho nên 

dùng tánh thấy thấy sắc tánh không có phân biệt, không có chấp trước, không có vọng 

tưởng, pháp pháp bình đẳng, cho nên Phật thấy tất cả chúng sanh đều là Phật, đạo lý 

chính là như vậy. Pháp Thân Đại Sĩ thấy tất cả chúng sanh đều là Pháp Thân Đại Sĩ, 

bởi vì họ lìa vọng tưởng, phân biệt, chấp trước. Đây là dùng căn tánh sáu căn, đây là 

cảnh giới của Phật Bồ Tát. Biết dùng tánh căn của sáu căn, khế nhập cảnh giới pháp 

thân Bồ Tát, chính là chúng ta thường nói chứng được pháp giới nhất chân, họ không 

ở trong mười pháp giới, họ chứng được pháp giới nhất chân, họ là pháp thân Bồ Tát. 

Cho  nên,  "quán  pháp  như  hóa,  tam  muội  thường  tịch" ,  cảnh  giới  của  pháp  thân  Bồ 

Tát, đây gọi là vào lý. 

 "Tam muội"  là tiếng Phạn, ngôn ngữ Ấn Độ xưa, dịch thành ý nghĩa Trung văn gọi là 

"chánh thọ". Đây đều là danh từ Phật học. Thế nào gọi là "chánh thọ"? Chính là hưởng 

thụ  bình  thường.  Giản  biệt  hưởng  thụ  của  phàm  phu  chúng  ta  không  bình  thường, 

hưởng  thụ  của  Phật  Bồ  Tát  mới  bình  thường.  Hưởng  thụ  của chúng  ta  vì  sao  không 

bình thường? Phật đem hưởng thụ của chúng ta, hưởng thụ của phàm phu sáu cõi quy 

nạp thành năm loại lớn, trong Kinh Phật nói năm loại thọ, phàm phu sáu cõi có, Thánh 

nhân không có. 

Năm loại này, từ thân vật chất mà nói, có "khổ"- "vui" hai loại thọ. Đây là hai loại lớn. 

Từ trên tình cảm, trên tâm lý mà nói, có "ưu"-"hỉ" hai loại lớn. Từ thân và tâm phân 

thành bốn loại lớn cho bạn. Còn có một loại, thân của bạn hiện tại cũng không có khổ 

cũng không có vui, trong tâm hiện tại cũng không có ưu cũng không có hỉ, đây gọi là 

"xả thọ", chính là tạm thời thân đem khổ vui xả hết, tâm đem ưu hỉ xả hết. Xả thọ rất 

tốt, thế nhưng nó không dài lâu, gặp được cảnh duyên bên ngoài kích thích, khổ vui ưu 

hỉ lập tức liền đến, không thể vĩnh viễn gìn giữ. Nếu như vĩnh viễn gìn giữ xả thọ, thì 

đó là "Tam muội". 

Phàm phu sáu cõi không có Tam muội. Chúng ta nói đến phàm phu cao cấp nhất, Vô 

Sắc Giới Thiên đến thiên đỉnh Phi Tưởng Phi Phi Tưởng Xứ Thiên, sức định đó của họ 

rất sâu, họ là thuộc về xả thọ, không thể xem là Tam muội. Vì sao vậy? Định lực của 

họ có thể duy trì tám vạn đại kiếp, sau khi tám vạn đại kiếp đến rồi, phiền não của họ 

- 371 - 

sẽ khởi hiện hành, cũng chính là khổ vui ưu hỉ lại kéo đến, họ không thể vĩnh viễn gìn 

giữ. Vĩnh viễn gìn giữ được mới gọi là Tam muội. 

Tam muội có cạn sâu thứ lớp khác biệt không đồng. Tầng thứ thấp nhất là A La Hán. 

Thế Tôn ở trên hội Lăng Nghiêm nói với chúng ta, sức định của A La Hán là đệ cửu 

định. Thiền định thế gian có tám loại, tứ thiền bát định, đây là ở trong sáu cõi luân hồi. 

Cao hơn lên một tầng, đến định thứ chín thì siêu việt sáu cõi luân hồi. A La Hán mới 

có thể được gọi là Tam Muội. Tam Muội vẫn chưa đến thường tịch. "Thường tịch" thì 

tướng sanh diệt hoàn toàn đoạn dứt, cho nên A La Hán có Tam muội, tam muội này 

chưa  đến  thường  tịch.  Thường  tịch  là  Tam  Muội  rất  sâu.  Vì  sao  vậy?  Chúng  ta  biết 

được  A  La  Hán  chỉ  đoạn  kiến  tư  phiền  não,  trần  sa  phiền  não  chưa  đoạn,  vô  minh 

phiền não chưa đoạn, cho nên họ chưa đến được thường tịch. 

Vậy "Tam Muội thường tịch" là cảnh giới gì? Vẫn là pháp thân Bồ Tát. Kiến tư phiền 

não đoạn rồi, trần sa phiền não đoạn rồi, vô minh chí ít phá một phẩm, cái "Tam muội" 

đó của họ liền có thể thêm vào "thường tịch", vĩnh viễn lìa tướng sanh diệt, vĩnh viễn 

lìa tướng phiền não. Lìa sanh diệt gọi là thường, lìa phiền não gọi là tịch, cũng chính là 

nhà  Phật  thường  gọi  không  sanh  không  diệt,  đây  là  "thường  tịch".  Hai  chữ  "thường 

tịch" này, họ là thiền định sâu thẳm, thậm thâm đại định. Các vị không nên hiểu lầm, 

không nên cho rằng, vừa nói đến "thiền định" thì bạn liền nghĩ đến ngồi xếp bằng quay 

mặt vào vách. Định của ngồi xếp bằng quay mặt vào vách có lợi ích gì chứ? Học Phật 

như vậy, đến  sau  cùng  chẳng phải  học  thành  người  gỗ, người đá  hay  sao?  Ngồi  xếp 

bằng bất động ở đó thì có ý nghĩa gì! Người là người sống, loại pháp tu hành đó liền 

biến  thành  người  chết.  Cho  nên  phải  nên  biết,  thiền  định  chân  thật  không  phải  ngồi 

xếp bằng quay mặt vào vách, thiền định chân thật là sinh hoạt linh động hoạt bát, sáu 

căn  tiếp  xúc  với  cảnh  giới  sáu  trần  bên  ngoài  không  phân  biệt,  không  chấp  trước, 

không khởi tâm không động niệm, đây gọi là thiền định. 

Chúng ta ở trên "Kinh Hoa Nghiêm" xem thấy những người chuyên môn tu thiền định, 

họ tu ở nơi nào vậy? Trên Kinh nói họ ở thị trường. Cái gì gọi là thị trường? Chính là 

hiện  tại  gọi  là  thương  trường,  hiện  tại  mọi  người  gọi  là  trung  tâm  thương  mại,  nơi 

chốn rất náo nhiệt, nơi người nhiều nhất, họ ngày ngày đi dạo ở nơi đó, đi xem, đi dạo, 

đó gọi là tu thiền định. Vì sao vậy? Người thông thường vừa nhìn thấy, họ khởi tâm 

động niệm, xem thấy cái này rất tốt, cái kia cũng muốn mua, tâm của họ đều động. Khi 

họ ở nơi đó đi tới đi lui, tâm của họ như như bất động, đây là đại định, thấy được rõ 

ràng  tường  tận  là  trí  tuệ.  Họ  là  định  huệ  song  hành.  Trong  "Kinh  Hoa  Nghiêm",  tu 

thiền định là tu cái pháp này, không phải xếp bằng quay vào vách. Cho nên phải nên 

biết,  xếp  bằng  quay  vào  vách  là  khóa  trình  của  trường  mầm  non,  sau  khi  bạn  học 

thành,  bạn  phải  ứng  dụng  vào  trong  đời  sống.  Nếu  bạn  đem  định  huệ  ứng  dụng  vào 

trong đời sống thì linh hoạt rồi, mới có ý nghĩa. Cho nên giới-định-huệ tam học tu ở 

chỗ nào? Tu ở khởi tâm động niệm, tu ở lời nói việc làm, ở ngay sáu căn tiếp xúc với 

cảnh giới sáu trần bên ngoài. Đây là Bồ Tát, thật hữu dụng. Có thể dụng tâm như vậy 

thì bạn sẽ giống như Đại Sư Huệ Năng vậy. 

Bạn thấy, khi Đại Sư Huệ Năng gặp Ngũ Tổ, Ngài nói:  "Trong tâm đệ tử thường sanh 

 trí  tuệ" . Tại  vì  sao  thường  sanh  trí  tuệ? Bởi  vì  Ngài   "quán  pháp  như  hóa, tam muội 

 thường tịch" . Làm sao biết được Ngài quán pháp như hóa? Bạn xem Ngài nói ở trên 

- 372 - 

Đàn Kinh:  "Vốn dĩ không một vật, làm gì dính bụi trần" , đây là quán pháp như hóa. 

Thường sanh trí tuệ, tam muội thường tịch, thiền định sâu thẳm khởi tác dụng chính là 

trí  tuệ.  Chúng  ta  so  sánh  với  Ngài  một  chút,  trong  tâm  chúng  ta  thường  sanh  phiền 

não,  không  sanh  trí  tuệ.  Tại  vì  sao  thường  sanh  phiền  não?  Một  chút  sức  định  cũng 

không có. Nếu bạn không tin tưởng thì có thể thử xem, mắng bạn vài câu lập tức liền 

sân si, sức định hoàn toàn không có. Sức định nhỏ thì không ra khỏi tam giới. 

Sức định thấp cạn nhất, sức định này thêm vào “Thập Thiện Nghiệp Đạo" thì có thể 

giúp  bạn  sanh  trời  Dạ  Ma.  Cao  hơn  một  chút  so  với  trời  Đao  Lợi  thì  phải  thế  nào? 

Trong Phật Kinh thường nói:  "Tám gió thổi không động" . Việc này cũng không có gì 

cừ khôi. Cái gọi là "tám gió thổi không động" là tán thán bạn không sanh hoan hỉ, hủy 

báng bạn không có oán hận, trong cảnh giới thuận nghịch đều rất thản nhiên, giữ gìn 

tâm địa của bạn thanh tịnh bình đẳng, không bị cảnh giới bên ngoài dao động. Đây là 

định nhỏ thấp nhất. Nếu như ngay đến cái công phu nhỏ này cũng không có, nhất là 

xem thấy người khác có chỗ tốt, chính mình khởi tâm đố kỵ, khi chính mình có chút 

xíu cao hơn so với người khác một chút, liền khởi tâm ngạo mạn, đây là một chút định 

cũng không có. Chúng ta chính mình thường hay kiểm điểm, sức định này chính mình 

rốt  cuộc  có  được  bao  nhiêu?  Chính  ngay  trong  cuộc  sống  thường  ngày,  chỗ  sáu  căn 

tiếp xúc với cảnh giới sáu trần thường hay phản tỉnh kiểm điểm chính mình. Sức định 

có tiến bộ chính là đạo hạnh của ta có tiến bộ. Nếu như không có chút sức định, vĩnh 

viễn đứng ngay chỗ cũ, không bước lên được bước nào, bạn tu đạo gì, bạn có thể có 

thành tựu gì? Nếu như chính mình thường hay kiểm điểm phát hiện lỗi lầm của chính 

mình, tôi giảng Kinh cũng thường hay nói, đó gọi là khai ngộ, ta giác ngộ rồi. Đem lỗi 

lầm của chính mình cải đổi lại gọi là tu hành. Nói lời thành thật, chư Phật Bồ Tát dạy 

người rõ ràng tường tận, đích thực rõ ràng trọng thật chất, không trọng hình thức. 

Nếu như các vị ở trong Kinh điển tỉ mỉ quán sát, Thích Ca Mâu Ni Phật năm xưa ở đời 

không có bất cứ nghi qui nào. Chúng ta ngày nay học Phật còn phải làm hai thời khóa 

sớm tối, Thích Ca Mâu Ni Phật ở đời không nghe nói có thời khóa sớm tối, Phật chỉ là 

vì mọi người lên lớp, giải đáp nghi vấn của mọi người. Tu hành là ở cá nhân. Cách tu 

thế  nào?  Cũng  không  ngoài  kiểm  điểm  lỗi  lầm  của  chính  mình,  cải  đổi  lỗi  lầm  của 

chính  mình,  chính  hai  cái  nguyên  tắc  này.  Biết  được  lỗi  lầm  của  chính  mình  là  giác 

ngộ, không biết được lỗi lầm của chính mình là mê hoặc. Tu hành là tu sửa tư tưởng 

hành vi sai lầm. Bạn hoàn toàn không biết đối với tư tưởng hành vi sai lầm của chính 

mình, bạn từ chỗ nào mà tu sửa? Bạn vĩnh viễn không thể nào tu hành. Cho nên, vạn 

nhất không nên hiểu lầm là mỗi ngày ta đọc mấy quyển Kinh gọi là tu hành, ta niệm 

mấy câu Phật hiệu gọi là tu hành, ngồi kiết già tham thiền gọi là tu hành, đây là toàn 

thuộc về hình thức, không có thật chất. Đạo lý này phải hiểu. 

Những hình thức này, ban đầu Tổ sư đại đức nghĩ ra một số phương pháp. Vào lúc đó 

có hiệu quả. Tổ sư xem thấy bốn chúng đồng tu học Phật chỉ nghiên cứu ở trên Kinh 

điển,  không  chịu  chăm  chỉ  đi  làm,  cho  nên  mới  chế  định  ra  rất  nhiều  nghi  qui,  đề 

xướng cộng tu. Khi Thích Ca Mâu Ni Phật ở đời không có cộng tu, cá nhân tu cá nhân, 

chỉ  có  cùng  nhau  nghe  Kinh,  cùng  nhau  nghiên  cứu  thảo  luận,  tu  hành  đích  thực  cá 

nhân  làm  cá  nhân.  Thời  gian  lâu  rồi,  chỉ  suông  ở  học  tập  Kinh  giáo,  không  chịu  tu 

hành,  giải  đãi  lười  biếng,  cho  nên  Tổ  sư  mới  nghĩ  ra  phương  pháp  mọi  người  cùng 

nhau  cộng  tu,  gọi  là  "y  chúng  nương  chúng".  Xem  thấy  người  khác  tinh  tấn,  chính 

- 373 - 

mình liền không dám giải đãi. Thế nhưng việc này lại truyền đến hơn một ngàn năm, 

cái pháp này lại không linh. Chính ở ngay trước mặt bạn, tôi giải đãi là việc của tôi, 

các vị tinh tấn, tôi giải đãi, cho nên nói càng lúc càng trơ trơ như người gỗ. Phương 

pháp không được, hành không thông! Cho nên hiện tại thì quá khó, quá khó rồi. Hiện 

tại bạn có nói với họ thế nào, khuyên họ thế nào, thậm chí họ cũng không thèm ngó 

bạn. Cái này ở trong Phật Kinh gọi là "căn tánh xiển đề". Hiện tại loại tình hình này 

nhiều, đến đâu chúng ta cũng xem thấy. Sau khi xem thấy thì thế nào? Vạn nhất không 

nên sân si. Vừa sân si thì sao? Chính mình thiệt thòi, chính mình lại rơi vào trong tâm 

ý thức rồi, lập tức liền thoái chuyển, liền đọa lạc rồi. Thấy như không thấy, không để ở 

trong lòng, học chư Phật Bồ Tát chỉ thấy tánh đức của chúng sanh, không nên thấy tạo 

tác của chúng sanh, như vậy vĩnh viễn gìn giữ chân thành, thanh tịnh, bình đẳng, giác 

của chính mình. Cho nên, chúng ta nhất định phải nên biết, độ không được người, nhất 

định phải độ chính mình. Độ chính mình cùng độ người khác là đồng thời, đây là Đại 

thừa, không phải Tiểu thừa. Tiểu thừa là trước độ chính mình, sau giúp đỡ người khác. 

Đại thừa là tự - tha đồng thời, độ không được người khác thì độ chính mình. Độ người 

khác là chính mình làm tấm gương cho người khác, đem chân tướng vũ trụ nhân sanh 

nói rõ ràng, họ nghe hiểu rồi chịu làm thì họ được độ rồi. Họ nghe không hiểu, không 

chịu  làm  thì  không  quan  hệ  gì,  nghe  hiểu  rồi  mà  không  chịu  làm  cũng  không  hề  gì, 

 "một khi qua tai, mãi trồng thiện căn" . Vậy là tâm của chúng ta tận đáo rồi, dốc đến 

tròn đầy viên mãn, một chút phiền não cũng không sanh. Không nên xem thấy người 

này tinh tấn, rất hoan hỉ; người kia không tinh tấn thì rất bi ai, bạn là một phàm phu, 

bạn vẫn là tâm bị cảnh chuyển. Sai ở chính mình, cảnh giới bên ngoài không có sai. 

Phải hiểu được đạo lý này. Cho nên, cảnh giới bên ngoài phải rõ ràng, phải tường tận. 

Nếu như không rõ ràng, không tường tận là chúng ta đọa vào trong vô minh. Rõ ràng 

tường tận, thông suốt  thấu đáo, nếu như khởi phân  biệt, khởi chấp trước là  chúng ta 

đọa vào trong phiền não, đều sai rồi. Phải rõ ràng, phải tường tận, lại không phân biệt, 

không chấp trước, vậy mới như pháp. 

Hai ngày trước, tôi nói với một vị đồng tu về việc làm việc thiện, tu phước, đây là mỗi 

một người đều phải làm. Chưa kiến tánh, chưa chứng được quả vị của pháp thân Bồ 

Tát,  trong  tánh  đức  của  chúng  ta,  trí  tuệ  đức  tướng  vốn  đủ  không  thể  hiện  tiền,  có 

chướng ngại không thể hiện tiền, phước báo của chúng ta không phải là tự tánh, mà là 

phải dựa vào tu được. Mọi người chúng ta ở thế gian này diện mạo không như nhau. 

Diện  mạo  là  tu  được,  đây  là  phước  báo  tướng  hảo  do  tu  được.  Thân  thể  khỏe  mạnh 

không như nhau cũng là do tu được. Đời sống phú quý bần tiện không như nhau vẫn là 

tu được. Muốn tốt thì nhất định phải tu thiện. Nếu tạo tác bất thiện mà muốn tốt là việc 

không thể nào. Do đó, tu nhân thiện là vô cùng quan trọng. 

Phật dạy bảo chúng ta, con người chúng ta đều muốn tiền của, đều muốn phát tài, phát 

tài là quả báo, nhân là tài bố thí. Bạn chịu tu tài bố thí, bạn mới có thể phát được tài. 

Người đời nay phát tài là do trong đời quá khứ tu tài bố thí. Họ tu được nhiều thì họ 

được của cải nhiều, họ tu được ít thì họ được của cải ít, quyết không phải nói họ đời 

này có bản lĩnh gì, có cái năng lực gì, vận may tốt, đó đều là đã thấy sai hết. Nhân đời 

trước  đã  tu  chính  là  người  thông  thường  nói  trong  mạng  có  tài.  Không  luận  từ  nơi 

nghề nghiệp nào, đó là duyên. Họ có nhân, có nhân gặp được duyên, quả báo liền hiện 

tiền. Trong mạng không có tài, cho họ cơ hội gì, việc tốt như thế nào, họ đi làm đều lỗ 

vốn, đều thất bại, trong mạng không có. Thông minh trí tuệ là quả báo, pháp bố thí là 

- 374 - 

nhân. Khỏe mạnh sống lâu là quả báo, vô úy bố thí là nhân. Nếu bạn không chịu tu ba 

loại nhân này, làm sao bạn có thể được ba loại quả báo này? 

Hiện  tại  có  người  muốn  bố  thí,  nghe  nói  loại  bố  thí  này,  những  Kinh  đó  người  làm 

không đáng tin, sợ người ta đem tiền bố thí của bạn đi dùng vào việc khác, hoặc giả họ 

tự mình mang đi hưởng thụ, thế là nghĩ đến ta là phát ra tâm tốt, để họ mang đi tham ô, 

làm  tội  nghiệp,  chẳng  phải  ta  hại  họ  rồi  sao?  Cách  nghĩ  này  có  đúng  hay  không? 

Không đúng. Vì sao vậy? Bạn không có khởi tâm động niệm hại họ, là họ chính mình 

hại chính mình, không phải bạn hại họ, không liên quan gì với bạn. Cho nên chúng ta 

tu bố thí, ủy thác cho người khác làm nhất định phải yên tâm, quyết định không nên 

hối hận, công đức của bạn là viên mãn. Nếu như bảo người đi làm, người ta đem tiền 

của bạn chiếm hết, hoặc giả dùng vào việc khác, đó là việc của họ, không phải là việc 

của  ta, ta  không  bảo  họ  có  cách  làm  như vậy. Nếu  như chúng  ta  cho  rằng những sự 

việc  này  không  dám  đi  làm,  đem  cái  duyên  chính  mình  tu  phước  đoạn  mất,  đời  sau 

không có phước báo. 

Singapore  là  đất  phước,  rất  là  khó  được. Chúng  ta  ở  nơi  đây  giảng  Kinh  là  giảng lý 

luận,  tuy  là  có  người  làm  ra  tấm  gương  để  cho  chúng  ta  thấy,  việc  này  quá  hi  hữu. 

Pháp sư Đàm Thiền của Singapore, Pháp sư Ngài bố thí rất đáng được làm tấm gương 

cho chúng ta. Ông sau khi bố thí tiền ra tuyệt đối sẽ không hỏi lại, cũng không hề nghĩ 

ngợi  đến,  bạn  thấy  cái  tâm  này  thật  thanh  tịnh.  Con  người  này  nếu  như không  vãng 

sanh Thế giới Tây Phương Cực Lạc, đời sau phú quý không thể nghĩ bàn, không cách 

gì hạn lượng. Ông bố thí chỉ nói với người một câu:  "Nhân quả anh chính mình gánh 

 lấy" . Bạn thấy, đã giao phó rõ ràng. Bạn đi làm việc tốt, tương lai bạn được quả báo 

tốt; nếu bạn đem nó chiếm trọn, bạn chính mình đi hưởng thụ, bạn tương lai đọa địa 

ngục,  nhân  quả  chính  mình  gánh  lấy.  Một  câu  nói  giao  phó,  từ  đó  về  sau  không  hề 

nghe ngóng hỏi thăm, tương lai được đại phước báo. Ông một chút lỗi lầm cũng không 

có. Chúng ta học bố thí phải học Pháp sư Đàm Thiền, bố thí ra tuyệt đối không hỏi lại. 

Đích thực cổ đức nói:  "Cá nhân nhân quả  cá  nhân hiểu" , chúng ta mới  chân  thật tu 

phước, tu phước báo chân thật, quyết định không bị chướng ngại bên ngoài. 

Người làm việc tốt, không nên nói là bạn được quả báo tốt có người đố kỵ. Làm việc 

tốt  đều  có  người  đố  kỵ,  trong  đố  kỵ  liền  sanh  ra  chướng  ngại.  Luôn  luôn  chúng  ta 

chính  mình  ngu  si  không  có  trí  tuệ,  liền  bị  những  chướng  này  chướng  ngại  mất,  rất 

nhiều cơ hội tu phước bỏ lỡ qua. Việc này thực tế mà nói cũng không thể trách người 

khác, mà trách chính mình ngu si, trách chính mình không nhận biết cơ hội, đem  cơ 

hội bỏ lỡ qua. Phật pháp dạy người từ đầu đến cuối đều là nói khai trí tuệ. Đạo lý này 

chúng ta phải nên hiểu được. 

Có thể tu học như lý như pháp, quả báo không thể nghĩ bàn. Nếu như tham đắm quả 

báo,  không  biết  quán  pháp  như  hóa,  thì  bạn  đời  sau  nhất  định  đại  phước  báo,  thế 

nhưng vẫn là ở trong ba đường, không ra khỏi ba cõi. Đại phước báo ở nhân gian làm 

vua. Trong lịch sử Trung Quốc, đại khái lịch đại đế vương phước báo lớn nhất có thể 

thấy là Hoàng đế Càn Long. Con người này phước báo rất lớn, đích thực là ở Trung 

Quốc từ xưa đến nay không tìm được người nào có thể sánh được với ông. Ông làm 

Hoàng đế 60 năm, làm Thái Thượng Hoàng bốn năm, ngũ đại đồng đường, chân thật 

là  "phú hữu tứ hải, quý vi thiên tử" , cho nên ông tự xưng là "Thập Toàn Lão Nhân", 

- 375 - 

cuối đời tự hiệu là Thập Toàn Lão Nhân. Đó là trong đời quá khứ tu tài bố thí, pháp bố 

thí, vô úy bố thí được viên mãn, mới được phước báo lớn đến như vậy. 

Phước  báo  lớn  hơn  nhân  gian  không  có,  lên  trên  trời  hưởng  phước,  đi  làm  Thiên 

Vương,  làm  Đại  Phạm  Thiên  Vương,  làm  Ma  Hê  Thủ  La  Thiên  Vương.  Thế  nhưng 

phải nên biết, không thể ra khỏi sáu cõi luân hồi, đều không xem là phước báo chân 

thật. Trên trời thọ mạng dài, cho dù tám vạn đại kiếp vẫn có lúc phải chết. Thực tế mà 

nói, thọ mạng dài ngắn cũng là giả, không phải là thật. 

Chúng ta xem thấy phù du ở trên mặt nước, trùng nhỏ ở trên nước, loài phù du ở trên 

mặt nước chạy tới chạy lui, loài trùng nhỏ đó tuổi thọ rất ngắn, sớm sanh chiều chết, 

thọ mạng của chúng chỉ có mười mấy giờ đồng hồ. Chúng chỉ có mười mấy giờ đồng 

hồ  thọ  mạng,  xem  thấy  con  người  chúng  ta  sống  đến  tám  chín  mươi  tuổi,  một  trăm 

tuổi, chẳng phải giống như chúng ta xem thấy Trời Ma Hê Thủ La hay sao? Có gì khác 

nhau đâu? Chúng mười mấy giờ đồng hồ là một đời, chúng ta bảy tám mươi năm cũng 

là một đời, trời Ma Hê Thủ La tám vạn đại kiếp cũng là một đời, ngay đương sự cũng 

đều  cảm  thấy  rất  ngắn  ngủi. Cho  nên  lời  của  Phật  nói  rất  chính  xác, giả  thôi,  không 

phải  là  thật,  mộng  huyễn  bào  ảnh.  Chúng  ta  nhất  định  phải  nhìn  thấu.  Sau  khi  nhìn 

thấu bạn mới có thể buông xả. Buông xả vọng tưởng, phân biệt, chấp trước, buông xả 

tự  tư  tự  lợi,  buông  xả  danh  vọng  lợi  dưỡng,  buông  xả  năm  dục  sáu  trần,  buông  xả 

tham-sân-si-mạn, bảo bạn  buông xả những  thứ này, không  phải buông xả  công việc, 

vạn  nhất  không  nên  hiểu  lầm.  Sau  khi  buông  xả,  nhất  định  phải  tích  cực  làm  tấm 

gương  tốt  cho  chúng  sanh,  tấm  gương  giác  ngộ,  tấm  gương  lợi  sanh.  Cái  "lợi  sanh" 

này chính là tu tài bố thí, tu pháp bố thí, tu vô úy bố thí, toàn tâm toàn lực đang tu. Sau 

khi tu rồi chính mình quyết không hưởng thụ, con người này liền khai ngộ. Phước báo 

này cho ai hưởng thụ vậy? Cho tất cả chúng sanh khổ nạn hưởng thụ, chính mình được 

phước  gọi  là  tánh.  Xứng  tánh  phước  báo  liền  sẽ  hiện  tiền,  tận  hư  không  khắp  pháp 

giới, phước đức không có cùng tận liền hiện tiền. Chướng ngại của tự tánh được trừ 

khử rồi, tích cực vì chúng sanh, quyết định không vì chính mình. 

Thế Tôn thị hiện tấm gương cho chúng ta, chúng ta phải có thể thể hội. Trong kệ quy 

y, chúng ta thường đọc  "quy y Phật nhị túc tôn" . "Nhị" là cái gì? Trí tuệ, phước đức. 

Trí tuệ của Phật viên mãn, phước báo của Phật cũng viên mãn, một chút kém khuyết 

cũng không có. "Túc" chính là viên mãn. Hai loại này đều viên mãn. Thích Ca Mâu Ni 

Phật thị hiện cho chúng ta kiểu dáng như thế nào? Ba ngàn năm trước giáng sanh ở Ấn 

Độ, trong Kinh điển ghi chép, Thế Tôn Ngài nửa ngày ăn một bữa, dưới gốc cây ngủ 

một đêm, ba y một bát. Nếu bạn nói Ngài trí tuệ viên mãn chúng tôi sẽ gật đầu, Ngài 

nói ra nhiều Kinh điển đến như vậy, thực tế là có trí tuệ. Nói Ngài phước báo viên mãn 

thì không thấy được, là một người đi xin ăn thì có phước báo gì chứ? Đây là chúng ta 

phàm phu mắt thịt không thấy được phước báo chân thật, phước báo của người ta bao 

lớn chúng ta không biết được. Từ ngay chỗ nào có thể thể hội qua một chút phước báo 

của Phật lớn? Ngài thân không có khổ vui, tâm không có buồn vui, cái phước báo này 

bao lớn. Không luận đối với người như thế nào, trên đối với đế vương, dưới đối với 

người đi xin, nghèo giàu sang hèn, ngay trong mắt của Phật một mực bình đẳng, đây là 

đại  phước  báo.  Bình  đẳng  giáo  hóa  tất  cả  chúng  sanh,  đạt  được  tôn  kính  của  tất  cả 

chúng sanh, tất cả chúng sanh đều hoan hỉ theo Ngài học tập, thế gian người nào có 

thể so sánh được với Ngài? Nếu bạn không tỉ mỉ quán sát, bạn không thể hội được, cho 

- 376 - 

rằng Ngài là xin ăn. Không thể sơ ý qua loa xem vấn đề, phải tỉ mỉ mà quán sát, Ngài 

làm ra tấm gương cho chúng ta xem. Người thế gian chúng ta thường hay nói phú quý, 

bạn phải nên biết một chút phú quý đó, bạn phải bỏ ra cái giá bao lớn? Tỉ mỉ vừa nghĩ, 

được  không  bằng  mất.  Không nói  cái  khác, nếu như ngày  nay nói  giảng  đường  này, 

nói Cư Sĩ Lâm cúng dường Pháp sư Tịnh Không, Pháp sư Tịnh Không hồ đồ tiếp nhận 

cái giảng đường này, nếu không có cái giảng đường này, ngày ngày rất thoải mái, rất 

an vui; có cái giảng đường này rồi, ngày ngày phải quét sàn, phải lau bàn ghế, phải tốn 

rất nhiều thời gian khổ cực để thu dọn, chẳng phải bạn tự tìm phiền phức hay sao? Nhà 

lớn  nghiệp  liền  lớn,  việc  bận  tâm  liền  nhiều,  con  người  này  không  có  phước  báo. 

Thích Ca Mâu Ni Phật thảy đều xả hết, dưới gốc cây ngủ một đêm, tiêu diêu tự tại, đó 

là đại phước báo, ai hiểu được? Bạn có tiền của, ở ngân hàng còn gởi rất nhiều tiền, 

ngày ngày nghĩ đến lại sợ bị chiếm mất, lại sợ cái này lại sợ cái kia, thấp thỏm không 

an, buổi tối ngủ nghỉ cũng không ngủ ngon. Thích Ca Mâu Ni Phật không có bất cứ 

thứ  gì,  dưới  gốc  cây  ngủ  nghỉ  được  rất  tốt.  Rốt  cuộc  là  ai  có  phước,  ai  không  có 

phước? 

Ngày trước tôi ở Hoa Kỳ xem thấy  một số đồng tu ở phòng nhà rất to, sân vườn rất 

lớn. Tôi đến nơi đó, vừa thấy rất cảm khái nói:  "Không phải người ở phòng, mà phòng 

 ở người" , người là nô tài của cái phòng. Mỗi tuần lễ ở Hoa Kỳ là làm việc năm ngày 

rất  là  khổ  cực.  Thứ  bảy,  chủ  nhật  ở  nhà  quét  dọn,  chỉnh  lý  hoàn  cảnh,  phục  vụ  cho 

phòng ốc, đều không có thời gian ra bên ngoài du ngoạn, bạn nói xem, có đáng thương 

hay không? Tôi không biết trong đầu của những người đó muốn những gì. Tại vì sao 

phải khờ đến như vậy! Cho nên chân thật giác ngộ rồi, những thứ này buông xả được 

sạch sẽ, thân tâm tự tại an vui không gì bằng. Đó là chân thật hạnh phúc, đó mới chân 

thật là trí tuệ, phước báo hai loại viên mãn. Quyết không thể nói bạn ngày nay có địa 

vị  cao  to, tiền  của  quá  nhiều. Không  viên  mãn, không  tròn  đầy.  Những  sự  việc này, 

nếu như các vị tỉ mỉ mà nghĩ tưởng, nghĩ thông rồi thì bạn mới biết được lời tôi nói là 

đúng. Nếu không, bạn nghe tôi nói lời nói này, cho là tôi đang nói xằng bậy, có phải 

vậy không? Các vị đều cho là như vậy. Nếu bạn tỉ mỉ mà nghĩ, nghĩ thông rồi bạn mới 

biết được, bạn mới hiểu được chư Phật Bồ Tát, Tổ sư đại đức các Ngài đều là trải qua 

đời sống thần tiên, chân thật là tiêu diêu tự tại, du hý thần thông. Nếm phải chút nào 

đều là phiền phức. Danh vọng lợi dưỡng không thể nếm, năm dục sáu trần không thể 

nếm,  tâm  của  bạn  mới  thường  sanh  trí  tuệ.  Nếm  phải  những  thứ  này  thì  chắc  chắn 

thường  sanh  phiền  não.  Các  vị  một  ngày  từ  sớm  đến  tối  thường  sanh  phiền  não  mà 

không biết được tại vì sao thường sanh phiền não. Chính là không đem những thứ này 

buông xả. Phải nên buông xả cái bạn không thể buông xả được. 

Tại vì sao nói phải nên buông xả? Đều là giả, mộng huyễn bào ảnh, không có thứ nào 

là thật. Tại vì sao bạn không thể buông xả? Người chân thật thông minh, người chân 

thật tường tận, họ buông xả rồi. 

Chư  Phật  Bồ  Tát  thị  hiện  ở  thế  gian,  chúng  ta  muốn  hỏi  các  Ngài  có  buông  xả  hay 

không? Các Ngài cũng chân thật buông xả rồi. Trong "Phổ Môn Phẩm" chúng ta đọc 

đến  32  ứng  thân;  trong  "Năm  Mươi  Ba  Tham",  chúng  ta  đọc  đến  chư  Phật  Như  Lai 

làm rất nhiều thị hiện, thị hiện nam nữ già trẻ các ngành các nghề, chúng ta muốn hỏi 

các  Ngài  buông  xả  hay  chưa?  Các  Ngài  trên  sự  có,  trên  lý  không  có,  trên  tướng  có, 

trên tánh không có, cho nên các Ngài vẫn là tự tại, vẫn là an vui, các Ngài không có 

- 377 - 

bất cứ chướng ngại nào, các Ngài không có ý niệm được mất. Tại vì sao làm ra nhiều 

loại thị hiện? Chẳng qua là giáo hóa chúng sanh, làm vô số thị hiện. 

Các Ngài không phải vì chính mình làm mua bán. Bồ Tát thị hiện thương chủ có kiếm 

tiền  hay  không?  Vẫn  cùng  kiếm  tiền,  nhưng  kiếm  được  tiền  không  phải  chính  mình 

hưởng  thụ,  kiếm  được  tiền  để  cứu  khổ  cứu  nạn.  Họ  mở  một  cửa  hàng,  làm  một  sự 

nghiệp không phải vì chính mình, mà là vì xã hội đại chúng phục vụ. Cái tâm này quan 

niệm không như nhau. Bồ Tát mua bán kiếm tiền rất an vui, lỗ vốn cũng an vui, tuyệt 

đối sẽ không có hai tâm, vĩnh hằng bất biến, đó là Bồ Tát. Bạn xem thấy người làm ăn 

mua bán, kiếm được tiền liền ưa thích, lỗ vốn thì liền chau mày nhăn mặt, họ là phàm 

phu họ không phải Bồ Tát. Tóm lại mà nói, Bồ Tát mỗi niệm vì chúng sanh, không có 

chính mình được mất, họ an vui, họ sanh trí tuệ. Phàm phu mỗi niệm không quên đi 

chính mình, cho nên trong tất cả tạo tác, họ có lợi hại được mất, họ có phiền não, họ 

có lo buồn, họ mê hoặc, họ không có trí tuệ, chính là đạo lý như vậy. Cho nên, chúng 

ta phải học Bồ Tát. 

Bốn câu nói này rất quan trọng. Sáu câu phía sau đó là nguyên tắc cụ thể, đặc biệt là 

dạy  bảo  sơ  học  chúng  ta,  từ  chỗ  nào  mà  học?  Bắt  đầu  học  từ  ba  nghiệp  thanh  tịnh. 

Mười câu Kinh văn này, trước sau là hai đoạn lớn, bốn câu phía trước hoàn toàn là nói 

Pháp  Thân  Đại  Sĩ,  cảnh  giới  của quả địa Như Lai; sáu  câu  phía sau  là  phương pháp 

học tập của chúng ta, chúng ta làm thế nào để tu học. Cương lĩnh phía trước này không 

thể không biết. Bạn chân thật hiểu được tường tận rồi, chúng ta mới có chỗ vào cửa, 

biết  được  làm  sao  để  học,  chân  thật  phát  tâm  học  chư  Phật  Như  Lai, làm  tất  cả  quỹ 

phạm  cho  chúng  sanh.  Trước  tiên  phải  hiểu  được  đạo  lý  này,  phải  phát  loại  tâm 

nguyện này, sau đó có tư tưởng kiến giải chính xác, bạn gặp phải dày vò gian nan, bạn 

mới  không  bị  thoái  tâm,  sẽ  không  thoái  chuyển,  "quán  pháp  như  hóa,  tam  muội 

 thường tịch" , trên đạo Bồ Tát thuận buồm xuôi gió, tuyệt đối sẽ không thoái chuyển, 

bạn cũng sẽ không có dày vò. Dày vò tuy có nhưng không có chút chướng ngại nào 

đối với bạn, ở ngay  trong  con  đường  tu  học  của  chúng  ta, đúng  như Lão  Tử đã nói: 

 "Thượng thiện nhược thủy" . Chỗ này có chướng ngại thì chảy qua bên kia, bên kia có 

chướng  ngại  thì  chảy  qua  bên  này,  cho  nên  bất  cứ  chướng  ngại  nào  cũng  không  thể 

ngăn được, an vui khoái lạc, hoan hỉ tự tại, thuận cảnh không có tham luyến, nghịch 

cảnh không có sân hận. Cho nên, bốn câu này vô cùng quan trọng. Phía sau là khéo 

giữ ba nghiệp. 

Hôm nay thời gian hết rồi, thứ bảy tuần sau chúng ta gặp mặt. 

A Di Đà Phật… 

- 378 - 





cover_image.jpg
Vo-Luong-Tho-
Giang-Giai-
Lan-Thu-10-
Tap-161-210






